# Heinrich Luders Philologica Indica



Heinrich Liders

## Philologica Indica

Ausgewählte kleine Schriften
von
Heinrich Lüders

Festgabe zum siebzigsten Geburtstage am 25. Juni 1939 dargebracht von Kollegen, Freunden und Schülern

> Mit einem Bildnis und einer Tafel



Die ehinesischen Schriftzeichen wurden uns von der Reichidruckerei in Berlin leihweise zur Verfügung gestellt

### Berehrter Berr Geheimrat!

Zu Ihrem 70 Geburtstag wissen wir Ihnen kein besseres Geschenk zu bieten als diese Auswahl Ihrer kleinen Schriften, die, bisher an vielen Stellen verstreut, schwer henutzhar waren und nun gesammelt besser ihrem Zweck dienen werden

Den Titel Philologica Indica tragen sie nicht von ungefahr; dieser soll Ihren Willen zum Ausdruck bringen, die Normen der Philologie auf unsere breitgelagerte Wissenschaft anzuwenden und dort heimisch zu machen. Aus Ihren Schriften spricht zu uns der Meister des strengen Stils

Mit der Überreichung der Festgabe verhinden wir unseren Dank an Sie und unsere besten Wunsche für Ihre Gesundheit und Ihr Wohl

Berlin, den 25. Juni 1939

Ihre Freunde, Kollegen und Schüler

#### Inhalt.

| Die Sage von Rsyasringa (Gött Nachr Phil Hist Kl 1897, S 87-135)                   | 1     |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Zwei indische Ftymologien (Gott Nachr Phil Hist Kl 1898 S 1-5)                     | 43    |
| Zur Sage von Rsyaśrnga (Gött Nachr Phil Hist Kl 1901 S 28-56)                      | 47    |
| Arya Suras Jatakamala und die Fresken von Ajanța (Gott Nachr Phil Hist             |       |
| Kl 1902 S 758—762)                                                                 | 73    |
| Sanskrit alana (KZ 38, 1905, S 431-433)                                            | 77    |
| Line indische Glosso des Hesychios (KZ 38, 1905 S 433f)                            | 79    |
| Die Jatakas und die Epik Die Lysna Sage (ZDMG 58, 1904 S 687-714)                  | 80    |
| Das Wurfelspiel im alten Indien (Abh Gott Ges Wiss Phil Hist Kl., Neue             |       |
| Folge I , 2 1907, S 1-75)                                                          | 106   |
| l me indische Speiseregel (7DMG 61 1997 S 941-944)                                 | 175   |
| Sansl rit mukli, muklāplala phala (K7 42 1909 S 193—206)                           | 179   |
| Das Sariputraprakarana ein Drama des Asvaghosa (BSB 1911 S 388-411)                | 199   |
| I p graphische Beitrage I De Inschriften von Bhattiprolu II Die Inschrift          |       |
| von Ara (BSB 1912 S 806-831)                                                       | 213   |
| Die Sal as und die nordarische Sprache (BSB 1913 S 400-427)                        | 236   |
| De Pranidhi Bilder im neunten Tempel von Bazaklik (BSB 1913 S 864—984)             | 255   |
| I pigraphisel o Beitrage III Das vierte S iil n I dikt des Asoka (BSB 1913         |       |
| 9 998—1029)                                                                        | 274   |
| I p graph celic Bestrage - IV - Zu den Fel en - und Simlenedikten des Asoka (BSB - |       |
| 1914 S 831—869)                                                                    | 312   |
| 5 taketu (I estschrift Windisch 1914 S 229—245)                                    | 340   |
| Zu den Upanisads I Die Samvargavidya (BSB 1916 S 278-309)                          | 361   |
| Die Saublikas 1 m Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas (BSB 1016,           |       |
| \$ (98-737)                                                                        | 391   |
| Alı und Alı (Aufsatze Frast Kubn gewilmet 1916 S 313-325)                          | 428   |
| l me arische Anschauung über den Vertragsbruch (BSB 1917 S 347-274)                | 438   |
| Die sakischen Mura (BSB 1910 S 734-700)                                            | 463   |
| Pah u.M. /100 (K7 49 1920 S 233—236)                                               | 493   |
|                                                                                    | 497   |
|                                                                                    | 509   |
| Zur Ce-chichte und Ceographie O tturke-tans (BSB Phil Hist Kl 1922,<br>5 243—261)  |       |
| /ur (eschichte des I im Altindischen (1rn) nor Festschrift Wackernagel.            | 526   |
| 1032 8 804 - 2083                                                                  |       |
|                                                                                    | # + A |

540

#### Inhalt

Vedsch grl (k7 52 1924 S 09-10")

Berichtigungen und Zusatze

Reg ster

Seite

785

790

561

| Puli bonds and Verwan Res (KZ 52 1924, 5 106-109)                                                   | 366        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 7n d n Aśoka Inschriften (7II 5 1927, S 251—204)                                                    | 569        |
| Med zinische Sanskrit Texte aus Turkestan (Festgabe Garbe 192" S 149-162)                           | 579        |
| Vedisch kana (K7 56 19°9 S 292—287)                                                                 | 591        |
| Weitere Beiträge zur Gesel ichte un I Ceographie von Ostfurkesten (BSB-1 hil-                       |            |
| Hist Kl 1930 S "-C4)                                                                                | 595        |
| Katantra und Kaumaralata (BSB Phil Het Kl 1930 S 482539)                                            | 659        |
| Das Zeichen für "6 in den Inschriften von Mathura aus der Saka um I kusana-                         |            |
| Zut (AO 10 1931, S 118—125)<br>Zur Geschichte des Ostasunt schen Tierkre ses (BSB Phil Hist Mi 1933 | 721<br>, i |
| S 998—1022)                                                                                         | 727        |
| Vedesch legant lega hegas (AO 13 1934 S 81-127)                                                     | 751        |

#### Die Sage von Rsyasringa.

Die Person des Rsyasinga1) gehört dem Sagenkreise des Rama an Er ist der Gatte der Santa einer leiblichen Tochter des Dasaratha, die von Lomapada Dasaratha adoptiert war, und er ist der Rsi, der für seinen koniglichen Schwiegervater die putrivä isti darbringt. Sein Name begegnet uns schon in der vedischen Literatur Nach dem Jainuniva-Upanisad-Brālimana (III, 40) wurde das unsterbliche Gāyatrasāman von Indra dem Kāśyapa, von diesem dem Rsyaśrnga Kāsyapa, von diesem dem Devataras Švāvasāvana Kāśvana uberhefert Im Vamšabrāhmana (2) ist Rsvasrnga Käsvapa der Sohn und Schuler des Kasyapa und der Vater und Lehrer des Vibhandaka Mit Sicherheit können wir Rsyasrnga auch wohl mit dem Réva identifizieren, der im Āranyakagāna des Ārseyabrālimana (Kauthumasakhā III, 6, 10, Jaminiyas I, 9, 2) erwahnt wird2) Trotz Verschiedenheiten im einzelnen, auf die hier nicht weiter eingegangen werden kann, stimmen die genannten beiden Lehrerlisten darin überein, daß sie den Rsyasrnga einen Nachkommen des Kasyapa nennen Das gleiche ist in der nichtvedischen Literatur der Fall nach dem Mahabharata, Ramavana. . Padmanurāna und Skandapurāna ist Rsyasringa der Sohn des Vibhandaka, der ith Mahabh Kasyapa, im Ram, Padmap und Skandap der Sohn des Kāsvana genannt wird, und im Alambusajātaka (523, v 26 und 37) wird Kassapa als Name des Vaters des Isisinga erwahnt. Wir werden daher besser tun, den Rayaárnga, der nach der Sarvanukramani der Verfasser von Rgy X, 136, 7 1st, fernzuhalten, da er und sechs Bruder als die Söhne des "Vätarasana bezeichnet werden")

Die Quellen für die Legende, die sich an die Person des Rsyasringa knijft, sind das Mahābhārata (III, 110, 23—113, 25), das Padmapurāna

<sup>1)</sup> Ich schreibe im allgemeinen den Namen mit Ingualem Zischlaut, da dies in der klassischen Literatur die allgemein anerkannte Form ist. Die altere Form mit dem palatalen i findet sich, soweit ich sehe, im Jaim Up Brahm, im Arseyabrahmana (Ritya) in der Bornbay Ausgabe des Mbh. und neben der jungeren Form im Vamsa brähmana.

<sup>2)</sup> Fin anderer Raya ist der Sohn des Devätitlin, Bhag Pur IX, 22, 11

Y) Frwalmen will ich, daß auch ein öfters zitiertes Gesetzbuch (Ind Stud I, 233, Weber, Verz Berl Hften 322 1166, Aufrecht, Cat Cat sub voce) und ein Tantra-werk (Regotringasamhtit oder Anuttaurbinhautatterarbasya, Burnell, Class Ind 2051b) dem Rayafriga zugeschireben werden, und daß die Käsikä seinen Namen als Beispiel zu Pan 0, 2, 115 anführt.

(Pātālakh 13), die Bhāratamanjarī (III, 758—705), das Rāmāyana (I, 8—10), das Skandapurāna, der Kandjur (IV, Blatt 136 137, übersetzt von Schiefner, M(I As VIII, 112—116), das Mahāyastu, das Bhadrakalpāvadāua (XXXIII), die Avadānakalpalatā (LXV), das Alambusa- und das Naļmikājātaka (623 526) und em paar verenzelte Notizen.

Der Inhalt der Mahäbhärata-Erzahlung ist folgender. Der Rsi Vibländaka, ein großer Bußer, wohnt am Ufer eines großen Sees Einst erblickt er die Apsaras Urvas, und 'lasya retah procaskanda' Er badet sich darauf Eine durstige Gazelle trinkt das Wasser, das er gebraucht hat, und wird davon schwanger. Ihr hatte einst, als sie ein Göttermadehen war, der Weltenschöpfer geweiseigt, daß sie eine Gazelle werden und, nachdem sie als solche einen Munig geboren, erlöst werden wurde. So gebiert sie denn einen Knaben der ein Horn auf dem Haupte hat Daher wird er Rsyasinga genannt. Allein, ohne einen Weiselein außer seinem Vater zu kennen, wachst er auf und wird ein frommer Bußer.

Zu dieser Zeit aber war der Freund des Dasaratha, Lomapada mit Namen der Furst der Augas' 110, 41

Er betrog absichtlich einen Brahmanen, so lautet unsere Überlieferung Er wurde darauf von den Brahmanen verlassen, der Herr der Erde 42

Er wurde darauf von den Brahmanen verlassen, der Herr der Erde 42 Und einst ließ der Tausendaugige es wegen eines Versehens des Puro-

hita dieses Königs nicht regnen, daher litten die Untertanen Not 43 Er befragte die Brahmanen, die bußegewohnten, weisen, die fahig waren,

den Götterkönig zum Regnen zu zwingen, o Beherrscher der Erde 'Man muß ein Mittel finden, daß Parjanya regne' 44, 45a Aufgefordert sagten jene Weisen ihm ihre Veinungen, ein trofflicher

Aufgefordert sagten jene Weisen ihm ihre Meinungen, ein trefflicher Muni unter ihnen aber sprach zu dem Könige 45b, 46a

'Uni unter thien aber sprach zu dem Könige 45b, 46a
'Die Brahmanen sind erzurnt auf dich, großer König, mache eine

Sunne Und hole den Rsynsings, den Sohn des Vum herbei o Furst, der mWalde wohnt, die Weiber nicht kennt und sich am Rechten freut 46b, 47

ım Walde wohnt, die Weiber nicht kennt und sich am Rechten freut 46b, 47 Wenn dieser große Bußer dem Reich betritt, o König, wird Parjanya

sofort regnen, daran zweifle ich nicht. 48

Als er diese Rede gehört, o König und eine Suhne seiner Person ge macht hatte und gegangen war, kam er wieder, nachdem die Brahmanen versöhnt waren. Als die Untertanen gehört hatten daß der König ge kommen sei freuten sie sich. 49, 56a

Nun berat sich der König mit den Umstern über die Art und Weise, wie man den Ryyasringa herbeischaffen könne. Er beauftragt die Hethren mit dieser Mission, und eine alte Bulkeim findet sich denn auch gegen entsprechende Belohnung dazu bereit. Sie laßt auf einem Floße eine Ein siedelei erbauen belidet sie mit allerlei verführerischen Gegenstinden und fahrt damit nach der Einsiedelei ab. Nachdem sie den Aufenthaltsort des Ris ermuttelt hat sendet sie ihre Tochter zur Verführung des Rayasringa.

ab Die beiden begrußen sich freundlich - Rsyasringa naturlich in dem Wahne, einen Bußer vor sieh zu haben - und die Hetare erzahlt ihm auf Befragen daß ihre Einsiedelei drei Meilen hinter dem Berge liege Die Wurzeln und Fruchte die er ihr anbietet, achlagt sie aus und gibt ihm vielmehr von den mitgebrachten Kranzen. Gewandern Speisen und Ge tranken Mit einem Balle spielt sie in seiner Nahe und reizt ihn durch ihre Umarmungen zur Liebe Dann geht sie unter dem Vorwande, ihr Feuer besorgen zu mussen fort. Dem Rsyasrnga ist traurig zu Mute als er sich wieder allein sieht. In dieser Stimmung findet ihn der heimkehrende Vater Befragt, gibt ihm Rsyasrnga eine sehr genaue Beschreibung des wunder baren Bußers der ihn besucht hat Der Alte warnt ihn vor solchen Un holden, er geht sogar aus um die Verfuhrerm zu suchen allein umsonst Als er nun wieder einmal fortgegangen ist kommt die Hetare zuruck Voll Freude begrußt Rsyasrnga sie und geht jetzt mit ihr zu der sehwim menden Einsiedelei. Kaum hat er diese betreten als man die Taue löst. und so sehwimmt die ganze Einsjedelei mitsamt dem Rsyaśrnga und den Hetaren zu der Residenz des Königs. Als dieser den Revestiga in den Harem gefuhrt hat regnet es in Strömen Der König gibt dem Bußer darauf seine Tochter Santa zur Frau

Als Vibhandaka heimkommt und den Sohn nicht findet, ahnt er was vorgefallen und macht sich voller Zorn nich Cumpä, der Reisdenz des Lomapäda auf um den König mitsamt seiner Stadt und seinem Reiche zu verbrennen. Der König aber hat dies vorausgesehen und hat die Weiden an den Lindstraßen dem Rsyasinga geschenkt und den Hirten befohlen, wenn der ulte Ra komme ihm zu sagen daß alles dies der Besitz seines Sohnes sei Als nun der Rsi sieht welch gewaltigen Reichtum der König seinem Sohno verlichen verraucht sein Zorn allmahlich, und als er in Campa angekommen ist söhnt er sich mit den Verhaltnissen aus und laßt sich nur versprechen daß Rayasinga nach der Geburt eines Sohnes wieder zu ihm in den Walld komme. Rsyasinga erfullt dies und zieht, von seinem Weibe begleitet in den Wald

Die Widerspruehe im Anfang des zweiten Teiles dieser Erzahlung springen sofort ins Auge<sup>1</sup>) Wie kunn der König die Brahmanen um Rat fragen, von denen eben gesagt ist diß sie ihn im Zorn verlassen haben! Nun laßt sich mit Sicherheit beweisen, daß die ganze Begrundung der Durre durch die Krankung der Brahmanen und die Geschiebte ihrer Versöhnung

<sup>1)</sup> Dres hat schon Holtzmann Mbh u s Theile II 78, hervergehoben 'Auch cuno andere Andermy ist höchst ungeschiekt Den Rat den Ryva-riga zu entführen, mußten dem Lommanda die Braimmanen gegeben haben. Aber mit desen hatte ja der könig sich entweit Also wurde gefälscht er habe sich verber [ ·] mit den Braimmanen wieder versöhnt Aber dann war die Entfährung des Pyra-pris unnör gefälscht ans scheint also nur der Versöhnung der Braimmanen für urseht zu Indien, worm ich him nicht bestümmen kann.

durch spatere Überarbeitung in den Text gekommen ist. Schon die all gemeine Erwagung führt zu diesem Schlusse. Wenn die Durre durch den Zorn der Brihmanen veranlaßt war, so mußte in einem Marchen die Verschnung derselben den Regen bewirken, und es lag in dem Falle überhaupf kein Grund mehr vor, den Reyaringa zu holen. Zweitens aber steht die ursprungliche Veranlassung der Durre ja noch selbst im Texte sie trat einst infolge eines Verschens des Puroluta des Königs ein. Der Überarbeiter hat also einfach den zweiten Vers eingeschoben und sich mehr einmal die Mulie gegeben die Füge gelörig zu verwischen. Wenn man Vers 42 streicht, sehließt sich Vers 43 vortrefflich an Vers 41 an. Ebenso ist die zweite Zeile von Vers 46 zu streichen, die dierzeitige Strophe (46b; 47) wird dadurch zu einem regelmäßigen Slöka. Hier ist naturheh auch der Schluß der ersten Zeile von Vers 41, wie aus dem ca hervorgeht, leicht verändert worden. Ganz hinzugefügt ist dann Vers 49, 50a, nur die Worte etas chrittan zeos mid velleicht echt, doch ist die Überarbeitung luer grund licher gewesen und der alte Text nicht mehr herzustellen.

Es lag dem Überarbeiter olfenbar daran, die Wurde der Brahmanen und die Schwere einer inten zugefügten Beleidigung hervorzigheben Wir werden demselben daher auch den Einsehub der zweiten Zeile von Vers 44 zuschreiben durfen Sie hat nur den Zweck, die Macht der Brahmanen zu betonen, und Inhalt und Porm erweisen sie als unecht Wenn jene Brahmanen den Indra zum Regnen zwingen konnten, wozu bedurften sie dann des Rayasraga! Die Zeile enthilt außerdem das Flickwort prihs virate und macht den Sicka (44, 463) derzeilig!

Um die Sache zu verdeutlichen, gebe ich im folgenden den Sanskrit text mit Hervorhebung der unsellten Zeilen

mit Herr Orhebung der unseinten Zeiten
etasmun eru klei tu sählä Dakarathasya vas |
Lomapäda sis khyätah Angänam²) išvaro 'bharat || 41 ||
tena kämät kriam mithya brahmanasyeti nah šrutih |
sa brahmanan sh parisytaktas teda?) vas jagatah patih || 42 ||
purohiläpacarāc ca tasya rūjho yadrechayā |
na vitarsu sahasrakyas tato 'pulyanta vas prajāh || 43 ||
sa brahmanān paryaprechat tapopulkim manisunah |
pravarsane surendrasya samarthān prihielpate | [44]
katham praurset Paryanya upāyah paradršyalām |
tam ūcus colitās tetu veramtām manisunah || 15]
tatra tve eko munivaras tam rājamana vidca ha ||
Luysilās tava rājendra brāhmanā niskritim cara | [46]
Rsyastragam munisulam lamayasa ca pārihtva |

rāneyam anabhijāam ca nārinām ārjave ratam | 47 |

<sup>1)</sup> Ich roache auch noch auf die schlechte und felderhafte Sprache in den eingeschobenen Versen aufmerksam

<sup>2)</sup> Bombay Ausgabe Lhyāto I y Angānām

<sup>3)</sup> Bombay Ausgabe tato

```
sa ced adared rājan visayam te mahātapāh |
sadyah pravarset Paryanya its me mātra samhayah || 48 ||
etac chrutvā vaco rājan kṛtvā niskrtim ātmanah |
sa gatvā punar āgacchat prasannesu dvijātisu || [49]
rājānam āgatam šrutvā pratisamjahṛsuh prajāh ||
```

Die Richtigkeit der Behauptung, daß die Erzahlung in dem angegebenen Sinne uberarbeitet ist, wird nun durch eine andere Stelle bestatigt. Die Legende von Rsyaśriga gebört der sogenannten Tirthayātrā an. Lormasa macht mit den Brudern des Arjuna und der Kṛṣṇā eine Wallfahrt Bei jedem Tirtha erzahlt er dessen Geschichte. Auf diese Weise ist hier eine große Anzahl von Legenden vereinigt Diese werden gewöhnlich in der Weise eingeleitet, daß Lomasa beim Anbliek des Tirtha zunachst in kurzen Zugen die mit ihm verknupfte Geschichte andeutet, worauf die angeredete Person ihn unter nochmaliger Aufzahlung der Hauptpunkte bittet, die Geschichte ausfuhrlich zu erzahlen. Betrachten wir nun die Rahmenerzahlung zu unserer Legende Der erste Teil (110, 23—26) ergibt nichts, was die gegenwartige Frage fördern könnte Wichtig dagegen ist der zweite Teil, die Frage des Yudhisthira

Rsyaśrigah katham mygyām utpannah Kāšyapātmajah | virudāhe yonisainsarge katham ca tapasā yutah || 27 || kimartham ca bhayāc Chakras tasya bālasya dhimatah | anāvistyām pravrītāyām tavarsa BalaVirtahā || 28 || kathamrāpā ca sā Sāntā rājaputrī yatavratā || 20 || lobhayām āsa yā ceto migabhūtasya tasya tai || 20 || Lomapādas ca rājarsir yadāsrūyata dhārmikah | katham vai visaye tasya nāvarsat Pālasāsanah || 30 || etan me bhagavan sarvam iistarena yathātaham | valtum arhas slurtīvor Rsyatrmasiya cestitam || 31 ||

Hter wird also zunachst die Durre im zweiten Verse als ein unwesentlieher Nebenumstand erwalnt, und dann noch einmal am Schlusse, gegen die Reihenfolge der Ereignisse, ganz speziell nach dem Grunde derselben gefragt. Ich glaube es wird mir jeder recht geben, wenn ich diesen Sloka als spater eingeschoben bezeichne. Er stammt offenbar von demselben her, der die Gesehichte von der Krankung der Brahmanen und ihrer Versöhnung selbst eingefugt hat

Der Verfasser der Rahmenerzahlung kannte also jene Geschichte noch nicht Nun muß aber diese Rahmenerzahlung von dem Diaskeuasten herruhren sie kann nicht fruher existiert haben, zu einer Zeit, als die Legenden etwa noch einzeln existierten, weil sie nur dazu dient, die einzelnen Episoden zu einem Ganzen zu verbinden, und sie kann nicht spater gedichtet sein, weil ohne sie überhaupt kein Zusammenhang herrschen wurde. Wir nussen also sagen, daß der Diaskeuast des Mahābhārata — oder vielleicht

genauer, der Tirthayātrā — die veranderte Fassung noch nicht kannte Die Anderung ist also nach der Diaskeuase vorgenommen

Der zweite Punkt, der hier behandelt werden muß ist die Person der Entfuhrerin. In der Erzahlung wie sie jetzt fautet, ist es kaum erklarlich, warum der König mit einem Male dem Soline des Rsi seine Tochter Santä zur Frau gibt. Schon der iltere Holtzmann hat daher vermutet daß in der ursprunglichen Sage die Santä den Rsyasriga geholt habe!) Dies wird durch die spater ausfuhrlich zu besprechende Fassung der Sage bei den Buddhisten und durch zwei andere Zeugnisse bestatigt. Harivanna, Visnup 93 5ff wird erzahlt, wie Pradyumna als Schauspieler verkleidet, unter anderem die Entfuhrung des Rsyasriga durch Säntä in Begleitung von Hetaren aufführt.

```
tetah sa namrte tatra 1 aradato natas tathā [
Seapure puratasınām param harsam samādadhat [] 5 []
Ramāyanam mahalāsyam uddesam natakikrtam [
yanma 1 isnor ameyasya Rākvasendravadhepsayō [] 6 []
Lomapādo Dasaratha Rsysāsingam mahamunim [
Santam dnāgayum acas gamilādhh sahanagha [[ 7 []
RāmaLaksmanaSatrughnā Bharatas cavra Bhārata [
Rsysāsingas co Sāntā ca tathārupair malaih kritah*) [[ 8 [] usw
Und Buddhacartia [V. 19 lielīt es
```

Rsyasrngam munisulam lathawa strist apandilam | wadwar wydhath Śānia pagrāha ca pahāra ca ||

Daß in der ursprunglichen Sage die Entfuhrung durch die Säntä statt and ist somit zweifellos. Ob sie dabei von Hetaren begleitet war oder nicht ist unwesentlich da hitrjedenfalls des Hauptaufgabe zufiel. Wir haben hier nun die Frage zu entscheiden ob der Diaskeuast die Sage in der jun geren Form aufnahm oder ob der Text der Sage nach der Diaskeuaso ver audert wurde.

Die Frage wird durch die oben gegebene Rahmenerzuhlung beant wortet. Die dritte Strophe 'Und wie sah jene Santa aus die energische Kömigstochter die den Sim des Gazellengeborenen betörte' zeigt deutlich daß zur Zeit der Diaskeusse die Sage in der ursprunglichen Gestalt folgte. Welche Verse her verndert oder eingesehoben sind, laßt sich im Einzelnen nicht feststellen. Sehr bedeutend werden die Anderungen aber melt gewisen sein, in den meisten Fallen zum Beispiel in dem Ge spruch (111,7ff.) genügte es das Wort Sänta durch redyä zu erestzen.

Wenden wir uns nun zum Padmapuräna Dieses Purana liegt in wenigstens zwei teilweise stark vonemander abweichenden Rezensionen

<sup>1)</sup> Indische Sagen nach Holtzmann a a O II 78

<sup>2)</sup> Webers Verbesserung (Über das R\u00e4mayann \u20a4 42) die Calcutta Ausgabe hat krinh

vor, von denen die eine durch die Ausgabe in der Änandäsrama Series, die andere durch die Handschrift der Bodleiana, Wilson 111—116, vertreten wird Da diese Handschrift in Bengalicharakteren geschrieben ist, durfen wir wohl die in ihr enthaltene Rezension als die bengalische bezeichnen Die Geschichte des Rayasringa findet sich nur in der letzteren Rezension (Pätälakhanda 13), da in der anderen Rezension die ersten 28 Sargas des Pätälakhanda fehlen<sup>1</sup>) Ich gebe im folgenden den Text nach der Oxforder Handschrift

```
Vātsuāvana uvāca ||
Vibhāndakasya tanayo harinyām udapadyata |
katham nama dharadhara2) harinikabharat pura | 1 1 | 1
sa sutām Romapādasya Šāntām udarahat Latham
tan me brühi dvinhvendra varam kautühalam hi tat | 2 ||
Sesa urăca 🛚
Vibhāndakasva brahmarseh Kāšvapasva mahātapāh
Rsyasrngo vato sāto harmyām tac chrnusva me | 3 |
kanyā Svarnamukhī nāma Bhagasya paramadyutth
āsīd rūpagunaudāryabhusītā garvagarbhītā [ 4 ]
hamsavanena gacchantam Brahmanam ragatam gurum
drstvå na sambhramam cakre na cakāra pradaksinam | 5 |
Brahmā sasāva ksudre 'm tām āgasī vilāsinīm3)
mraibhuya vane tistha munim sūya vimolsyase 1
tatah sā harinī bhūtvā babhrāma gahane vane | 6 |
mahāhradam samāsādva Kāšvavas tu Vibhāndakah
tanas tepe cıram tasthau dhyāyan brahma sanātanam | | 7 ||
athOrrasi mahābhāga tatra prāptā yadrechayā |
tām vilokya pracaskanda retas tasya mahātmanah (
salile tat praiāhena tīralagnam abhūt tadā | 8 |
saira Starnamukhi nāma harini tu pipāsitā |
papau tatra jalam vipra4) sahana muniretasā [] 9 []
```

```
prathamam Szejikhandam ki Bhumikhandam dvitiyalam |
trityam Svargakhandam ca Patalam tu caturthakam |
pañcamam cOttaram khandam sariapāpapranāfanam ||
```

Die gedruckte Rezension bezeugt also selbst, daß die Zahl, Namen und Reihenfolge der kliandas in der Rezension der Bengali Handschrift die alteren sind

<sup>1)</sup> Welche der beiden Rezensionen den Vorzug verdient, bediaff naturlich der genaueren Untersuchung Fir das großere Alter der bengalischen Rezension spricht indosen ihr Verhaltins zum Mahabbhärata, wie es sich aus dem folgenden ergeben wird, und zweitens eine Stelle in der gedruckten Rezension Die Bengali Handsschrift enthalt funf khandas Sprikht, Bhümikh, patagakh, Patälakh, Uttarakh, wahrend die gedruckte Rezension seelis khandas zahlt Ädikh, Bhümikh, Brahmakh, Patālakh, Sprikht, Uttarakh Nun findet sich aber am Schlüsse des Bhümikhanda der gedruckte Rezension siebst die Angabe.

<sup>2)</sup> So hier such sonst, z B IV, 4 2) MS uldsinfm

<sup>4)</sup> Die zweite Silbe ist im MS unle-erlich

4) MS -se

4) MS tatha

```
sadvo 'rāvata tasvās tu kumārah paramadvutih !
sä tu mukta mrgidehäj jagahe vibudhälayant | 10 ||
l'ibhandakas tu tam dretxi tanayam süryayarcasam
vālayām āsa1) zātena snehena dvijanandana | 11 1
sa cam erpine tasmin municiryabharo munih |
pitra prapitasamskarah prapiaredah samahitah !
vyacarat tatra vipine janadaršanavarjite | 12 |
tasya bälye tv atikrante murdhni srnge ajäyatäm
mātrgotram sucayantı Rsyasrngas tato 'bharat [] 13 ]]
Romapadasya rajarser risaye ca mahamate |
brāhmanātikramād eva erstir na cābhavat tatah2) | 14 ||
tatah purohitamatyan ahuya3) nepater derja |
mantrayam asa vrstyartham abravit tam purohitah | 15 |
Vibhāndakasya tanaya Reyasrngo mahātapāh |
agacched yadı te rayam tato irstir bharısyatı | 16 |
tac chrutvā Romapādo 'tha vicintya manasā nrpah |
dutenākāravām āsa vāramukhvāh sahasrašah | 17 !|
tā uvāca vaco rājā Vibhāndakasniam munim |
samānesyatī yā tasyaī dāsyāmī vipulam dhanam | 18 ||
tac chrutrā vacanam tasva rešvās tā bhavam āvršan
na pāravāmas tat karma mahārāja ksamasva nah || 19 ||
Vibhandako mahatejah kruddho dhaksyati caksusa
sarvā nas tvām ca rājendra nivartasva manorathāt | 20 |
vidrutāsu tatas tāsu viddhā kāpi dhiyā varā |
resyā svanapirilām prāha grhāna nepater dhanam 🝴 21 📙
ānayısye muneh putram sahāyā tram bhater mama
kım karomı vayo 'tıtam tena tram prarthayamy aham | 22 ||
sty uktrā tām samāśrāsya rešyā rājānam abrarīt |
anavisue maharaia Vibhandakasutam inunim 1
pratrianihi bhavatā santruniyo Vibhandulah | 23 |
rājābravit samāyāta Rsyašrnge yadā munih }
ägamısyatı samkruddhah säntvanıyah sa me tadä || 24 ||
tam tasya samayam vesyā srutvā nāvam calāra ha
äšramam tatra cakre va dri yagulmalatādibhih ! 25 |
sameitya tatra vastuni madhurani privani ca 1
sā nāvam vāhayām āsa neguktair aranibhetā | 26 |
äsramät Käsyapasyätha säntare yojanatrayüt
 tasthau nāvi vanābhyāše*) sajjayıtvā varānganāh [] 27 []
 Lanane ca yathas) navs višesah sma na dršyate |
 tathā cakre yogavijā vrddhā vešvā dhivā varā 11 28 11
 atha dütena erghaya Kasyapasya kreyocitam |
1) MS pālayam esa
                       3) Fehlt im MS
                                          *) MS ahuya
```

```
samanam qantukāmasya tapase ca vanāya ca | 29 |
presavām āsa tām naptrim bhūsayıti ā vibhūsanaih |
srayam ca dūratas tasthau preksamānā manasvīnī | 30 ||
naptrı tasyas tato gatra muner anandamandalam 1)
Vibhandakena krtyartham gacchata parivarutam | 31 |
tatroparistam rapusā cārurūpena tatsutam |
Rsyasrngam mahābhāgam apasyad varavarninī | 32 ||
Revastrnoas tu dharmaiña mtaram na unavaram
pumāmsam ia striyam iāpi nāpašyad iipine purā || 33 ||
tām tu drstvā tarāroham mene munikumarakam 1
abravit svagatam brahman kas tiam kasyatha putrakah | 34 |
atropavišyatām2) samyag abhivādya 'si me matah |
grhyantam phalamūlāni krtatithyo viyasyasi3) | 35 |
sāha tam nābhīrādyo smr abhīrādyo bharān mama
evam eva vratam mahyam nasanam samérane kracit | 36 | |
aśramo me naditire ramyapuspaphalānvitah
bharantam darkayısyamı tapasanayı manoraman | 37 |
Rsyaśrnaa urāca ||
ätith vena vinā brahman na gantum tram ito 'rhasi |
tad grhāna phalāny atra jalam ca parisitalam | 38 |
etu uktra pradadau tasuar phalani katicit tatah |
aingudani ca pakiāni*) tathā bhallātakāni ca | 39 1
sā tāni grhya pānibhyām osthaprānte samarpya ca |
thutketua msasarıātha dadau bhaksyāni kāmini |
maharasanı svadunı phalamatrakrtını ca || 40 ||
reśnowica ||
nasnusmakam asramasna phaläny etäni säkhinam |
pānījam ca manohārī nāšramas te manoharah | 41 |
Reyasrngas tu pānībhyam grhitrā modakān dvija |
bhak anam asa lobhena sadadac") ca mnah mnah | 42 | |
panakam ca tatah pitra madhuram madakam punah |
anāsvādītapurrānī tāny āsvādya dicjatmajah \
mene param sakhāyam tām višakvāsa ca tāpasah 11 43 11
sā višvastam tato jūātvā muniputram manasvini |
bhujābhyām gādham āslisyāpāyayat tam mukhāsavam [[ 44 ]]
stanābhyām ca surrttabhyām sā pasparša punah punah |
muqdho bhud Reyairngo 'tha paramam prāpa sammadam | 45 |
så tu päätvä tatah kälam täpasasya samägateh 1
aanshotram samuddisya traritä nävam äyayan ! 46 !!
Reyakrıgas tadā mugdho 'cıntayat tām nırantaram |
nāgnikārnam cakārātha nāharac ca samitkušān 1
9 50 115
              1) NS tropheatja
                                     3 VIS 811/4
```

<sup>1)</sup> MS dakeām, da midutheh

<sup>\*)</sup> VIS siya \*) VIS -dadae

```
grahagrasia usa brahman uyalokata diso muhuh | 47 ||
Vibhandakas tu tapaso niertva dvinasattama [
āšramam vāvad āvāts putram mundham vyalokayat | 48 ||
urāca ca kim etat te vaimanasuam kuto 'bharat |
samıtpuspānı nādvāpi vatsa Lim nāhrtāni te [
agnikāryam na sampannam vihvalas tram vilokyase | 49 ||
Renaŝraga uvāca |
atrihih kaścid ayato ramyareśo manoharah
suvibhaktā jatā bibkrat sīmante dvidalikrtāh | 50 |
tasua ralkalakah sanadhah susparéah sukhado 'ti me (
melhalā ca sušinījānā šinjānā pādamelhalā | 51 |
raksasă ca dadhac chruge surrite sparšasaukhyade
bibhrat kanthe ca subhrani vartulani phalans vai | 52 ||
samāgatva nāsanam me sagraha nābhitadanam
anı amanyata mām eva so 'bhivādya sthito 'aratahi' | 53 ||
mayā dattāni pakvāni phalāni prūsya dūratah
sa phalanı dadan mahyanı svädüni rasavantı*) ca 1| 54 ||
jalam dadau sväśramasya tena me 'pakrtam manah |
kum vratam tāta tasya sma3) tac cikirsāmi saukhvadam | 55 |
Vibhandakas tu tac chrutra juatra raksahkrtam tu tat
putram āha na sānāms raksāmsi bafaranti vas [] 56 [[
krivā māyāmayam rupam tapovighnami) caranti hi
sambhasā tesu te nasta kartatyā tapa techatā*) | 57 |
nasmākam tāns bhaksyāns tapohānskarans sas 1
sts prasāsna tam putram vemanāh sa Vebhāndakah | 58 |
tananı tılokayam") asa samantad yoranadyayam
na dadarśa tapovighnakāranam Lutracin munih | 59 |
paredyur na yayau taptum putram destră samăkulam
na yayau sapı tanıangı dütair matra vidheyatam | 60 |
anyedyur apı nagacchad anyedyur apı tapasah [
dinatraye gate putram sustham zhatra Vibhandakah
avighnam") casramam dritva jagama tapase punah | 61 ||
athāragāma tanvangī rekuās) reddbānruguta 1
Reyasrı gam tathā santam mohayām āsa kāmınī | 62 |
uvāca casramam mahyam drastum rechats yad bharan
tad agatyavalokyasvägamisyati mayä saha | 63 |
sty uktra tam mohavitra gadham alinganadibhih
nāvam ninana tanvanai bhūsanām āsa bhūsanaih | 64 ||
 pänakash pänavstvätha mädakam madhuna samam
nāvam tām vāhayām āsa velyā vyddhā dhīyā varā | 65 ||
```

<sup>1)</sup> MS 'gnatah

<sup>2)</sup> MS rasanti 1) MS Ima 4) MS vighna

<sup>9</sup> So MS 1) MS acedymit

<sup>&</sup>quot;) MS lotayam to unsicher, eher unfertiges ja

<sup>\*) 318</sup> va

```
Romapadapure nāram nibadhya nrpam abravit 1
āgata 1) Rsvašrngo 'yam yad vidheyam2) vidhīyatām | 66 |
Rsyasrnge tu samprāpte Vāsavas tadbhruā dvīra 1
vavarsa salılam bhuri subhiksam abhavat tadā | 67 |
Roma pādah Kūsya pasya šankamānah samāgatim 1
Santam nama tatah kanyam dadau munisutaya rai 1
Rsyasrngaya dharmarña yathavidhi mahamatih | 68 ||
Vibhāndakas tato 'bhvetva svāšramam munisattama |
adrstrā tanavam tatra rātodvego babhura ha 11 69 11
mrgayam äsa vipine samantād Rsyaśrngalam |
parisrantas tato dhyanam cakara tapatam yarah | 70 |
dhyanenalokayam asa Romapadavicestitam |
kruddhah pravat tato upra dhaksuan krodhagnina nroam (
sapattanam sahāmātyam saprayam sapurohitam || 71 ||
athägatya puraprante vrksamülam upāsritah |
rahnım utpädayam asa calsurbhyam radanat tatah |
tatmıram daadhum ärebbe rahnır ürdhrasıkho mahän | | 72 ||
Romapādas tad ālokua Rsyasrngam sabhāryakam
presayām āsa matimān sāntvanāya tapasvinah | 73 |
Rsyasrngas tu dharmatmā sabhāryo munim abhyagāt
abhıvadvatha vıtaram modda madhuram vacah
vadhūs te rajaputrīyam abhivadayate prabho | 74 |
tac chrutvā Kāšyapātmasah3)
rananam ca samāšli sva mumude prašašamsa ca 11 75 11
Rsyasrngam tatah prāha prasannātmā Vibhāndakah
putram utpādva ratsa tram āsramāva pravāsvasi | 76 |
itu adisua tato vipra Rsyasrngam Vibhandalah
jagāma svāsramam pritas tapase krtanišcayah | 77 |
iti te kathitam vipra Rsyasrngo yathā munih [
upayeme Romapadac Chantam Dasarathatmazam | 78 |
tti sriPadmapurane Patalakhanda Rvyasrngopakhyanam nama
                                           travodašo 'dhvavah ||
```

Jeder, der diese Erzahlung mit der jetzigen Fassung des Mahäbharata vergleicht, wird ohne weiteres die große Ahnlichkeit zwischen beiden er kennen Vor allem mache ich auf die folgenden beiden wörtlichen Übereinstimmungen aufmerksam

Padmap 6 mrgibhūya vane tistha munim sūya vimoksyase Mbli 110,37 devakanyā mrgi bhūtvī munim sūya vimoksyase Padmap 36 sāha tam nābhivādyo 'smi abhivādyo bhavān mama | cvam eva vratam mahyam nāsanam samstraye kiacit ||

<sup>1)</sup> MS tam

<sup>2)</sup> M5 -dheram

Mbli 111,12 bhavatā nābhivādyo<sup>1</sup>) 'ham abhivādyo bhavān mayā | vratam etādršam brahman parimājyo bhavān mayā ||

Abweichend in den beiden Berichten dagegen sind die folgenden Punkte Die Vorgeschichte der Gazelle, auf die im Mbh kurz in einem emzigen Verse (110, 36b, 37a) hingewiesen wird, wird hier ausführlich erzahlt. Über die Entstehung der Durre wird hier nichts weiter gesagt, als daß sie infolge der Nichtachtung eines Brahmanen eintrat, von dem Fortzug der Brahmanen und ihrer Versöhnung findet sich hier nichts Im Mbh hat Rsyasrnga ein Horn auf dem Haupte, hier wachsen ihm deren zwei Die Entfuhrerm ist im Mbh die Tochter der alten Hetare, hier ihre Enkelin Im Mbh sucht Vibhandala drei Tage im Walde nach der Buhlerin, im Purana bleibt er nach kurzem Suehen in der Nahe der Einsiedelei drei Tage zu Hause Am meisten weicht die Erzahlung von der Besinftigung des Vibhandaka ab Vibhandaka begibt sich hier in die Nahe der Stadt des Romapāda und laßt Feuer aus seinen Augen spruhen, um sie mit allem, was in thr 1st, zu verbrennen Schon ist sie in Brand geraten, als auf die Bitte des Königs sein Sohn mit der Santa zu ihm geht und ihm die Königstochter als seine Gattin vorstellt. Darauf gibt der Alte sofort sein Vorhaben auf

Die oben angeführten wörtlichen Übereinstimmungen machen es unabweislich, daß die beiden Erzahlungen in direktem Zusammenhange steben Wir haben also zu untersuchen wen die Priorität gebührt. Da aber, wie wir gesehen, im Mbh. ursprunglich die altere Fassung der Sage stand, wonach die Santa den Rayasenga entfultrie wahrend wir im Padma purana die jungere Fassung mit der Entfuhrung durch die Hetare haben, so ist es ausgesichlossen, daß etwa das Puräna ülter als das ursprungliche Mbh. ist. Es handelt sich somit nur darum, ob der Purana Verfasser nach der jetzigen Fassung des Mbh. gearbeitet hat oder ob der Überarbeiter der Mahäbharata Erzahlung bei seiner Arbeit das Padmapurana benutzt hit

Betrachten wir zunachst die beiden oben angeführten wortlich über einem Kreilen Mbh 111, 12 lautet vollstandig in Übersetzung Du mußt nicht mich empfangen sieh nuß dieh empfangen So ist das Gelubde o Brahmane, ich muß dieh immärmen. Der Vers ist ein Śloka, wahrend im übrigen der ganze Absehmit, in dem er vorkommt (111,7 bis 113,25) in Tristuhb Strophen verfaßt ist. Dieser Umstand wurde allein schon genügen, den Vers als eingeschoben zu erweisen. Er wird aber noch durch zwei andere Punkte unterstutzt. Der Vers paßt gar nicht in den Zusammenhang Wenn die Hetars den Reyasfrage abeion jetzt umarnti, so mußte doch in den nachsten Strophen die Wirkung dieser Umarnung auf den Rayasfrage bestrieben werden. Allein das ist nicht der Fall. Er bietet hir vielneite seine Friedte an, von Umarmungen ist erst die Rede, als er

<sup>1)</sup> Die Calcutta Ausgabe hest bharat Inabl 1

von ihren Sußigkeiten genossen und vor allem von ihrem Wein getrunken hat Dazu kommt die Mangelhaftigkeit des Ausdrucks in dem Verse zu verstam elädrsam fehlt ein me, mann oder mahyam Nun kommt derselbe Vers im Puräna vor, und zwar in sprachlich tadelloser Lesart 'Sie spracht zu ihm "ich darf nicht empfangen werden ich muß dich empfangen. So ist mein Gelubde ich nehme intgends einen Sitz ant' Hier stimmt außerdem das Metrum zur Umgebung, und der Vers hat hier seine volle Bedeutung Die Hetare weigert sich, die gastliche Aufnahme anzunehmen und sich zu setzeu, weil sie den Rayasruga bewegen will, nach ihrem Schiffe zu kommen, im Mib stehen die beiden Vershalften gar nicht in innerem Zusammenhange. Ich halte es aus diesen Grunden für zweitelles, daß Mibh 111, 12 eine schlechte Wiedergabe von Padmap 6 ist!)

Ahnlich liegt die Sache im zweiten Falle. Im Mbh. wird zunachst einfach erzahlt, daß eine Gazelle kam, das mit dem refas des Rij vermischte Wasser trank und davon schwanger wurde. Dann heißt es in innseren Verso (110, 36b-37a). Dieser Göttertochter hatte einst der verelirungswurdige Brahman, der Weltenschöpfer, gesagt. "Nachdem du eine Gazelle geworden und einen Muni geberen, wirst du erlöst werden!" Vergleicht man damit die Erzihlung des Puräna, wonach die Geburt der Apsaras Svarnamukhli als Gazelle eine Strafe für ihre Unehrerbeitigkeit gegen Brahman ist, so wird man nicht umlun können, auch hier dem Puräna die Prioritat zuzugestelken. Die Mbh Strophe wird überhaupt erst verstundlieh, wenn man die Erzahlung des Purana kennt. Sie zeigt überdies wieder dieselbe Unbehilflichkeit im Ausdruck, die wir schon in 111 12 und in den eingesichbenen Zeilen 110. 42 usw angetröffen haben. Wir mussen daher annehmen daß diese Stropho von dem Überarbeiter unter wörtlicher Anlehnung an das Padmapuräna verfaßt und in das Mbh eingofugt wurde.

Noeli ein dritter Punkt kommt hier in Betracht. Im Mbh heißt es am Schlusse der Ermalnungsrede des Alten (113, 6) 'Nachdem er den Sohn mit den Worten. Das sind Raksase' zuruckgehalten suchte Vi bhändaka nach ihr. Als er in drei Tagen nicht traf. da kehrte er zur Ein siedelei zuruck.' Sich auf drei Tage von der Einsiedelei zu entfernen, war jedenfalls das Törichteste was Vibbändaka tun konnte, da er so der Hetare ja die beste Gelegenheit bot, ihren Besuch zu wiederholen, man muß sich nur windern, daß das nicht geschicht. Im Puräna dagegen sucht, wie oben nur windern, daß das nicht geschicht. Im Puräna dagegen sucht, wie oben nur windern, daß das nicht geschicht. Im Puräna dagegen sucht, wie oben nur hint, Vibbändaka zun ichst in der Nabe nach der Verführerin und bleibt dann drei Tage bei seinem Sohne zu Hause, ein durchaus vernunftiges Verfahren. Es ist daher offenbar, wie Mbh 110, 36b 37a eine Zusammen fassung von Puräna 4—6b ist, auch unser Sloka ein ungeschickter Versuch des Überarbeiters, Pur 59—61a zusammenzufassen, eine Ansicht,

<sup>1)</sup> Der Überarbeiter zitierte jedenfalls aus dem Gedichtnis

die durch die auch hier wieder zutage tretende Mangelhaftigkeit der Sprache<sup>1</sup>) bestatigt wird

Meiner Ansicht nach beweisen diese drei Punkte, daß der Überarbeiter der Mbli -Erzahlung das Padmapurana kannte und darnach den ursprünghchen Text des Epos veranderte\*) Dann durfen wir aber auch annehmen, daß er auch zu der Hauptanderung die er, wie wir oben gesehen, mit dem Texte vornahm, namlich der Einführung der Hetare an Stelle der Königs tochter direkt durch das Purana veranlaßt wurde Ebenso im Anfang der Geschichte Hier fand er 'ein Versehen des Purchita' (purchitāpacārāt) als Entstehungsgrund der Durre im Mbh Texte angegeben. Wenn er dafür die Betrugung eines Brahmanen seitens des Königs substituierte, so wird er die Anregung dazu vom Purāna empfangen haben, wonach die Durre 'infolge der Nichtachtung eines Brahmanen' (brahmanatikramat) eintrat Allein das ist auch alles, was er dem Purana entnommen haben kann, alles was er daran geknupft hat, der Fortzug der Brahmanen, die Suhne des Königs und die Versöhnung der Brahmanen, ist sein eigenes Werk Was anders aber kann ihn veranlaßt haben, die Geschichte hier in einer Weise anszufuhren daß wie wir gesehen, die ganze Erzahlung dadurch voller Widerspruehe und geradezu unverstandlich wird als der Wunsch, die Schwere des Betruges gegen einen Brahmanen und die Notwendigkeit einer Suhne hervorzulieben Das ist aber von Bedeutung für die Beurteilung des Schlusses der Erzahlung, wo das Purāna und das Mahābhārata ja wieder vonemander abweichen3) Im Mbh steht der Alte von seinem Vorhaben, die Stadt des Königs zu verbrennen ab, als er hört, wie große Strecken Landes der Konig seinem Sohne geschenkt hat Im Purana dagegen beginnt er tatsachlich die Stadt in Brand zu setzen, ist aber sofort versöhnt, als er hort daß die Königstochter die Gattin seines Sohnes ist, er scheint dies als eme Ehre zu betrachten Mir scheint, daß die Fassung des Purana hier die altere ist. Die Steigerung des Besanftigungsmittels des Rsi im Mbh. scheint mir demselben Bestreben entsprungen zu sein, das zu der Erfindung von der Versöhnung der Brahmanen im Anfang der Geschichte führte, und es erscheint nur daher wahrscheinlich - mehr laßt sich naturlich in einem solchen Falle nicht sagen -, daß auch die Erzahlung von der Besanftigung des Vibhandakaim Mbh von dem Überarbeiter verandert oder vielleicht überhaupt neu hinzugefügt worden ist

Der Purana Verfasser hat ubrigens seinerseits vielleicht wieder die ursprungliche Mahäbhärata Erzählung gekannt. Dafur spricht die Gleich-

<sup>1)</sup> Zu asādayām asa fehlt das Objekt

Man beachte, worauf Holtzmann, Das Nahäbharata und seine Theile IV, 31 aufmeksam gemacht hat daß Nilakantha zu Albh 1, 640 das Padmapuraņa als das erste Durana bezeichnet; ewöhnlich seicht es in der Livite der Purana an zweiter Stielle

<sup>3)</sup> Die ubrigen Abweichungen sind zu unbedeutend um ausführheh besprochen zu werden. Sie ergeben jedenfalls für die Frioritätsfrage mehts.

heit in unbedeutenden Nebenumstanden, wie z B in dem Vorwande, unter dem sieh die Entfuhrerin entfernt (Albh 111, 18 Irtvägnikotrasya tadāpa deśam, Pur 46 agnikotram samuddisya), und einige weitere wortliche Übereinstimmungen

Mbh 110, 34

mahāhradam samāsādya kāšyapas tapası sthītah | dirahakālam manskāntah

Pur 7

mahāhradam samāsādya Kāšyapas tu Vibhāndakah | tanas tere ciram tasthau

Mbh 110, 35

tas ya retah pracas Landa drstva psarasam Urvašim ||
Pur 8

athOrvaśi mahābhāga tatra prāptā yadrechavā |

tām vilokya pracaskanda retas tasya mahātmanah 🛚

Mbh 111, 14

satānı sarıānı vesar jayıtvā bhaksyān y anarhānı dadau tato'sya | tānı mahārasānı

Pur 40

khutkriya vısasarığ tha dadan bhaksyanı kamını | maharasanı

In allen diesen Fallen liegt wenigstens kein Grund zu der Annahme vor, das der Überurbeiter der Mahäbharata Sage die Worte aus dem Puräna entlehnt habe

Das Ergebnis der bisherigen Untersuehung ist also die chronologische Reihenfolge

I Ursprungliche Fassung des Mahabharata

2 Fassung des Padmapurana wahrscheinlich mit teilweiser Benutzung der vorigen

3 Überarbeitete Fassung des Mahābhārata, der Purānafassung angeglichen

Ksemendras Bhāratamañjarī stummt, we sich nach dem Re sultate von Buhlers und Kirstes Untersuchung erwarten laßt, mit dem jetzigen Texte des Mahābhārata in allem Wesenthehen überein Wibh 110, 36b 37a über die Vorgeburt der Gazelle fehlt hier, woraus sich indessen bei dem Charakter von Ksemendras Arbeit meht folgern häß, daß der Vers zu seiner Zeit noch nicht im Texte stand Die Regenlösigkeit entsteht durch den Fluch der Brahmanen (761) Vibhāndaka bleibt hier drei Tago zu Hauss (787 sihlifä tatra dinatrayam), Ksemendra ist hier öffenbar durch selbstandige Überlegung auf die Durstellung der Sache im Purāna zuruck-gekommen Auffallig ist, daß die alte Hetare hier einnal (763) als ieżyā diraukacām bezeichnet wird, zumal da ahnlieh auch in Amaracandras Bālabhārata, wo die ganze Sage in zwei Strophen (III, 1, 90 1) zusammen-

gedrangt ist, die Entfuhrerin eine Apsaras genannt wird. Was zu dieser seltsamen Anderung Anlaß gegeben, weiß ich nicht zu sagen

Im Rümäyana wird die Legendo dem Sumantra in den Mund gelegt Er erzahlt sie dem Daśaratha, und zwir nicht als etwas Geschehenes, sondern als etwas, was nach der Prophezeiung des Sanatkumära in Zukunft geschehen wird. Die eigentliche Geburtsgeschichte fehlt lier, es wird nur erzahlt, daß Rsyasraga der Sohn des Vibhändaka sein und, Zeit seines Lebens im Walde wohnend, keinen Menschen außer seinem Vater kennen werde.

Zu dieser Zeit werde Romapäda<sup>4</sup>) König der Angas sein Durch eine Ubertretung desselben werde Regenlosigkeit eintreten Der König werde die Brahmanen um Rat fragen, und sie werden raten, den Rsyasinga herbeizuholen und ihm die Tochter des Königs, Santa zur Frau zu geben Der König werde dann mit den Ministern überlegen, wie man den Rsyasinga herbeisehaffen könne. Sie werden sein weitern selbst zu gehen, allein

'Sie werden, nachdem sie die geeigneten Mittel erwogen haben, sagen Wie werden den Seher herbeischaffen, ohne daß ein Unheil daraus entsteht ' IX 18

So wurde der Sohn des Rei von dem Angafursten durch Hetaren herbeigeschafft, der Gott ließ es regnen, und Säntä wird ihm gegeben 19

Dein Eidam Rsyasruga wird dir Söhne verschaften. So habe ich die Erzahlung des Sanatkumära mitgeteilt. 20

Erfreut aber erwiderte Dasaratha dem Sumantra 'Erzahle, wie und durch welches Mittel Ryasinga berbeigeführt wurde '21

Daruf sprach Sumantra, von dem Köng aufgefordert, folgende Worte 'Wie und durch welches Mittel Rsyastriga von den Ministern herbei gefuhrt wurde das will ich dir alles erzahlen. Höre mir zu mitsamt den Ministern X 1

Zu Romapada sprach der Puroluta mitsamt den Ministern folgender maßen "Folgendes gefahrlose Mittel haben wir ausgedacht" 2

Und nun met er, Hetaren zu dem mit Weibern unbekannten Revasrige zu einen Der König willigte ein, und die Hetaren begaben sich in den Wahle zu die Nahe der Züsnedelen, zuch Abgewinge zuse deuer zusch bei der Züsnedele ein. Sie begrüßten ihm freundlich und er lud sie im seine Einsiedele ein. Sie folgten ihm dahm und er bewirtete sie mit Wurzeln und Fruchten. Sie gaben ihm dagegen von litren Leckerveien, und machten sieh dann aus Furcht vor dem alten Rei davon. Repääriga war nach ihrem Fortgange sehr betrubt. Am folgenden Tage ging er wieder nach dem Platze, wo er die Madchen gefunden hatte. Sie stellten sieh denn auch wieder dort ein und luden ihn nun ein, nach ihrer Einsiedele zu kommen. Er war einverstanden Als sie ihn weglührten, riguete es. Der König begrüßte den Mant bei seiner

<sup>1)</sup> In B Lomanada

Ankunft und gab ihm die Santā zur Frau, und Rsyasrnga lebte vergnügt mit ihr

Auffallend ist hier der Schluß des neunten und der Beginn des zehnten Sarga. Es erscheint naheliegend, jene Zeilen, die den Zusammenhang unterbrechen, einfach zu entfernen und so Sarga IX und X zu einem Ganzen zu verbinden. Allein dem stehen drei Schwierigkeiten im Wege erstens ist kein Grund für den Einschub jener Zeilen ersichtlich, zweitens ist das Tempus der Erzahlung in IX das Futurum, da das Ganze die Prophezeiung des Sanatkumära ist, wahrend wir in X die historischen Tempora finden, und drittens wird in IX, 20 ausdrucklich gesagt, daß hier die prophetische Erzahlung des Sanatkumära ende. Dies letztere beweist, daß die Erzahlung in IX wirklich zum Abschluß gebracht wurde, die Geschichte von der Entfuhrung muß also hinter IX 18 weggefallen und X um die Lucke auszufullen, spater hinzugefügt sein

Was aber soll diese Anderung veranlaßt haben? Ich glaube, man kann die Sache nur so erklaren daß ursprunglich in IX die Geschichte der Ent fuhrung in der alten Fassung d. h. durch die Säntä, folgte. Spater, als sich unter dem Einflusse der jetzt vorliegenden Mahabharatafassung die Sage geandert hatte, wurde die alte Erzahlung gestrichen und eine Darstellung der neuen Fassung in der aus dem Obigen ersichtlichen Weise hinzugefügt. Um die dadurch in IX entstandene Lucke notdurfüg zu verdecken, wurde dann der erbarmliche Vers 19 hinzugefügt der sich sehon durch den Gebrauch des Perfekts änitäh des Imperfekts avarsayat und des Prasens pradiyate als unecht verrat!) Ein direktes Zeugnis für die Richtigkeit dieser Erklarung liegt in den oben angeführten Versen aus dem Harivanssa vor Danach war das Schauspiel von der Entführung des Rsyasringa durch die Sänta eine Dramatisierung eines dem Mahäkävya Rämäyana ange hörigen Abschinites. Zur Zeit der Abfassung des Harivanssa muß also hier noch die ursprungliche Säge gestanden haben.

Wir haben demnach im Rāmayana den Anfang der Sage in IX, 1—18 in der alteren Fassung, den zweiten Teil in X in einer jungeren Fassung vor uns und mussen nun noch das Verhalfins der fetzteren zu den fassungen des Padmapurana und des jetzigen Mahābhārata zu bestimmen suchen?) Eins ergibt sich dabei mit Bestimmtheit die Erzahlung des Ramayana

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Es ist auch kein Zufall, daß der Text in 18, mitten in der Rede der Brahmanen, abbricht Im nachsten Vers mußten sie naturlich vorschlagen, die Santa zu senden Da dies nicht mit der Sendung der gamkas stimmte, so wurde der Text von hier an gestrichen

<sup>3)</sup> Was von dem Anfang der Erzahlung in IA erhalten ist, ist naturlich zu weinig um einen Vergleich mit der oben erschlossenen urprunglichen Fassung zu ermöglichen Doch will ich darauf hinweisen, daß her die Entstehung der Durre, ganz wie man den Urstanden nach erwarten muß, noch als Nebenumstand behandelt ist Die Verschiedenheit der Begrundung her (lasya vysitkrämde rujäh) und im ur sprunglichen Mib (purohitāpacarae ca tasya rājāah) ist ganz unbedeutend

ist jûnger als die des Purāna und die des Mahābhārata Im Rāmāyana fallt die Entfuhrung schon 'den Hetaren' zu, die eine Hetare, die zunachst die Sāntā ablöste, ist hier in der Masse aufgegangen Das Floß mit der Einsiedelei ist hier ganz verschwunden. Ebenso ist das Gesprach zwischen Vibhāndaka und Reyaśringa — ein uralter Zig, wie wir spater seben werden — und die Geschichte von der Besanftigung des alten Rsi weggefallen. Ob dem Verfasser die Erzahlung des Mahābhārata oder die des Purana vorschwebte, laßt sich dagegen bei dem Mangel beweisender Übereinstimmungen in den Worten meht entscheden')

Fur die Sage im Skandapurana steht mir leider nicht der Text selbst, sondern nur die Inhaltsangabe von V N Narasimmiyengar') zur Verfügung Ich glaube indessen, daß die letztere für unseren Zueck völlig ausreicht Der Inhalt ist kurz lölgender Vibhändaka verrichtet auf Ratseines Vaters Kasyapa seine Buße an der Tungabbadrä bei Srigapura (dem beutigen Sriger) Die Flamme seiner dietatwendijahrigen Buße stört die Bewohner von Indras Himmel Indra beliehlt einem Citrasena, dem Heiligen die Urvasi zu schicken Das geschieht, und der Anblick der Apsaras hat die bekannte Folge Eine Gazelle trimkt das Waschwaser des Raj, wird sofort davon schwanger, und gebiert zur richtigen Zeit einen Knuben mit zwei Hörnern, den der Ris als seinen Sohn erkennt und aufzieht. Als der Knabe zwölf Jahre alt ist, erblicken ihn Pramessara und Pärvatt gelegentlich auf einem Spaziergange im Himmelsraum. Sie steigen ber nieder und verleihen ihm die Macht, Hungersnot und Durre in einem Umkerse von zwölf Vellen von seinem Auferhaltstort zu verniehten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Emzeine Anklängo lassen sich allerdungs finden z B Ram A, 9 na tena drajapurum sir et pumän ed, Pur 33 pumänssan vä strayam edpa näpadyat purä, Räm A, 21. Pur 43 andreddispuredne,

Ram X 29 tavares sahasi deto jagat praklidayans tadi

Mbh 113 10 dadaria devam sahasa pracretam Spuryamanam ca jagaj jalena |

Sie sind aber doch nicht zahlreich und genau genug als daß sie nicht einfach auf Zufall beruhen könnten - Was die Bengalt Rezension betrifft, so ist sie, wie gewohn lich, auch in diesem Abschnitt durchweg glatter. Hier hat man versucht, die Lucke haster 13, 18 her VIII, 22, durch den Gebroach des Patarams und größere Aus führlichkeit in der Erzählung etwas mehr zu verwischen. In dem zweiten Teil der Erzahlung ist eine ganze Reihe von Strophen eingefügt worden um die Geschichte mit der Mahabharsta Erzählung in Übereinstimmung zu bringen. Sie behandeln die folgenden Punkte Der hönig laßt Schiffe mit Burnen, Getränken und Früchten beladen und die Hetaren fahren auf ihnen nach der Einsiedelei (IX, 8 9) Auch Rsyasriga fährt nachher auf einem Schiffe nach der Residenz (IA, 63) Die Ver führungskunste der Hetären werden ausführlich beschrieben (IX, 13ff.) Vibhändake kommt nach dem Fortgang der Hetaren nach Hause, und es folgt das Gespräch zwischen Vater und Sohn (IX, 42ff) Endlich wird ganz abnlich wie im Mbh die Rückkunft des Vibhandaka nach der Futführung und seine Besanftigung erzahlt (IX. 55bff) 2) Ind Ant 11, 140ff

Nun brieht in Anga wahrend der Regierung des Romapāda eine Durre au, de zwolf Jahre dauert Der Rsi Sanatkumāra teilt dem Könige mit, daß es reguen wurde, wenn der junge Rsi isnarka dazu gebracht werden könnte, das Land zu betreten Die Weisen des Landes ermitteln den Aufenthaltsort des Bußers und geben dem König den Rat, ihn durch Hetaren herbeiholen zu lassen Der König folgt diesem Rate Die Hetaren errichten zunachst eine Art Niederlage von Luxusartikeln in Närve be suchen von hier aus des öfteren den Rsyasringa wahrend der Abwesenheit des Vaters und weihen ihn in die Freuden der Welt ein Nach einiger Zeit gibt er ihren Bitten nach mit ihnen nach Angadess zu geben Sie brechen auf und der Regen beginnt zu fallen Romapāda zieht ihnen enleggen, empfangt den Rsi mit großen Ehren und gibt ihn seine Tochter Santädevī zur Frau, und mit ihr lebt Rsyasringa eine Zeit lang glucklich im Reiche der Angas

Die Erzahlung fahrt dann in den weiteren Schieksalen des Rsi fort Zunachst wird sein Opfer für den Dasaratha erzahlt dann seine Ruckkehr in die Einsiedelei des Vaters Dort findet er den Vibhändaka nicht mehr vor Er ist sehr betruht daruber, norauf Vibhändaka aus dem Linga von Malahänisvara hervortritt Der Sohn fragt ihn, wo er am besten Buße üben könne Der Alte verweist ihn am Mahävisnu der im Hugellande von Sahyadri lebt Auf dem Wege dahm in der Nahe von Nirmalapura, dem heutigen Nemmar, besiegt Rsyasrnga einen Räksasa Nach einer sieben jährigen Buße zu Ehren Mahavisnus erscheint ihm der Gott und befiehlt ihm, nach Candrasékbara am Fuße des Sahyädri zu gehen Der Rsi begibt sich nach jenem Orte und blickt mit halbgeschlossenen Augen auf ihm woher der Ort den Namen Kigga empfangt von kiggannu das halbge sehlossene Auge Schließlich geht Parameśvara auf die Bitte Rsyasrngas in dessen Seele auf

Ich fuhre dies letztere bauptsachlich deshalb an weil es deutlich zeigt, daß diese Fassung jedenfalls die jungste von allen ist, die wir bisher kennen eigernt haben. Die Sage ist hier zu einer lokalen Legende geworden und in den Dienst des Sivaismus gepreßt. Kigga wo sieh der Tempel des Sirge śvara befindet, liegt nach den Angaben Narasimmijvengars in einer der Schluchten des Mysore Malnad in den westlichen Ghäts, ungefahr 12 eng lische Meilen von Närvt und 6 englische Meilen von Singer. Der Grund, weshalb die Sage hier lokalisiert wurde, ist nach Narasimmijvengar der Umstand, daß das Land um Kigga infolge der Bodenverhaltinisse stets reichlichen Regenfall hat. Der Einfluß des Sivaismus macht sieb, abgesehen von dem Anhange, in der eigenflichen Legende in der Verleihung des Regenzaubers durch Paramesvars und Parvati an den Knaben bemerkbar Im ubrigen seheint die Geburtsgeschiehte mittelbar auf die altere Mahä bhäratafassung zuruckzugehen. Wie im Padmapuräna und darnach im jetzigen Mahäbhärata die ursprungliche Sage durch eine Vorgeschiehte der

Gazelle erweitert worden ist, so ist hier die Erscheinung der Urvasi weiter ausgeführt und begrundet worden Gegen eine direkte Zuruckführung auf die ursprungliche Passung des Vahabharata spricht der Umstand, daß der zweite Teil der Legende nicht unmittelbar auf sie zuruckgehen kann Sie setzt vielmehr einen Zustand der Sage voraus, wo die Hetaren und zwar insgesamt, ohne Hervorhebung einer einzelnen die Entführung übernehmen und wo die Einsiedeler auf dem Floße und das Gesprach zwischen Vater und Sohn schon ganz aus der Geschichte verschwunden sind Alles dies aber finden wir in der gewöhnlichen Rezension des Ramayana vor Die letztere Fassung muß aber alter sein, da die Sage dort noch nicht wie im Purana lokalisiert ist, wir werden also kaum fehlgelien, wenn wir die Fassung des Skandapurana direkt auf den jetzigen Ramayanatext zuruckfuhren Der Purana Erzahler veranderte dann seine Vorlage dahm daß er die Dauer der Durre auf zwölf Jahre festsetzte, daß er die Intervention des Sanatkumära1) einfugte und den Schauplatz der Be gebenheit nach Närve verlegte, wihrend er die Geburtslegende die ja im Rāmayana ganz fehlt, emer andern meht direkt nachweisbaren Quelle entlelinte<sup>2</sup>)

Bevor ich zu den buddhistischen Tassungen übergehe, will ich noch erwähnen, daß auch Dandin in seinem Dasakumaracarita die Rsyasringa sage verwertet hat Er hat sie zu der lustigen Geschichte von dem großen Seher Marien und der seilauen Hetare Kämamaßjari umgestaliet<sup>3</sup>) Trotz aller Freiheiten, die er sich nut dem Stoff erlaubt hat, sind doch die Grund zugo der Sage in der jungeren Form die Betörung des Bußers durch die Heture und seine Entfuhrung aus dem Walde in die Köngestadt, hier deutlich erkennbar Dandin hat sogar den Schauplatz der alten Sige bei behalten Marien wohnt im Lande der Anges am Üfer der Gangå außerhalb der Stadt Campä wo die Kamamaßjari für Gewerbe triebt

Die Legende im Kandjur gebe ich im folgenden nach Schiefners Übersetzung mit einigen Kurzungen\*)

<sup>\*)</sup> Ye schemt fast, als ob die 1 infubrung des Sanatkumara durch das Auftreten der Erablers der Legende im Bamayaga veranlicht worden se. Wie leicht das geseichelen komite, zegt das Berspiel Christy der in seiner Sakutatia Uber-eitzung (S 2017) die Ilsyaérjas Sage, angebieh mach dem Rämäynna, erzählt und dabes den Sanatkumara genau dieselbe Rolle spielen ladt wie der Verfasser des Purch.

<sup>4)</sup> Auch der kurne Hinwess auf die Sage im Blägavatepuräga (IX, 23 7-9) scheint auf des jetzige Ramayams zuwekzugelren, wennystens fallt auch iner die Falfishrung mehreren Hetavra zu (Par B dere eurgelt zum ränd danngub, Räm A, 18 tom en ningus fallt attypah) — Die Sige von Reiffäga (sei] wie sie im Sivapuraga erzählt wird (Aufrecht Cat Bodf, 8 6fa) hat mit unwire Sige inchts geneinsam Lis ist dies weilnicht die in der mehrschen Latratur weit verbreitete Geschichte von dem Könige, der auf der Jaga aus Versehen din Sohn eines Bilders tötel.

<sup>)</sup> Edited by G B diler, S 41ff

<sup>\*)</sup> Ich habe die abgektirzten Stellen in Klammern gesetzt

[Einst lebte ein Ru in einer Waldgegend] Da er die funf Klarsichten erlangt hatte, wohnten sogar wilde Gazellen, ihm Gesellschaft leistend, in der Einsiedelei Als er eines Tages an einen anderen Ort ging, um sein Wasser zu lassen, folgte ihm ein Gazellenweibehen nach. Als er mit Samen vermischten Harn von sieh gegeben lintte, sog die Gazelle diesen auf und beleekt omit der Zunge ihre Gesehlechtstelle. Dit die Folgen der menselichen Handlungen nicht durch den Gedunken erfaßt werden können, ge sehah es daß sie trachtig wirde. Zur Zeit, da sie werfen sollte, begab sie sich dahm, und es kam ein Knablein zur Welt. [Die Gazelle hieß es im Stich.] Als nun der Ru au den Ort gelangte und das Kind erblickt hatte, fing er an nachzudenken, wessen Kind dies sein könnte, und erkannte, daß es sein eigenes Kind sei. Er nahm es mit sich in seine Einsiedelei und zog es daselbst auf. Als der Knabe groß geworden war, wieden ihm auf dem Kopfe Gazellenhörner, aus diesem Grunde nannte er den Knaben Rsyasing (Gazellenhörner).

[Nach einiger Zeit wurde nun der Alto krauk und starb, nachdem er seinen Sohn ermahnt hatte, fremde Rsis recht freundlich anfzunehmen Der Sohn bestattete ihn und betrauerte ihn, wie es sich gebinkt ]

Als er zu einer anderen Zeit mit einem Krugo nach Wasser gegangen war, begann die Gottheit es regnen zu lassen, als er mit dem Kruge, der mit Wasser gefullt war, gegangen kam, ließ er ihn fallen, se daß er zerbrach Die Rsis sind sehr schnell zum Zorn geneigt. Die en nachte des wenge Wasser verschittet hatte machte er der Gottheit Vorwurfe und sagte. 'Da durch dem schlechtes Verfahren mein voller Wasserkrug zerschlagen werden ist. sellst du vom heutigen Tage an zwölf Jahro lang nicht regnen lassen? Durch diesen Flach heß die Gottheit es nicht regnen In Varanasi entstand eine große Hungersnot und die Menschenschuren wanderten überall hin aus Der König rief die Zeichendeuter und sprach zu ihnen 'Geehrte, durch wessen Kraft ist es daß die Gottheit keinen Regen sendet " Sie autworteten. Durch den Zorn eines Rsi. Kann man diesen in seiner Buß. ubung stören so wird die Gottheit wieder Regen senden, anders ist es nicht möglich ' Der König saß in Gedunken versunken da es fragten die Gattinnen die Prinzen und die Minister O König weshalb bist du miß vergnugt? Er entgegnete 'Wegen des Zornes eines Rei sendet die Gottheit keinen Regen, die Zeichendeuter haben ausgesagt, daß, wenn der Rsi in seiner Bußubung gestört werden könnte, die Gottheit wieder Regen senden wurde anders sei es nicht möglich Nun weiß ich nicht wer ihn in der Buße storen könnte. Eine Tochter des Königs namens Santa.) sagte O König wenn es sich so verhalt, so beruhige dich, ich werde es so ein richten, daß der Rsi durchaus aus dieser Bußubung gebracht werde' Der König fragte 'Durch welche Vorkehrung'' Sie entgegnete 'Laß mich und andere Frauen bei den Brahmanen Geheimsprüche lernen, laß auf

<sup>1)</sup> Zıldan ma

einer Fahre eine mit Blumen, Fruchten und Wasser ausgestattete Ein siedeler errichten' [Dies geschiebt ] Darauf ließ sie beruckende Gegen stande und mit Wein gefullte Fruchte und andere sehr bunte Fruchte ver schiedener Art anfertigen, richtete ihr Aussehen wie das der Rsis ein. kleidete sich mit Grasern und Baumrinde und begab sich mit den Frauen zimmern, welche hei den Brahmanen Geheimspruche erlernt hatten, zur Einsiedelei jenes Rsi Es sprachen die Schuler zum Rsi 'O Lehrer, es sind zu deiner Einsiedelei viele Rsis gekommen ' Gut ist es, daß Rsis gekommen sind, fuhret sie herein. Als sie eingetreten waren und er sie erblickt hatte. sprach er in Versen 'O weh, fruher ist solches Rsi Aussehen nicht dage wesen, ein unsteter schwebender Gang, das Antlitz frei von Bart, die Bruste auf und medersteigend' Er bewirtete sie mit zweifelumstricktem Sinne mit Wurzeln und Fruchten Sie genossen dieselben und sprachen zum Rsi 'Deine Fruchte sind rauh und herb, die in unserer, auf dem Wasser befind lichen Einsiedeler vorhandenen Fruchte sind Amrta gleich, deshalb laden wir dich in unsere Einsiedelei ein? Er nahm die Einladung an und begab sich mit ihnen in den auf der Fahre befindlichen Lusthain, wo sie ihm die betaubenden Sachen und die mit Wein angefullten Kokosnusse und andere Fruchte verabreichten. Als er, durch den Wein berauscht und durch die beruckenden Gegenstande gebannt, mit ihnen sich unreinem Verkehr hingab schwand seine Zauberkraft Die am Regen Freude habende Gott heit zog die Wolken von allen Seiten zusammen, und der Ryi wurde durch jene zuruckgehalten Santa sagte "Weißt du jetzt, welche Macht es ist" Sie brachte ihn, nachdem sie ihn durch Liebesbanden gefesselt hatte, zum König und sprach 'O König dieser ist es' Da nun die Gottheit Regen zu senden begann kam eine gute Ernte Der König gab Śāntā nebst Gefolge ienem Rsi als Gattin

Als derselbe aber, Sänta verlassend mit anderen Frauen sich der Liebe hunzugeben begann fing auch Säntä mit hirem von Neid vernichteten Gemut an, ihn geringschatzig zu behandeln, und als sie im Wortwechsel mit him ihm unt dem Schuh einen Stoß an den Kopf versetzt hatte, dachte ri 'Ich, der ich den Donner des Gewölks nicht habe ertragen können, soll mich jetzt, durch Liebesbanden gefesselt, von einem Weibe vermichten lassen' Er gab sich aufs Neue der Anstrengung hin und gelangte dann wieder in den Bestz der funt Klargeschen.

Sehen wir hier zunachst von der Geburtsgeschichte ab, da sie besser nachher im Zusammenhange mit der entsprechenden Darstellung des Jätaka behandelt wird, und gehen wir sogleich zu dem zweiten Teile der Erzählung über In einem Punkte ist die tibetische Erzählung wie schon bemerkt, alter als alle uns erhältenen Sanskritfassungen es ist die Königs tochter selbst, die den Bußer entfuhrt Im übrigen weist sie eine Reihe von Neublüdungen und Versehlechterungen auf Die Durre wird hier durch

die Verfluchung des Gottes durch den Rsi hervorgerufen 1). Daß dies eine sekundare Erfindung ist, ist leicht ersichtlich Denn in diesem Falle mußte der Rsi, damit es wieder regnen könne, wie der Erzahler selbst hervorhebt. in der Buße gestört werden; dadurch verliert er die Macht über die Götter. die ihm die Buße verleiht. Um ihn in der Buße zu stören, ist es aber völlig genugend, wenn Santa ihn verfuhrt. Der Regen tritt ja nach der Erzahlung auch wirklich ein, sobald dies geschehen, und die Entführung auf der Fahre in das Reich des Königs wird dadurch ganz überflussig gemacht. Auch darın ist die Kandjur-Erzahlung unursprunglich, daß sie den Rsi von Schulern umgeben sein laßt. Die Geschichte ginselt 1a gerade in dem Zusammentreffen der Verfuhrerin mit dem Manne, der, in der Wildnis von einer Gazelle geboren, nie einen Menschen außer seinem Vater gesehen Daß der Schluß, die Erzahlung von dem Schicksal des Rsi nach seiner Verheiratung mit der Santa, eine spatere Zutat ist, hedarf wohl kaum des Beweises. Er ist offenbar nur angehangt worden, um der Geschichte einen erbaulichen Abschluß zu geben, ein Versuch, der unserem Geschmack nach indessen kaum gelungen sein durfte.

Was endlich den vor der Entfuhrung eintretenden Tod des Vaters und don dadurch bedingten Wegfall der Entfernung der Santa nach dem ersten Besuch, des Gespraches mit dem Sohne und der Geschichte von der Versöhnung betrifft, so könnto man zunachst versucht sein, darin einen alten Bestandteil der Sage zu erblicken. Rsyasriga wird durch den Tod des Vaters ganz isoliert, und so erhöht sich die Wabrscheinlichkeit des Betruges, dessen Opfer er wird2). Dazu kommt, daß, abgesehen von dem Schlusse der ganzen Sage, der Versöhnung des Vaters, der ja uherhaupt ein spaterer Zusatz sein könnte, der Vater in der Entfuhrungssage keine wirklich tatige Rolle spielt Er tritt nur in der Unterhaltung mit dem Sohne auf Gerade dieses Gesprach ist aber recht schlecht motiviert, Warum verlaßt die Königstochter den Rsvasråga nach dem ersten Besuche wieder? Warum entfuhrt sie ihn nicht sofort? Gleichwohl werden wir sehen, daß gerade dies Gesprach schon der altesten uns erreichbaren literansch fixierten Fassung der Sage angehörte, es hat offenbar schon sehr fruh einen mit Humor begabten Dichter gereizt, den Rsyasrnga eine Beschreibung des vermeintlichen Bußers geben zu lassen, und um dies zu ermöglichen, mußte naturlich die Königstochter zunachst verschwinden und der Vater zuruckkehren Es scheint mir daher sehr unwahrscheinlich daß die tibetische Erzahlung, die sonst so viele spatere Veranderungen aufweist, in dem Bericht vom Tode des Vaters alter als alle ührigen uns erhaltenen Quellen sein sollte Ich glaube vielmehr, daß sie hier auf Um-

<sup>1)</sup> Im emzelnen ist mir dieser Teil der Erzahlung nicht ganz verstandlich 2) Der Kandjur Erzahler selbst hat dies aber nicht beachtet und das Alleinstehen des Ri, durch die Emführung der Schuler wieder vollig beseitigt.

wegen zu einem Zuge gelangt ist, der violleicht einmal in einer uns nicht mehr erreichbaren Zeit einen Bestandteil der Sage bildete1)

Von den drei buddhistischen Sanskritfassungen der Sage liegt leider bis jetzt noch keine im Druck vor. Von dem Avadana in Kse mendras Werke gibt Rajendralala Vitra eine Inhaltsangabe2), und es scheint nach seinen Bemerkungen<sup>3</sup>), daß die Erzahlungen im Mahavastu und im Bhadrakalpavadana damit im großen und ganzen übereinstimmen Nach Mitra lautet die Sage, die dem Buddha in den Mund gelegt wird 'King Kasyapa had a daughter named Nahni When she was of a marria geable age, she was placed by ber father near the hermitage of a sage named Kaśvapa, who had a youthful son of great beauty, begot by a deer The youth was named Ekasrnei, because he had a short horn on his head Nalmi met the youth, brought him to her father's house, and was married to him Ekasrnei afterwards took other wives and had by them a thousand sons ' Dann folgt die Identifizierung der Personen der Sage mit dem Buddha und Leuten seiner Umgebung Bei der Kurze des Auszuges ist ein gonaueres Eingehen auf diese Erzahlung naturlich unmöglich Jedenfalls wird aber auch hier wieder Rsyasrnga durch die Königstochter selbst ent fuhrt Von besonderem Interesse sind ferner die Namen, die die beiden Hauptpersonen der Sage () hier fuhrent) Nalini als Namen der Prinzessin werden wir im Pali Jataka wiederfinden, das in diesem Falle naturlich die Quelle ist Der Bußer wird hier Ekasriga genannt 1) Das zeigt uns, daß wir eine von Huen tsang überlieferte Legendo mit Bestimmtheit mit unserer Sage verknupfen können. Huen tsang erzahlt bei seiner Beschreibung der Umgebung von Po lu sa im Gandhärelande?) A coté, il y a un stoupa qui a ete bati par le roi Wou yeou (Asoka) Ce fut en cet endroit que demeurait jadis le Richi Ekasriga (\*)\*) Ce Richi s'étant laisse seduire et entraîner dans le desordre par une femme debauchée, perdit ses facultes divines Cette lemme débauchée monta sur ses epaules et s'en revint ainsi dans la ville Daß das Madchen auf den Schultern des

<sup>1)</sup> Ähnlich ist ja auch in der gewöhnlichen Rezension des Ramavana der Vater fast ganz aus der Geschichte verschwunden dort aber, wie wir gesehen, deutlich erst durch sekundare Entwicklung

<sup>2)</sup> The Sanskrit Buddhist Laterature of Nepal, S 63

<sup>1)</sup> Ebd S 152 und 46

<sup>1)</sup> Der Name des Königs, kāšyapa, beruht jedenfalls auf einer Verwechslung mit dem Namen des Vaters des Rayasraga

<sup>3)</sup> Ich fultre hier die Unterschriften der einzelnen Kupitel, soweit sie in Betracht kommen, nach Bendalls Catalogue of the Buddhist Sanskrit Manuscripts in Cam bridge an Mahav Naliniye rajakumariye jatakam (8 57) Bhadrak Ekaérngamuni

Nalinikāsyapakanyajātaparivartah (S 91) Aradānak. Ekasengavadānam (S 19, 42) 1 Die Form Flasgin bei Mitra wird durch Bendalls Angaben nicht unterstutzt

<sup>1)</sup> Mémoires, traduits par St Julieu I, 123ff (Beuls Si yu ki I, 113) ) Fn Chinois To kio sien jin Latteralement le Richi unicorno (St Julien)

betörten Liebhabers reitet, ist ein Zug, der ursprunglich einer anderen Geschichte angehört<sup>1</sup>), der Name ist hier aber der gleiche wie in den drei zuletzt besprochenen Fassungen Ich glaube, daß Res Ekaërnga auf einer volksetymologischen Uindeutung des ursprunglichen Namens heruht, die durch die Angahe, die sich sehon im Mbh findet, daß der Bußer ein Horn auf dem Haupte trug<sup>2</sup>) veranlaßt wurde

Von Bedeutung sind die nordbuddhistischen Fassungen vor allem deshalh, weil es wahrscheinlich ist, daß die Rayasruga Sage in der Form in der sie dort vorliegt, nach dem Abendlande gewandert ist. In der ganzen mittelalterlichen Literatur finden sich zahlreiche Anspielungen auf das Einhorn und insbesondere auf die eigentumbehe Art, wie man dieses als sehr wild geltende Tier einfangt. Man bringt namlich eine Jungfrau in seine Nahe, wenn das Einhorn diese erbliekt, wird es zahm, legt sich ihr in den Schoß und laßt sich willig wegführen. Schon Beal hat diese Sage mit der Sago von Ekasrpga zusammengebracht<sup>3</sup>), und ich glaube, daß wir in der Tat hier die Sage von dem Einsiedler Einliorn vor uns hahen die auf das Tier Einhorn übertragen ist. Dafür laßt sieh noch ein anderer Umstand geltend machen Die ganze Sage von dem Fange des Einhorns beruht auf dem Physiologus Hier lautet nun der Text in dem griechischen Original\*) παρθένον άντην έστολισμέτην ρίπτουση έμπροσθέν αυτού και άλλεται εις τον γολπον τής παοθείου το ζώοι και κρατει αύτο ναι άκολουθει αθτή και αίρει αθτο είς το ταλατιον τῶ βασιλει Mir scheint in dem Selllußsatze noch eine deutliche Spur der alten Sage von der Königs tochter, die den Bußer in den Palast ihres Vaters entführt vorzuliegen<sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> Siehe Pancatantra (ed Kosegarten) IV 6 Benfey I 461ff Vgl auch Ruha kajat (191)

a) Nach dem Padmap dem Skandap und der kandjur Erzahlung hat er zwei
 Hörner Im Ram und im Pali Jataka fehlt die Angabe überhaunt Vol. S. 27

<sup>\*)</sup> Romantic History of Buddha S 124 Note 2 The connection of this myth with the mediaeval story of the Unecom being capable of capture only by a chaste maiden is too evident to require proof

<sup>4)</sup> Lauchert Geschichte des Physiologus S 254

<sup>\*)</sup> Lauchert a a O S 24 memt im Anselduß an Bochart daß die Sage auf einer mißverstandenen Stelle bei Achan (XVI 20) berühe Allein Achan sagt nur, nachdem ei die Unfriedfertigkeit des Theres gegen seine eigene Gattung und seine einsame Lobensweise hervorgehoben ωσα δε αφφοδίτης της σφετεφας συνόμασθει, τοξε την θηλείαν πειφαυνται καὶ μέντοι και συνάμοι δετόν είτα ταυτη, παραδισα μούσης καὶ της θηλεία, κυονοής εκθην ουται αθό ε και μοιίας εστιν όδο ο 'höò, καιρταζονος Hier ist also weder von einer Jungfrau noch überhaupt vom Fang des Einhorus die Rede Auch die Beschreibung des Theres be Achan und im Physiologus zeigt keine Ahmlichkeit Ich halte es daher auch für nusgeschlossen daß der Schlüßsatz im Physiologus etwa auf die Worte Achans zurückgehe τουτον ούν πολους πάνο νταοούς κομξεσθαί φαι τος τον Περαδίων βαιλείε καὶ την αλκήν δε αλληλος Επιδείκνεσθαί κατά τα, θέα, τα, τανηγνοικα, \* τέλτιον δὲ αλοπαί τοτε ονδεί, μέμνητα

Der Inhalt des Jataka ist in Kurze folgender 1) Zur Zeit des Brahmadatta wird der Bodhisattva in einem nördlichen Brahmanengesehlechte reboren und zieht als Bußer in den Himavat Einst kommt eine Gazelle zu seinem passäratthänam und frißt dort das Gras und trinkt das Wasser, das beides sambharamissakam ist. Sie wird davon sehwanger, kommt in die Nahe der Einsiedelei und gebiert dort nach einiger Zeit einen Knaben, den der Bußer als Sohn anerkennt Er wird Isisings genannt Der Büßer macht ihn, als er herangewachsen ist, ebenfalls zum Asketen Infolge der Kraft seiner Buße zittert Sakras Palast Daher laßt Sakra, um seine Buße zu stören, es drei Jahre lang im Reiche von Kasi nicht regnen Die Bewohner, die Not leiden, fordern den König nuf, den Gott zum Regen zu zwingen. Allein er vermag es nicht. Da erscheint ihm Sakra in der Nacht und erklart ihm daß es nicht eher regnen werde, als his Isisingas Buße durch Nalmika, die Tochter des Königs, gebrochen sei Diese laßt sich denn auch nach einigem Strauben zu der Aufgabe herbei. Von den Ministern begleitet, zieht sie aus. An der Grenze schlagen sie zunschst ein Lager auf und ziehen dann von hier aus, von Waldbewohnern geführt, nach der Einsiedelei des Rei Dort angelangt, verkleiden die Minister die Prinzessin als Rsi ziehen ihr ein goldenes Ober und Untergewand an und geben ihr einen Ball. So nahert sie sich dem Isisinga, der sich zuerst erschreckt in die Hutte zuruckzieht, sich aber bald eines besseren besinnt Die Frage nach dem Balle, den Isisinga für eine schiene Frucht halt, er öffnet die Unterhaltung, und bald erfolgt eine Einladung an den vermeintlichen Asketen in die Hutte zu treten Hier entwickelt sieh nun ein Ge sprach das zwar von der Kraftigkeit des Humors iener Tage beredtes Zeugnis ablegt sich aber in einer lebenden Sprache nicht gut wiedergeben laßt Das Ende ist, daß der Bußer verführt wird. Die Königstochter ladet the darauf nach three Emstedder ein Istsings willigt ein, will aber die Ruckkunft des Vaters abwarten Davon will naturlich die Königstochter mehts wissen. So geht sie denn allem fort, trifft wieder die wartenden Minister und gelangt mit diesen glucklich zunachst in das Lager und dann nach Bäranası wo es nun regnet Isisinga ist über den Fortgang des schönen Bußers sehr betrubt. So findet ihn der heimkehrende Vater, dem der Sohn nun eine sehr ausführliche Beschreibung seines Besuchers gibt. Der Vater warnt ihn vor dem Verkehr mit solchen Unbolden Isisinga nimmt die Warnung an und gibt sieh wieder der Buße hin

Was zunachst die Geburtssage betrifft, so zeigt sie eine unverkennbare, teilweise bis zu wörtlicher Übereinstimmung gehende Ahnlichkeit mit der

<sup>9)</sup> Die Geburtspreichelte wird zuerst ausführlich im Alambusgitelta brählt und dam hierzer, und mit Berugnahme auf zem Enrichtung im Nahmkipitala wirderholt. Auf das Alambusg selbst brancht here meht eingegungen zu werden Es ist die gewöhnliche, hier auf den Issanfag übertragene Siege, daß Sakren einem großen Bußer aus gurcht, daß er ihn vom Throne stoßen Johne, als Verdürkeren eine Apparas senden.

der Kandjur Erzahlung im Gegensatz zu den brahmanischen Fassungen Ieh glaube, daß wir den letzteren die Originalität zusprechen mussen Als die Erzahlung zu einem budd histischen Jätäka umgewandelt wurde, fiel die Rolle des Vaters dem Bodhisattva zu Mit der Wirde des künftigen Buddha vertrug sieh aber nieht, was in der alten Sage von seiner Begegnung mit der Apsaras erzahlt war. Aus diesem Grunde scheint der buddhistische Erzahler diesen Teil der Geschichte so verandert zu haben, wie er jetzt im Jätäka steht. Die tibetische Erzahlung geht hier jedenfalls indirekt auf das Jätäka zuruck, es ist lier der Versächl gemacht, das Wunder der Einpfangnis durch einen Zusatz etwas wahrscheinlicher zu machen)

Vermßt wird im Jätaka, wie sehon erwahnt, die Bemerkung, daß Rsyasringa ein Horn oder Hörner auf dem Haupte trug Jeh bin überzeugt, daß dieser Zug der ursprungliehen Sage angehört ind im Jätake erstekundar gesehwunden ist. Diese ganze Geburtssage geliört zu jener Klasse von Legenden, die nan als etymologische Legenden bezeichnen könnte, d. h. Legenden die erfunden eind, um einen Namen zu erklaren. Die Geburt von der Gazelle erklart aber nur den ersten Bestandteil des Namens, erst wenn dem Rsyasringa auch ein Horn wachst, ist der Name vollstandig erklart.

Gehon wir zum zweiten Teile der Sage über. Daß es auch im Jätaka noch die Königstochter selbst ist, die den Bußer durch ihre Reize umstrickt, ist schen erwalint. Hat in dieser Hinsicht das Jataka wie die anderen buddhistischen Fassungen die alte Sage treu bewahrt so ist hier doch andererseits eine Reihe alter Zuge vernichtet. Auch hier ist almlich wie in der tibetischen Fassung ein Versuch gemacht, die Durre mit der Person des Rsyasraga in Verbindung zu bringen und zwar hier anknunfend au das bekannte Motiv daß der Palast Indras infolge der Buße eines Rai zittert. Das bedingte wie in der Kandjur Erzahlung die wichtige An derung, daß Reyasrnga nieht inehr in das Land des Königs geholt zu werden. sondern nur in der Buße gestört zu werden brauchte. Das wird denn nuch ım Jataka nieht nur ausdruckheh betont sondern hier findet, konsequenter als in der tibetiselien Geschichte die Entfulirung wirklich gar nicht statt. Auch das Floß und die Einsiedelei auf demselben sind hier verschwunden. die Königstochter reist zu Lande, und von der Verlochung des Rsyasrnga nach dem Floße ist nun naturlich micht inehr die Rede

Allein hier muß doch eine Einschrankung gemacht werden. Ich habe oben den Inhalt des Jätaka im Anschluß an den Prosatoxt gegeben. Die

<sup>1)</sup> Im ubrigen laßt sich aber naturlielt die tibetische Frzihlung ebensoweng wie die anderen drei nordbuddhistischen Fassungen ohne weiteres auf das Pali Juinka zuruckfuhren. Die tibetische Erzählung oder vielmeit in Ennskrit Origanal sehenit, wie besonders der Name der Prinzessin, Sänta andeutet, durch ihe brahmanischen Erzahlungen beenflußt zu sein. Doch wird sich Ginaueres erst ermutteln lasen, wenn jene der Sanskriftsesungen zugungleh saul

Suche andert sich aber bedeutend, wenn wir die Gäthäs genauer prufen Nach der Prosacrzahlung wird Reyasinga nicht entfuhrt, allein gleich in der ersten Gäthä sied der König zu seiner Dochtung.

uddayhate janapado ratthañ capi tinassati<sup>1</sup>)

ehr Nalinike gaccha tam me brahmanam anaya |

'Das Land verdorrt und das Reich geht zugrunde Geh, hebe Nahnī, geh, hole mir den Brahmanen her' Also hatte nach dem Dichter der Gatbas die Reise der Königstochter den Zweck, den Rsyasringa in das Land des Königs zu entfuhren<sup>2</sup>)

Zweitens wird in der Prosaerzahlung das Floß nicht erwahnt. Allem in der dritten Gatha sagt der König zur Prinzessin

phitam janapadam gantrā halthinā ca rathena ca | darusamghālayānena evam gaccha Naliniye ||

Nachdem du ju das fruchtbare Land's mit Elefanten und Wagen gezogen. reise and einem Holzfloße') weiter, so (reise) liebe Nahni' Also führ die Königstochter nach dem Diehter der Göthas auf einem Floße zur Emaredeler des Bußers. Und daß dieses Floß ebenso wie in der Mahähhärata Erzablung hergerichtet war und demselben Zwecke der Entführung des Rußers diente können wir aus den Gathas 19-21 entnehmen Dreimil fordert dort die Königstochter den Rsyasruga euf, nach ihrer Einsiedelei zu kommen, die sie ihm so verfuhrerisch wie möglich beschreibt. Und diese angebliche Einsiedelei hegt außerdem, wie wir aus G 19 ersehen. am Ufer eines Flusses!) In Verbindung mit der jetzigen Prosaerzahlung haben diese Stronben car kemen Sum. Es creibt sich also, daß die Fassung der Saze in den Gathas in drei Punkten, und zwar gerade in denen, die für die Sage charakteristisch sind, mit der Fassung der Sage übereinstimmt, wie sie ursprunglich im Mahabharita stand. Und ebenso halt die Gegen probe Stich, die Strophen enthalten nichts Wesentliches, was sich nicht unt iener Fassung vereinigen helle!

letztere ersel eint in der Bedeutung Floß Jat II, 20, 8

i) Diese Zeil, kehrt in anderem Zusammenhange, Mahavastu I, 366-4 (vgl. 6) wieder

udaygale janapado rüştram ophitanı emasyatı

1) Der Kommentator hat den Wides-pruch hier gefuhlt und versucht ihn weg zuerklaren tanı mama anatihakların brühmanarı atlano vasam ünehi [kilesaratıvasen' assa ollam bhinda ti

<sup>2)</sup> phita est un Gegensatz zu d m unter der Dürre leidenden eigenen Reiche d se hönes, gesagt

Königs gesagt

1) Der Kommentator erklårt därusamghäfayilnena durch näräsamghäfena, dus

<sup>1)</sup> thema nadi tasal tire Der kommentatae fallt thema als Eigennamen da aber thema en gewöhnliches I putheton son Elyssen ist (vgl. najo thema, Jät 11, 466, 1, 1 amunam themam ebenda V1, 172 8) so heilt es vielleicht auch dier mit 'em rubliger Strom'

<sup>6)</sup> De Verselucienbeiten and ganz unbedeutend. Es est erstens der Name,

Wir haben demnach die Gäthäs und die Prosaerzahlung auseinanderzuhalten, die ersteren enthalten die alte ursprungliche Sage, die letztere eine jungere, verschlechterte Version. Und dieses Ergebnis steht völlig mit der Tradition in Einklang wonach ursprunglich die Gathas allein im Kanon gesammelt waren') Naturlich setzten die Strophen stets eine verbindende Prosacrzahlung voraus, allein diese war zun ichst nicht fixiert, sondern blieb dem jeweiligen Erzahler überlassen die alte Form des Äkhyana die durch Oldenbergs und Geldners Unter suchungen schon für die vedische Zeit nachgewiesen ist. Wie die Rsvasrnga Sage von den ersten buddhistischen Erzahlern vorgetragen wurde, wissen wir nicht. Die Prosaerzahlung, die uns jetzt vorliegt, geht nach der Tra dition auf einen singhalesischen Text zuruck, aus dem sie um 430 n Chr ins Päli übersetzt wurde. Da nun diese Prosaerzahlung mit den Strophen nicht übereinstimmt, so mussen wir annehmen, daß ursprunglich die Ge schichte anders, in Übereinstimmung mit den Strophen, mit anderen Worten, in der alten Fassung erzahlt wurde, und daß der Singhaleso die alte Sage nicht mehr genau kannte, sondern sie erzahlte, so gut er konnte. ohne zu merken daß er dabei mit den Gäthas in Widerspruch geriet?)

Dio Gäthas haben aber noch ein weiteres Interesse für uns wegen ihrer Beziehung zum Mahabhärata Einzelne von ihnen stimmen so auffallend mit den Mahabharatastrophen überein daß man die Pah und die Sanskritstrophen nur gegenüberzustellen braucht um sofort den Zusammenliang zwischen ihnen zu erkennen

G 18 und Mbh 111 7 lauten nto nu bhoto latamena assamo laccı bhavam abhıraması [araññe ]

laccin mune kušalam tāpasānām laccic ca io mūlaphalam prabhutam |

hier Nahm dort Santa Zweitens die Begrundung des Fortgehens der Prinzessun hier fürchtet sie angeblich daß Jager in ihre Einsiedelei einbrechen möchten (G 22) dort sehutzt sie die Besorgung des agnibiotra vor Drittens in dem Gespräch zwischen dem Bußer und der Konigskochter, die Geschichte von der Wunde, die im Mahabharata fehlt. In den beiden letzten Punkten sind die Gatlius, wie sich im folgenden zeigen wird sicherlich alter. Was den Namen betrifft so haben wir wiehl Doppelnamen an zunehmen.

Noch heute gibt es Handschriften, die die G\(\textit{dth\u00e4s}\) allein enthalten. Auch die Anordnung nach der Zahl der Gathas zeigt, daß es ursprunglich auf diese \(\textit{allein}\) ankam

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Proseczahlung ist auch sonet nicht sehr genau So enthalt, wie sehon bemerkt, G 22 den Vorwand, unter dem die Pruzesian sieh vor der Ankunft des Vaters entfernen will "Fruchte und Wurzeln häbe ist die die in Henge, durch Larbe Geruch und Geschmack ausgezeichtute aber Jüger besuchen jenen Ort, wenn sie mir nur nicht die Fruchte und Wurzeln von dort weghol n. Die Überfegungen die sie über die Folgen eines Zusummentreffins imt dem Vater antellt, hätten also im chit erst vor G 24, sondern sehon vor G 22 zing seholen werden sollen Direkt im Anschluß an G 17—21 ist diese Gättak kaum vertränlich.

lacce te mülaphalam pahütam lacced bhavān ramate cāsrame

kaccı bhavantam na ushimsantı välä|| tvām vai drastum sampratam agato

Die beiden mittleren Pädas sind hier identisch. In bezug auf die Abweichungen im ersten und vierten Päda ist zu beschten, daß die Palistrophe dem Rsyaśringa, die Sanskritstrophe der Hetare, ursprunglich der Königstochter. in den Mund celeet ist

G 19 ist mit Mbli 111, 11 zu vergleichen

ıto uzsum uttarâyam dısâyam khemā nadı Hımavantā pabhatı |

tassā tire assamo mavha rammo

mamaśramah Kāśyapaputra Įramyas

Die meisten und genauesten Übereinstimmungen zeigen sich aber in dem Absehnitt der das Gesprieb zwischen dem Vater und dem Sohne enthalt. Die Rede des Sohnes beginnt, G 28, Mbh 112, 1

ıdhāgamā jatslo brahmacārī) shāgato jatslo brahmacārī sudassaneyyo suļanā tineli |

n' evätidigho na punätirasso

na vas hrasvo nātsdergho ma [nasts |

sukanhakanhacchadanehi bhoto ]]

suvarnavarnah kamaläyatäksah sutah² suranām wa śobhamānah ||

Zwei Padas entsprechen sich hier ohne weiteres, und ich glaube, auch den vierten Päda der Palistrophe im Mbh wiederzufinden Er ist offenbar, wie eine ganze Anzahl von Stellen in diesen Strophen, verderbt<sup>3</sup>) Das

Fur so hat der Herausgeber tosso eingesetzt. Was immer auch in dem sosomäamanl stecken mag jedenfalls ist hier von vier Arten von Schmucksachen die Rede. Ich less daher in der zweiten Zeile.

nila pita lohitala ea seta

Die Auffahlung der vier Farben inta (frijna nante) pilte tobute (mita) und derta (nita) und areata (begenet in der ganzen underhen Latevatur zuß Mahlparunblahnas ed Childres 8 19 29 Mahlparunblahnas ed Childres 8 19 29 Mahlparunblahnas ed Farber 21, 10, 10 Bahtasamis 21, 19 25 uws Der Kommentator hat in diesem Fall viel leicht auch noch die richtige Lewert vor sieh gehalbt, er viklärt mensusunpaparufjara jatemapida psie centine plandahandm, as der Felstein dem Schwarz fauch ummittelbar vorher vergleicht er das sehwarze Haur einem gatipolierten Edelstein sulandastein summigitumannagum eigs lädgapit) das Gold dem Gelb de Koralle dem Rot und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Stelle scheint nachgeahmt zu sein im Matangajataka (497, IV, 384–3) idhögamä samano rummaväsi

<sup>4)</sup> Ich lese suich für das srotch der Ausgaben und Nilakanthas, vgl. 112, 11, wo Reyasraga den vermeintlichen Bußer putram redmardnäm nennt.

<sup>\*)</sup> Ich mochte hier nur speziell auf ein paar Stellen hinweisen wo ich die Ver derbrus heilen zu können glaube. In der ersten H

üfte von G 31 Jesen alle H

änder der gebruften.

ani d ca sa samnamant catasso nilāpu tā lohitakā ca said

bhoto ist ganz unverstandlich, chadana erklart der Kommentator als Haar, eine Bedeutung, die doch kaum zulassig sein durfte, und die Verbindung sulanhakanha ist zum mindesten verdachtig. Nun folgen der ersten Strophe im Mbh. noch zwei weitere allgemein beschreibende Pädas:

samıddharüpah savıteva diptah sustalışnakrışnālsir ativa gaurah.

Der letzte Pāda wurde ins Pali ubertragen lauten:

susanhakanhacchir atīva goro

Meiner Ansieht nach enthalt die Zeile in dieser Form, wemgstens in ihrem Anfange susankalankacchir die ursprunghehe Lesart, und die jetzige Lesart sukanhakanhacchad- ist aus dieser entstellt. Die Verderbnis geht indessen hier so weit, daß man auf eine vollstandige siehere Herstellung des Påda verziehten muß¹)

Die folgende Gätbā (29) lautet mit Gegenuberstellung der betreffenden Sanskritzeilen (112, 3):

amassu jāto apurānavaņnī

ādhārarūpañ ca pan' assa [kanthe | ādhārarūpā²) punar asya [kanthe

vibhrājate vidyud ivāntarīkse |

das Silber dem Weiß entsprechen wurde Anstatt der Koralle könnte aber auch Kupfer gemeint sein, wenigstens kommt die Zusammenstellung von Edelstein, Gold, Kupfer und Silber auch sonst öfter vor, vgl Jät IV, 60, 20, 85, 15 sonanamayam mailmayam lohamayam atha rüpvidmeyam

— In G 27 najjhan nu kim cetasikañes dukkham wurde ich nicht cetasikañ ea dukkham, sondern cetasi kiñ ea dukkham herstellen, vej Jät III, 344, 22, IV, 459, 21: kin to natham kim pana pathayāno uhlāgamā brahme (bæn na indhapata nāri) — In G 33 und 37 leso ich, in Übereinstimmung mit dem Kommenter, kimrukkhapkallnı bzw. phalam — In G 35 lese ich mit B<sup>4</sup> pakratı statt des unverstandlichen parilatı. Der Gebrauch von prakiruti für das Auflosen der Haner bedarf keimes Beleges In derselben Strophe erfordert der Sum samidit anstatt samkhatı; samidit wad uberdies durch den Kommentar und B<sup>3</sup>s gestutzt — In G 41 wurde ich viranya ürü lesen, worsuf die Lesart von C<sup>3</sup>s ürs ühlt — In G 41 wurde ich viranya ürü lesen, worsuf die Lesart von C<sup>3</sup>s ürs ühlt — In G 43

na m' ajja mantā patibhanti tāta na aggibuttam na pi yamīta tatra sınd die letzten Worto verderbt. Die richtigo Lesart steht im Kommentar in C<sup>Li</sup> yamītatantram, vgl Jāt IV, 184, 12 adhieca vede sāvitim yañītatantrañ ca brāhmand

1) Fur bhoto ist vielleicht dhoto zu lesen, das dem Sinne nach von Skri grazit nicht abweicht

\*) ödhärarüpä wird in Böhtlingks Wörterbuch, wohl im Anschluß an Niakurjas alasalasadri kanjlabharanasatsah als 'ein Halsschmuck von bestimmter Ferni'rklat. Allein Reyastings kennt keinen Friuenschmuck; er beschreibt dis Halbend daher als 'etwas, was wie ein ödhära aussicht' Die feminne Endur im X.L. ze adhära aussicht' no feminne Endur im X.L. ze adhära zu verstehen haben, ist nicht leicht zu siene Der Pat Ereminne erleit anhakam blickhäbhäfanathapanapannädhäranatinn plandhana. (Lieben eine Adhära) 10 möchte Niakanthis Ecklärung als Wasserinne um eine Ferni'ver ziehen. Diese Bedeutung ist für des Wort im Pah wei Schaft interfert.

duv' āssa¹) gandā ure sujutā

diau cāsya pindāi adharena [kanthād

sorannapınd üpanıbhā pabhassarā || ajātaromau sumanoharau ca ||
Pur den zwetteu Pada der Sanskritstropho findet sich die Entsprechung
in G 32 und 42 (tā jotare bez virocare) sateratā vijjur si' antalikkhe
Auch der Anfang der dritten Gathā (30) findet sich im Sanskrit wieder

Auch

(112, 7) mukhañ ca tassa bhusadassaney- raktram ca tasyādbhutadaršanī-

[yam [yam]
Der Pädaschluß tassa bhusadassaneyyä, neyyo erscheint im Pali noch dreimal (G 34 36 38), die entsprechenden Sanskritworte tasyädbhuladar sanuam. -darsanām noch zweimal (112, 5 6)

Auch in den folgenden Versen macht sich überall eine mehr oder minder große Übereinstimmung im Sinne wie in den Worten bemerkbar Man verpleiche G 36

so väyati erito malutena

tanam yathā aggagimhesu phullam²) [[

mit Mbh 112 8

yathā vanam mādhatamāsı madhye samīrilam stasanenasta bhāti [ talhā sa bhāty utlamapunyagandhi niseiyamānah pavanena tāla [[

Das Palı beweist hier zugleich, daß wir im Sanskrit väli anstatt bhåti zu lesen haben

Eine Beschreibung des Ballspiels gibt G 37

nı hantı so rukkhaphalam pathatya sucıttar üpam rucıram dassaneyyam khitañ ca nassa punar eti hattham

han tāta kımrukkhaphalan nu kho tam ]

und Mbh 112, 10 11

tathā phalam eritam atho exestram samāharat pannā dakmena | tad bhūmu āsādys punah punat ca samutpataty adbhutarāpam uccash || tac cābhhalt ā parreartate 'sau vālento rika suxuandārnan |

Eine Beschreibung der Flechten G 34

jatā ca tassa bhusadassaneyyā parosatam tellitaggā sugandhā | dvedhāssro sādhurbhattarupo²)

So hat der Herausgeber für das di dass der Handschriften zu lesen vorge sehlagen. Für ure überliefert der kommentar als eine andere Lesart urato
 Vgl. auch G 35.

<sup>2)</sup> Ich schlage vor, dredha mre eddhur ibhattarupa zu lesen, vgl dvardhikta lalaje

und Mbh 112, 2 jatāh sugandhāh, 9 susamyatās cāp jatā visaktā dvaidhīkrtā nātisamā lalāte }

Ich verweise ferner auf die Beschreibung des Gurtels (G 32, Mbh 112, 4), der klingenden Schmucksachen (G 31, Mbh 5 6), der herzerfreuenden, Vogelgezwitscher gleichenden Stimme des Madchens (G 39, Mbh 7), endlich auf den Wunsel des Sohnes, den Brahmacarin wiederzusehen (G 48d, Mbh 19) Auch die Anrede des Vaters (G 26 27, Mbh 111, 22 23) weist in beiden Versionen Ahnheikeiten auf

Genau wird die Übereinstimmung wieder am Schlusse, in der Antwort des Vaters G 56 entspricht Mbh 113. 1-4

bhūtānı etānı carantı tāta

atulyaviryāny abhirūpax vighnam sadā tapasaš ci virūparūpena manussalole | suruparūpāni ca tāni

na tānı sevetha naro sapañño

6402 IAlers Eleine Schriften

rupena tenādbhuladaršanena alulyaviryāny abhirūpavants vighnam sadā tapasaš cintayants || suruparūpāns ca tāns tāta pralobhayante windhair upāyaih sukhāc ca lokāc ca nipātayants tāny uprarūpāns munis vanesu || na tāns seveta munis yatātmā satām lokān prārthayānah katham cit |

ral sāmsi caitāni caranti putra

krtiā viglinam tāpasānām ramante pāpācārās tāpasas tān na pašyet || āsazjanam<sup>1</sup>) tassati brahmacarī || asazjanenācantān putra pāpāny apēyāni madhūni tān |

papany apejan maanun aan | mälyäns callan na van muninäm smriäm cilrojyvalagandhavanti ||

Diese Stelle ist die wichtigste von allen, da sie die Frage nach dem Verlinktins der beiden Versionen entscheidet. Denn lier kann es keinem Zweifel unterliegen daß die Mahābhāratafassung die jungere ist der Verfasser hat jeden Pāda der Gāthā zu einer ganzen Strophie erweitert. Dann aber mussen wir naturlieh auch in bezug auf die übrigen Strophiei der Paliversion die Prioritat zugestehen, mit anderen Worten die altesten Beste einer literarisehen Fassenung der Revastrigen Sage sind uns

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aus dem Sanskrit ergibt sich, daß wir in diesem Worte nicht desijn, sondern ossiel sein, ist weit verführt. Auch das folgende Wort für das B<sup>2</sup>e und der Kommentar nasseil seen, ist weit verfücht. Uan könnte, in Antelnung an Whi 113, 3d versicht sein, nässijnam passait brahmacht zu lesen. I me Nachalimung der Stropho ist G 10 des Mahumanhalinat. (453, 18, 78, 13ff.)

etans kho sotthanans loke vinnupasatthans sukhindriyans ]

tänidha sevetha naro sapañño na hi mangale kiñcanam atthi saccam [

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Abnlich ist auch, wie wir oben gesehen, die Halbstrophe G 36 in Mbh 112, 8 zu einer ganzen Strophe erweitert

in den Jätakastrophen erhalten, und diese Strophen hat der Verfasserder Mahäbhärataversion wenigstens teilweise gekannt und, ins Sanskrit ubersetzt und mehr oder minder umgestaltet, in sein Werk aufgenommen

Nun erhebt sich aber die weitere Frage Sind diese Gäthäs das Werk eines buddhistischen Dichters oder sind es alte Äkhvänastrophen aus vorbuddhistischer Zeit, die hier gesammelt sind? Ich glaube, daß das letztere ganz entschieden beight werden muß Jene Strophen enthalten auch nicht das mindeste, was irgendwie auf den Buddhismus hinwiese. Im Gegenteil es scheint mir geradezu ausgeschlossen, daß ein Buddhist Verse solches Inhalts, wie ihn z B G 13-17 aufweisen, gedichtet haben sollte. Die Strophen zeigen vielmehr in ihrem tedweise überderben Humor durchaus den Charakter des Volkshedes einer Interarisch rohen Zeit, und daß sie in den buddhistischen Kanon geraten sind, ist überhaupt nur begreiflich, wenn man annimmt daß sie beliebte, im Volke allgemein verbreitete Akhyanastrophen waren1) Und dieser Schluß wird durch die Form, in der sich diese Stronhen uns darbieten, bestatigt. Wie ich oben erwahnt und an einzelnen Beispielen zu zeigen versucht habe, sind die Strophen zum Teil bis zu einem solchen Grade verderbt, daß die Verderbnis schon vor der handschriftlichen Divierung bestanden haben muß. Sie sind ferner in Unordnung In G 41 wird z B plötzlich von 'imam ranam' gesprochen, etwas, was der alte Rsi, dem die Sache erzahlt wird, unmöglich verstehen kann, denn erst in G 46 wird ihm berichtet, accho ca I ho tassa vanam aldsi Außerdem finden sich Parallelverse G 25 ist dem Inhalte nach eine ge naue Wiederholung von G 27 Abweichend ist nur das Versmaß Wahrend im übrigen das Gesprach zwischen Vater und Sohn, is überhaupt der ganze Abschnitt von G 12 bis zum Schlusse in Tristubli verfaßt ist2), ist G 25 ein Śloka. Nun kommt diese Strophe, wie Fausboll bemerkt, auch im Cullanăradajātaka (IV, 221, 19) vor, und da sie hier an der Spitze von dreizehn anderen Slokas erscheint, so durfen wir sie ohne Bedenken als ursprunglich zu jenem Strophenzyklus gehörig bezeichnen. Diese drei Tatsachen die Verderbnis des Textes, die Unordnung in der Reihenfolge und das Vorkommen von eingesehobenen Strophen scheinen intr ebenfalls deutlich darauf hinzuweisen, daß wir in diesen Gathas die Reste einer

<sup>1)</sup> Die ganze Geschichte überhaupt ist jedenfalls aufgenommen weil sie eine Bustation für das bei din Buddhisten so beliebte Thema von der Schlechtigkeit der Weiber bietet Nach dem Paccuppannavatilbu erzahlt der Buddha sie einem liebeskranken Binksu

<sup>1)</sup> Fino Ausnahme macht allerdings G 33, cherfellt ein Sloka Allein diese Strephe entland eine allgemene Senten uber den Vert des Zusammenwolniens von Strephe entland eine allgemene Senten uber des Vert des Zusammenment 1-8 Freunden, die sich in der Bete des Alten so unpasse ud wie möglich aussimmit 1-8 kann keinen. Wereich unterlegen daß der Sanzhier diese Strephe hier nur engeselnbeit hat, well in der vorausgebenden Strophe dies mittön, aber in genn anderen Zusammen lange, erweitigt, sind.

mit dem Rāmayana Nun finden wir aber im Jayaddısajātaka (513) eine Strophe (17) die den Segenswunsch einer Königin an den fortziehenden sohn enthalt

yam Dandakāraññagatassa mātā Ramass' akā sotthānam sugattā | tan te aham sotthānam karom: etena saccena sarantu devā anuññāto sotths paccehs putta') ||

Hier haben wir also die Mutter, die den Rama in den Wald ziehen sieht, und als den Namen des Waldes den Dandaka ganz wie im Ramayana Wenn der Verfasser der Prosaerzahlung für den Dandaka den Himavat substituert, so verfahrt er damit nur nach der Schablone. Wenn in den Prosaerzahlungen ein Einsiedler erscheint, so wohnt er immer 'im Hima vat'2) Gerade dieses Gleichmachen aller Nebenumstande in der Geschichte das Stereotype, das hier wie überall in den Prosaerzahlungen zutage tritt3) halt mich ab mit Jacobi in diesen Abweichungen absichtliche Anderungen zu erblicken4) Was sollte denn die buddhistischen Sammler zu solchen zwecklosen Anderungen bewogen haben? Und wenn sie wirklich so ande rungslustig waren, so sollte man doch erwarten, daß sie vor allen Dingen die Gathas verandert hatten. Es ware ja doch nichts leichter gewesen als z B ım Nalınıkājataka die Worte tam me brahmanam anaya durch etwas anderes mit der veranderten Erzahlung Übereinstimmendes zu er setzen. Wenn das nicht geschehen ist, so scheint mir das zu beweisen, daß ursprunglich die Geschichte auch bei den Buddhisten anders erzahlt wurde und daß die uns vorliegende Prosaerzahlung nicht auf alter Tradition beruht Es 1st 1a auch Laum zu verwundern daß der Kommentar zu den Gathas und als solcher gilt die ganze Prosa bis auf den heutigen Tag - nicht ebenso sorgfaltig uberliefert wurde wie der Text selbst, und daß daher solche spezielle Volkssagen des nordöstlichen Indiens wie die Räma und Rsyasrnga Sage bei ihrer Verpflanzung nach Ceylon und wahrend ihrer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl zu dieser Form des Segens die Mangalas der Mutter Römas Rain II 25 32ff Auch zu dem im Jataka vorausgehen len Segensspruche des Vaters finder sich dort verschiedene Parallelen.

<sup>1) \</sup>gl Jat 6 70 81 86 99 117 120 124 usw

Y Im Jataka gewahrt z B Daskurthu der Mutter des Bharsta die Wahlgabe micht zu? Räma zieht zuit den Somen zu entgehen. Wir sehennt dies eufsieh aus dem Devadharmagataka (6) auf das sehon Weber? Imgewiesen I at übernommen zu sein. Wandres et mit im den bodden Fraulung in wörtlich überein. und im Deva Bharmagat ist gener Zug ganz bereichtigt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daß daneben auch verenzelt absehtliebe Anderungen bei der Aufnahme der Geschichten in die buddhetsebe Sammburg vorgenommen worden sind sollt ab mit meht geleignet werden. So I alte ich es 2 B wo oben bemerkt für wahrsehen I ch daß die Gesel ichte von der Geburt des Rejagfrag von Anfang an von den Bud dhisten anders erzal it wunkt als see unspringel eit Inteleg.

Überheferung daselbst bıs zu der Zert, aus der unser Text des Atītavatthu stammt, Verstummelungen erfuhren¹)

Ich glaube, wir können sogar behaupten, daß der Verfasser der Prosa erzahlung nicht nur mit den allgemeinenZugen der Rama Sage nicht mehr vertraut war, sondern sogar die ihm vorliegenden Gathas wenigstens an einer Stelle völlig mißverstanden hat, wahrseheinlich, weil ihm der Gebrauch auf den darm angespielt ist, unbekannt war. Ich meine die erste Gatha Kommt, Lakkhana und Sitä, steigt beide ins Wasser So sigt Bharata dort König Dasaratha ist tot ' Diese Strophe wird in der Prosaerzahlung durch folgende absurde Geschichte erlautert 'Wahrend Bharata so weinend dasaß, kamen zur Abendzeit die beiden anderen mit allerlei Friichten heim Der weise Rama überlegte. Diese and jung, sie haben nicht die umfassende Weisheit wie ich Wenn sie plötzlich hören, daß ihr Vater tot ist. wird ihr Herz brechen, da sie den Schmerz nicht werden ertragen können Ich werde sie durch eine List veranlassen, ins Wasser zu steigen, und ihnen dann die Sache mitteilen. So zeigte er ihnen denn einen Teich, der sich vor ihnen befand, und, indem er ibnen bedeutete "Endlich seid ihr ge kommen Dies soll eure Strafe sein, steigt in das Wasser hier und bleibt da', sprach er die erste Halbstrophe Auf die erste Aufforderung hin stiegen sie hinein und standen da Dann sprach er, ihnen die Sache mitteilend, die zweite Halbstrophe. Als sie die Nachricht von dem Tode des Vaters ge hört batten, wurden sie ohnmachtig Er sagte es ihnen noch emmal, und wieder wurden sie ohnmachtig und als sie in dieser Weise zum dritten Mal in Ohnmacht gefallen waren hoben ihre Begleiter sie auf, brachten sie aus dem Wasser heraus und setzten sie auf den Boden, und als sie wieder zu sich gekommen waren, saßen alle weinend und klagend miteinander da

Um zu einem richtigen Verstandnis der Gäthä zu gelangen, mussen wir von den folgenden Gäthäs ausgehen Weber!) neigte der Ansicht zu daß wir in jener Trostreed des Rama 'eine Probe des währen Buddhismus' vor uns batten Allein solche Trostreden werden gerade in den brahmani seben Ritualtexten vorgeschrieben!) Rubige oder bejahrte Leute sollen die trauernden Verwandten mit alten Erzahlungen und weisen Spruchen unterhalten und trösten, und wer z B die Sammlung solcher Spruche in der Visnusmitt (Adhy 20) mit unseren Gäthäs vergleicht, wird sehen daß minalthen auch micht der geringste Widerspruch zwischen ihnen besteht

<sup>1)</sup> Daß die vorhegende Prosaerzahlung nicht die alte Tradition wiedergibt, scheint mir aufs deutlichiste aus Jat 15 hervorzugehen. Hier ist die ganze, alberne Geschichte, wie zuerst Kunte bemerkt hat auf eine falsche Lesert in der Gatha (kalchi für kalchi) aufgebaut. Die richtige Lesart findet sich noch in einzelnen singha lesischen Handschriften und mie Jataku Pela Sanne (siehe die zusammengestellten Angaben daruber in Chalmers Übersetzung 8 47).

Über das Ramayana S 65

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl Caland, Altind Todten und Bestattungsgebrauche, S 74ff, Hillebrandt, Ritualliteratur. S 89

Diesen Trostreden geht nun nach den Ritualtexten das udahakarman voraus, das in der Hauptsache darm besteht, daß die Verwandten des Verstorbenen in ein Gewasser hinabsteigen und hier dem Toten eine Spende ausgießen. Ich habe daher keinen Zweifel daß sich die Gäthä hierauf bezieht, also eine Aufforderung des Rama zum udalalarman enthalt Ebenso ist der Gang der Erzahlung im Ramayana Unmittelbar nachdem Rāma der Sitā und dem Laksmana den Tod des Vaters verkundet hat1), begeben sich die drei zur Mandäkinf hinah und vollziehen dort die valakrıya Am nachsten Morgen halt dann Rāma dem betrubten und ihm die Herrschaft anbietenden Bharata eine Trostrede")

Jedenfalls haben wir auch beim Dasarathajātaka die Strophen und die Prosa auseinander zu halten. Wenn daher die Sage, wie sie in der Prosa des Jätaka erzabit wird, auch schlechter als die Fassung des Rämävana ist, und die Zeit ihrer Abfassung sicherlich hinter der des Ramäyana hegt, so ist damit doch noch nicht bewiesen daß diejenigen Strophen des Jätaka, die sich im Ramayana wiederfinden, dem letzteren entlehnt seien, wie Jacobi anzunehmen geneigt ist. Übereinstimmend ist zunachst die Schlußstrophe des Jataka (13)

dasa vassasahassāni satthi vassasatāni ca | kambugivo mahābāhu Ramo rayam akārayi !! und Ram VI, 128

daša varsasahasranı daša varsašatānı ca |

bhrairbhih sahijah sriman Ramo raiyam akarayata) [[

Innere Grunde, die die Prioritatsfrage entscheiden könnten, finde ich in diesen beiden Versen nicht Aber schon Fausboll\*) hat auf eine zweite Strophe hingewiesen die gleichlautend in der Trostrede des Rama im Jätaka wie im Rämävana vorkommt. Es ist Gäthä 5

phalanam wa pakkanam mecam paputanà bhayam | evam jātānam maccānam nīccam maranato bhayamb)

'Wie reifen Fruchten stets die Gefahr droht, zu fallen so droht den ge borenen Sterblichen stets die Gefahr zu sterben \*

<sup>1)</sup> Und zwar in einer einzigen Strophe (II, 103-15) die einen gewissen Anklang an die Gatha nicht verkennen laßt

Site inrias te évalurali pitrhino en Lakemana 1

Blarato duhlham deagte svargatim pythicipatch | \*) Sielie die Lesarten bei Jacobs a a O S 88

<sup>4)</sup> Dasaratha Jataka S 28

<sup>1)</sup> Andere Handschriften lesen im zweiten Pada patanato oder papatato. Die Strophe erscheint, wie ebenfalls schon Fausboll geschen, auch im Sallasutta des Suttampata (576) hier mit der vielleicht altesten Levart im zweiten Pada nate nang tand bhayam Daß die Strophe aber von altersher der Trostredo des Rama angehörte. macht der Umstand wahrscheinlich daß sie sowohl im Ramayana wie im Jataka an dieser Stelle erscheint

Die Strophe lautet im Rämäyana (II. 105, 17, B II. 114, 4) nathā nhalānām pakrānām nānuatra patanād bhayam eram naranam jatanam1) nanyatra maranad bhayam

'Wie reifen Fruchten keine andere Gefahr droht als zu fallen, so den geborenen Menschen keine andere Gefahr als zu sterben 'Hier wird man kaum umbin können, der Palistrophe die Ursprunghehkeit zuzuerkennen. In der Gatha ist der Gedanke durchaus den Umstanden angemessen, in der Sanskritstrophe dagegen paßt er, genau genommen, gar nicht in den Zu sammenhang Rāma will doch die ubrigen mit dem Hinweise darauf trösten, daß alle Menschen einmal sterben mussen, aber nicht damit, daß die einzige Gefahr für den Menschen der Tod 1st 2)

Meiner Ansicht nach ist daher das Verhaltnis der Gathas des Dasarathajātaka zum Rāmāvana dasselbe wie das der Gāthās des Nalinikājātaka zum Mahābhārata Allem ebensowenig wie der Verfasser der Mahābharata Erzahlung machte Välmiki eine Anleihe bei der buddhistischen Sammlung Die Rāma Sage gehört wie die Rsyasrnga-Sage dem Nordosten Indiens an und hier waren Äkhväna Strophen, die sie behandelten, im Volke und in der Sprache des Volkes im Umlauf Einzelne, besonders beruhmte dieser Gāthās nahm Vālmīki, als er sem großes Epos in Sanskrit schuf, in sem Werk auf Naturlich kannte er viel mehr als das wenige, was uns heute in der buddhistischen Sammlung vorliegt, hier sind ja überhaupt nur die Strophen einer Episode aufgenommen als eine Illustration für die Nutzlosigkeit der Trauer über den Tod des Vaters3) Es lassen sich denn auch in der Tat noch zwei weitere Gäthäs nachweisen, die dem Dichter des Rămāvana vorgelegen hahen mussen

Die oben erwahnte Strophe dasa varsasahasrāni usw erscheint namlich. wie Weber bemerkt hat4), auch im Mahabharata zu verschiedenen Malen VII, 59, 21b, 22a (wie im Rāmāyana, aber mit der Variante im dritten Pāda sarrabhūtamanahkānto) XII, 29, 61 (ebenso, aber 1m dritten Pāda Ayodhyādhipatir bhutvā), endlieb Hariv, Har 41, 154 (ebenso, aber im

<sup>1)</sup> C hat narasya zātasya. Die Übereinstimmung mit dem Palitext zeigt aber. daß B hier die bessere Lesart hat

<sup>2)</sup> Fausboll hat a a O ferner auf die Übereinstimmung der ersten Halfte von G 10

eko va macco acceti eko za jāyate kule mit der zweiten Halfte von Ram II, 108, 3 (B 116, 12)

yad eko jäyate jantur eka era vinašyati hingewiesen Die Zeile findet sich auch Manu IV, 240, Bhagay Pur X, 49, 21 (Boht lmgk, Indische Spruche<sup>2</sup> 1355, vgl auch 1354)

ekah prajāyate (Bh P prasuyate) jantur eka eva pralīvate Allein die Übereinstimmung zwischen der Gatha und den Sanskrit Strophen ist hier doch meht wortlich genug, um den Schluß auf einen direkten Zusammenhang zu

rechtfertigen \*) Buddha erzahlt nach der Emleitung unser Jätaka einem über den Tod seines

<sup>1)</sup> A a O S 65 Vaters betrubten Landmanne

dritten Päda Ayodhyäyäm ayodhyäyam)<sup>1</sup>) Auf die beiden ersten Stellen ist kein Gewicht zu legen, da sie dem Rämäyana entlehnt sein könnten Im Harivamsa aber erscheint die Strophe zusammen mit funf anderen, eingeleitet durch die Worte

gāthās cāpy atra gāyanti ye purānavido zanāh |

Rāme nībaddhās tattrārthā māhātmyam tasya dhīmatah |

Hier wird also jene Strophe in der Tat als eine alte Gäthä bezeichnet Daß der Verfasser hier an das Rämäyana gedacht hat, halte ich fur ausgeschlossen Er kennt das Rämäyana sehr wohl?), allein er nennt es das mahäkävya (Rämäyanam mahäkävyam Visnup 03, 6), er kann daher Veree Välmikis unmöglich als 'auf Räma bezugliche Gäthäs, die die Kenner alter Geschichten ausgen', bezeichnen Außerdem sind die ubrigen fum Strophen, so weit mir bekannt: im Rämäyana nicht nacheswissen

Dagegen hat Weber nachgewiesen, daß zwei Stellen im Rāmāyana-Anklange an diese Gathas zeigen Hariv, Har 41, 153

śyāmo yurā lohitālso dīptusyo mitabhāsanah (

ājānubāhuh sumukhah simhaskandho mahābhujah3) ||

entspricht zum Teil Ram B VI, 113, 11 (C VI, 130, 96)

äjänubähuk sumulko mahäslandhak pratäpavän | Lalsmanänycaro Rämak prihitim anvapalayat!) |

Harry . Har 41, 157

ıje kratusatarlı punyash samāptavaradaksınarh | hitt.Ayodhyām divam yāto Rāghavah sumahābalah ||

zum Teil Ram B VI. 113, 9 (C VI. 130, 97)

sa rajyam akhılam prüpya nihatärir mahäyasäh |

ıje bahuvıdhair yazkair mahadbhis captadaksınaihi)

Wir gelangen bier also zu demselben Resultate wie oben Valnuki hat die alle Gäthäs uber die Rama Sago bei der Ablassung seines Epos benutzt Im letzten Falle liegen uns seelts derselben im Sanskrit vor, ich möchte daraus aber nicht etwa folgern, daß ihnen ein lichtere Alter zukama als den Palistrophen Ich bin im Gegenteil der Ansicht, daß ist Obersetzungen von Gäthäs in der Volksprache sind Jedenfalls ist nicht der geringste Anlialtspunkt dafur vorhanden, daß etwa G 13 des Dasarathajutaka eine Übersetzung der Gäthä Har 41 154 des Harnamaß est

Kehren wir jetzt noch einmal zur Rayastriga Sage zurück, um auch die bildlichen Darstellungen kennenzulernen

Vgl auch die ubrigen von Weber angeführten ühnlichen Stellen
 Es wird auch Bhav 131, 95 erwahnt Vede Rämäyane punye Bhärate, doch

ast dieser Absatz vielleicht erst spater hinzugefugt (Weber a. a. O. S. 42).

3) Diese Strophe geht mit gyringen Abwelchingen, auch Uhb VII, 59, 20b,
21n XII, 29 60 der Stropho dass ergesaskanden immittelbar voraus.

<sup>4)</sup> For the Varianten verwers ich auf Weber, S 69 Die Benguli Rezension stimmt hier mit den Gäthas am genauesten überem

der Schulter, das eigentumliche Huftengewand und die umgebenden drei Gazellen deutlich als Einsiedler gekennzeichnet ist. In der linken Hand halt er einen Ball Er spricht, wie durch die erhobene rechte Hand an gedeutet ist. zu einem mit zusammengelegten Handen vor ihm stehenden Madchen Diese tragt zwar den gewöhnlichen Frauenschmuck auf der Stirn, in den Ohren, am Halse, an den Armen und Fußen, zeichnet sich aber vor allen ubrigen hier, wie in anderen Reliefs, dargestellten Frauen dadurch aus daß sie dieselbe Haartracht und dasselbe Huftengewand hat wie der Bußer Hinter ihr steht, ebenfalls mit gefalteten Handen eine alte Frau Etwas weiter zuruck steben unter einem Baume zwei junge Madchen, von denen die eine einen kleinen, mir unbekannten Gegenstand in der linken Hand halt Rechts von ilmen findet sich ein sonderbares viereckiges Gebaude, mit topfartigen Aufsatzen an den beiden sichtbaren Ecken, und, wie es scheint einer Art Kuppel in der Mitte Noch weiter nach rechts ist ein viereckiges Gebaude mit einer Tur sichtbar. Ob ein darüber befindliches Fenster aus dem ein Frauenkopf heraus schaut, dazu gehört, vermag ich nicht zu entscheiden, wie denn überhaupt diese ganze Partie in der Zeich nung sehr undeutlich ist. Vielleicht gehört es dem Streifen an der das Relief in zwei Teile teilt, und dessen Bedeutung aus der Zeichnung nicht klar wird

Wie dem aber auch sem mag der Einsiedler mit dem Balle in der Hand, das als Einsiedler verkleidete Madehen und die alte Frau lassen memer Ansicht nach keinen Zweifel, daß wir hier Rsyafinga die Hetare und die Alte vor uns haben. Die beiden anderen Madehen lassen sich ungezwungen als zwei von den ubrigen, begleitenden Hetaren detteten. In dem sonder baren Gebaude erkenne ich die Einsiedeler auf dem Floße, in dem Gebaude rechts davon die Hutte des Billers! Wir haben demnach hier eine Darstellung der Rsy afsinga Sage in der puranischen Form

Und das wird durch die obere Szene, wie ich glanbe, bestatigt. Hier sitzt ein durch seine Tracht als König gekennzeichneter Mann auf einem Throne, mit zwei Dinenrimen liniter sieh von denen die eine den Wedel die andere den Schirm halt. Zu seiner Linken sitzt ein junges Madchen auf einem Stahl. Zu seiner Rechten finden wir wieder, wie zu der unteren Szene, vier Frauen, dere junge und eine alte. Die Alle stellt, wie inna aus der Handbewegung erisicht, eines der Madchen das mit gefälteten Händen dasteht, dem Könige vor Abseits, am rechten Ende der Platte, steht ein leierer Seisel mit einem Baum dahnter. Halten wir diese Szene imt der unteren zusammen, so scheint es mir sieher zu sein, daß wir in dem Könige. Lomanada. in dem jungen Madchen auf dem Sees Sänth und in den viere

Der aus dem kenster herausschauende Frauenkopf deutet vielleicht die Hetäre in der Hilte an Doch läßt sich dies bei dem Mangel des Steines selbet kaum entschei len.

Frauen wieder die Hetare, die Alte und zwei ihrer Begleiterinnen zu sehen hahen

Es hleiben endlich noch die Figuren unten links Hier sehen wir den Kong auf einem mit zwei Pferden besprinnten Wagen hinter dem Wagen lenker stehen Er tragt einem runden Gegenstand, etwa eine Schale, in den hoch erhobenen Handen Im Hintergrunde steht wiederum ein Baum Ich glaube, daß wir diese Gruppe von der Szene zur Rechten abtrennen mussen und hier den König vor uns haben, der mit Geschenken dem Rsyasringa ent gegenzicht

Leider ist nun über die Herkunft geräde dieser Platte nichts Genaueres zu ermitteln. Sie kann, wie Fergusson hemerkt, nach ihrem Stile inid ihren Großenverhaltnissen weder den 'Rails' noch dem Mittelgehäude angehört haben. Allein, wenn das Rehef auch einer spateren Zeit angehört — und dafür spricht namentlich die Übertreibung und ganz mechanische An wendung des Motivs der heraustretenden Hufte.—, so gehört es doch sieher lich noch der buddlistischen Periode der sudindischen Kunst an und muß daher vor dem 6 Jahrhundert in Chr. entstanden sein, wo mit der Aus hreitung der Macht der Calukyas im Dekkan die hrahmanische Periode heginnt. Wenn meine Auslegung des Rehefs richtig ist, so ist damit die Existenz der puranischen Fassung der Rayasinga Sage spatestens für das 5 Jahrhundert in Chr. hezeugt.

## Zwei indische Etymologien.

## Palı ludda

P ludda<sup>1</sup>) 'furchthar bose und 'Jager, wurde von Faushell zu Sk lupta, loptra lotra 'Beute Rauh' gestellt<sup>2</sup>) Kuhn fuhrt es auf Sk lubdha zuruck, halt aher auch die Fausbollsche Ahleitung für möglich<sup>3</sup>) Bei Childers wird ebenfalls lubdha als Aquivalent gegeben Trenckner stellt das Wort offenbar zu rudra er führt unter den Wörtern die im Pah in verschiedenen Formen erscheinen ludra, rudda, ludda und rüla auf ') Im Glossar zum Suttampäta, S 306, bat, Faushell diese Etymologie abgelehnt und ludda mit lubdha identifiziert

Was zunachst ludda in der Bedeutung furchthar betrifft so scheint einem Zweifel zu unterhegen, daß es Sl. raudra ist So haben es die Inder selbst gefaßt G 16 des Samkicearäthak (350)

ıcc ele attha nırayā akkhātā duratikkamā

äkınnā luddalammehi paccelā solas' ussadā || lautet in der Sanskritfassung Mahayastu I. 9

> ıty ete astau nırayā ākhyātā duratıkramā | ākırnā raudrakarmebhih pratuekasodasotsadā ||

1) Gelegentlich ludda geschrieben, z B Jat V, 270 4

2) Five Jatakas S 38 3) Beitrage zur Pali Grammatik, S 41

4) Palı Mıscellany, I, S 63, Note 19

So lassen sich auch allein die gelegenthen erscheinenden Nebenformen er klaren Einen Beleg für ludra hefert Jät VI, 306, 26 accähitam kammam karosi ludram!) rudda finde ich Jät IV, 416, 25 ayam so luddade ett rud darupo sahärudho Vielleicht berinht das anlautende r luer auf Assimilation an das folgende r von ruga, B<sup>h</sup> liest luddaräpo rüla!) (aus \*rüda, \*rudda, arudra) in Milindap 275 (tassa rularulassa bhimabhimassa) scheint wegen der Lingualisierung aus einem anderen Dialekte zu stammen

Andererseits scheint es mir aber unmöglich, p Indda, luddaka in der Bedeutung Jager von sk. lubdha, lubdhaka zu trennen. Die zu erwartende Form wurde naturlich luddha sein. Diese Form kommt aber in den birma mschen Handschriften des Jätaka tatsaehlich vor, z B Jät III, 331, 12 luddha, H, 120, 15 luddham, IV, 178, 1, 179, 9 luddho, VI, 306, 26 luddham In den drei letzten Fallen steht luddha sogar falschlich für das Adjektiv ludda3) luddho wird ferner ausdrücklich, neben luddo, in der Bedeutung Jager in der Abhidhanappadipika gelehrt (s. Childers s. v.) In der Spiegel schen Ausgabe der Rasavahim ist ebenfalls überall luddhalo usu gedruckt (z B S 25 26 29) Angesichts dieser Tatsachen durfte es schwer sein, das Bestehen der Form luddha im Pali zu lengnen\*) Die beiden ahnlich klingenden Wörter sind aber offenbar schon fruh miteinander verwechselt worden Fur den Inder lag es sehr nahe, in dem luddha einen ludda zu sehen Der Jager 1st ein ruddarûpo (s o), ein raudrah purusah (Kathas 61, 59), er heißt ghorah (Mbh XII, 143 16), ugrah (Mbh XVI, 4, 22), sein Hand werk 1st raudram (Mbh XII, 143, 12) ghoram (Mbh III, 207, 19) usw Hemacandra gibt dem synonymen suadka geradezu die Bedeuting dusta (Anel II, 244), und Bhigavatap III, 14, 35 tyadhasyapy unukampyanam strinam derah Satipatih gibt Śridharasyamin i vādhasya durch nirdayasya wieder's) Ich halte daher p Indda Jager, für eine volksetymologische Um gestaltung eines ursprunglichen luddha

## Sanskrit dohada

Dohada, im vedischen Sanskrit meht belegt, ist ein in der klassischen Lateritur überaus haufiges Worf. Es bezeichnet das seltsame Geluste einer Schwangeren und wird daher oft auch in bezing auf die Baume gebraucht, die nach der Sage Blüten treiben, wenn sie mit einem jungen Madchen in Beruhrung kommen. Disweilen wird es von den Kommentatoren geradezu durch garbha wiedergegeben, z. B. Raghuv XIV, 71 dohadalnigadars, Mall

<sup>1)</sup> Bd heet luddiam
2) In zwei Handschriften rula
3) Anderseits findet sich in singhaleuschen und zum Teil auch in birmanischen

Handschriften auch hadde für den Adjektiv huddin, geerge vol die Lewiten zu 1886 reguladibe 34: III, 161 23

4) Auch im Praktit laben wir leddhag s Vararuei I, 20, III, 3 Hernacandra

I, 116 II, 79 ) Nach dem P W

Siehe die Stellen im PW und die von Vallmätha zu Meghaduta II, 15 an geführten Strophen

garbhacıhnadarsı Eine Nebenform ist dohala Sie erseheint 7 B Māla vikāgn (ed Shankar P Pandit) 45, 3, 54, 5, 56, 8 Ferner begegnet uns ein daurhrda in derselben Bedeutung, siehe Halāyudha, Abhidh II, 343, Hemacandra, Abhidhānac 541, Raghuv (ed Sliankar P Pandit) III, I Sudak sinā daurhrdalak sanam (Mall garbhacihnam) dadhau, XIV, 26 mukhena anak saravuāinidadaurhrdena (Mall daurhrdam garbhah) Endlich er

scheint auch noch ein dauhrda, siehe Vaijayanti (ed Oppert) 98 360, Yājñ III, 79 v 1 (nach P W ), Sháruta I, 322, 323 usw , Bhāvaprakāša I, 71 Im Pah lautet das Wert dohala 1) Reichliche Beiseiche Inferen Jatakas

1m Pali lautet das Wert dohala<sup>1</sup>) Reichliche Beispiele liefern Jatakas 57 208 292 545 Ich möchte hier nur G 2 des letzten Jataka anfuhren

Dhammo manujesu mätinam dohalo näma janinda vuccati | dhammähatam nägaliunjara Vidhurassa haday' äbhipatthaye ||

Haufig ist auch die Ableitung dohalmi, z B Jät VI, 270, 1, 326, 13, und dohaläyati, Jät VI, 263, 11 In dem Sanskrit Dialekte der nördlichen Buddhisten entspricht dohala, z B Mahävastu II, 249, 9

Was das Präknt betrifft, so lehrt Vararuci (II, 12) und Hemacandra (I, 221) dohala fur Sk dohada Belege aus Hala und Malavikägn gibt Pischel zu Homacandra<sup>3</sup>) Hemacandra lehrt I, 217 ferner den fakultativen Übergang des anlautenden Dentals in den Lingual In Jainatexten finden sich denn auch tatsachlich beide Formen nebeneinander wie man aus dom Glossar zu Jacobis Ausgewahlten Erzahlungen ersehen kann

Von einlieimischen Erklarungen des Wortes ist mir, abgesehen von der nachber zu erwähnenden Erklarung bei Suśruka, nur eine bekannt Hemacandra leitet es im Kommentar zu Unädig 244 von duh 'ksarane' mit dem Suffix ada fur uda ab Dis boweist nur daß er über die Entstehung des Wortes nichts mehr wußte Im P W wird daurhinda (s v) als ur sprungliche Form angesetzt und diese Erklarung findet sich darnach auch bei Wackernagel Altind Gramm § 1947) Die Bedeutung könnte nach von Böhthingk vielleicht ursprunglich nur Widerwille der Schwangeren gegen bestimmte Dinge gewesen sein Allein wo das Wort vorkommt bedeutet es stets im Gegenteil gerade das Verlangen der Schwangeren nach gewissen Dingen Die Ableitung von daurhinde das im Möh in der Bedeutung Feindschaft belegt ist wird dalier meiner Ansicht nach durch die Bedeutung ausgesehlossen

Die richtige Erklarung glaube ieh bei Suśruta zu finden Er spricht I 322 über die Entwicklung des garbha catwithe (män) sarvängapratyan gavibhāgah pravyaktataro bhavati | garbhahrdayapravyaktabhavac cetanādhātur abhiviyakto bhavati | kasmāt | tatsthanatrāt | tasmād garbhas caturihe māsy

Handschriftlich erschemt gelegentlich auch dohala z B Jat II 159 1
 In alteren Ausgaben findet sich falschlich auch dohaa z B Ratnavali S 21, 29

<sup>(</sup>Calcutta 1832) und dohada z B Uttararamac S 15 (Calcutta 1831)

3) Nur Aufrecht hat soweit ich sehe diese Etymologie abgelehnt. Er bemerkt

<sup>3)</sup> Nur Aufrecht hat soweit ich sehe diese Etymologie abgelehnt. Er bemerkt Halayudha S 241 zu daurhrda. This word was invented by some crazy etymologer.

abhiprāyam indriyārthesu karoti | drihīdayām ca nārim dauhīdinim ācakṣate |
'Im vierten Nont wird die Teilung aller Glieder und Nebenglieder deut
licher Infolge der Aushildung des Herzens des garbha entwickelt sich das
Organ des Bewußtseins Warimm? Weil es sich im Herzen befindet Daher
zeigt der garbha im vierten Monat ein Verlangen nach Sinnesobjekten. Und
eine Frau mit doppeltem Herzen nennt man dauhīdinī? Die gleiche Aus
einnaufersetzung findet sich im Bhāvaprakāša. I 71

sarvāny angāny upāngāni caturihe syuk sphutāni hi | hrdayniyaktabhāvena iyayyate celanapi ca || tasmāc caturthe garbhas tu nānāvastumi vāšichati | tato divihrdayā yat syūn nāri dauhydni matā ||

lalo dvihrdayā yat syān nārī davihrdini malā ] Und ebenso bemerkt Mallinātha ru Raghuv III, 1 siahrdayena oarhhahrdavena ca dvihrdayā aarhhini ! vaihāha Vahadā [

matrjam hy asya hrdayam mätus ca hrdayena tat

sambaddham tena garbhrnyāh śrestham śraddhūbhrmānanam || tti | talsambandhitvād garbho daurhrdam ity ucyate | eō ca tadyogād daurhr dinits | tad uktan Samgrahe | dvihrdayam nārim daurhrdinim acaksata its ||

Daß die Erklarungen m den medizinischen Werken nicht etwa der Etymologie zuliebe zurecht gemacht worden sind sondern die volkstum

y 16h möchte hercher noch em saderen Wert stallen den Manen des Könige Dilpa in der Bengal Rezenon des Padranpurana findet seit dafür uberill die Form Dillpa In G 10 des Nimpitalsa (541) Inden wir einen König Didpo hand schriftlich e Lesarten and Dutpo Dudpo Im Blaundataj (543) G 120 lesen wir Didpo allein die Lesarten Didpo Dudpo Dudpo Dudpo Dut po und die Minhelheit des ganzen Zusammenhanges lasen kaun einen Zwie fel durüber daß wir auch hier wie sehen Famboll angedeutet hat, Dudpo zu lie-enhaben. Die Sannkrit und Zhl Tormen zusammengenommen ihren abe auf eine Form Diedlipa die dann weiter wohl auf Dudsipa zurnekgeht. Zu liem Übergang von 4 m 1 v.gl Wackernagel Althuf Ör § 194 1ch bernerke übrigen daß Ludwig D Ilpa aus dit op ableitet. Der doppelte Stammbaum erks Somävangs SA 8 3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Als Neutrum finde ich dohada nur bei Lexikographen und Kommentatoren wie Malknathe

liche Anschauung wiedergeben, ergibt sich teils aus Paralleistellen in der ubrigen Literatur, teils aus allgemeinen Erwagungen Hräusikas cetanä dhätuh heißt es Mbh XIV, 43, 34, von den kämä ye hrdis sthitäh, den Wunschen, die im Herzen sitzen, wird im Satapathabr (XIV, 7, 2, 9) ge sprochen Es ist ferner aus den Kävyas und der Erzihlungsliteratur zur Genuge bekannt, daß nach indischem Glauben die Wunsche einer Schwangeren unbedingt erfullt werden mussen, damit das Kind keinen Schaden leide<sup>1</sup>) Auch wird die Natur des Wunsches als Vorbedeutung für den Charakter des Kindes betrachtet<sup>2</sup>) Beides ist aber nur verstandlich, wenn diese dohadas als wirklich aus zwei Herzen kommend gefaßt werden, nicht nur aus dem der Mutter, sondern auch aus dem des Kindes Der Name ist also nicht umsonst gewahlt

## Zur Sage von Rsyaśrnga.

Im Jahre 1897 habe ich in diesen Nachrichten einen Aufsatz über die Rsyaarnga Sage veröffentlicht, in dem ich unter anderem auch den Nach weis zu fuhren versuchte, daß der Text der Sage in der Form, wie er heute ım Mahābhārata steht, nicht ursprunglich sei sondern eine Überarbeitung erfahren habe. In dem 1899 erschienenen ersten Bande seiner Mahabharata Studien hat Dahlmann diesen Versuch einer Kritik unterzogen und ist da bei zu dem Resultat gelangt, daß meine Methode 'unhaltbar und willkur lich' ser3) Handelte es sich hier lediglich darum ob Dahlmann ein paar Verse für echt halt die meiner Ansicht nach interpoliert sind, so könnte die Sache fuglich auf sich berühen. Allein wir haben es hier mit einer Frage von prinzipieller Bedeutung zu tun, mit der Frage ob wir an das Mahabharata denselben Maßstab philologischer Kritik legen durfen, mit dem wir jedes andere literarische Werk zu messen gewöhnt sind, oder ob tatsachlich dem indischen Epos gegenüber die Kritik keine Berechtigung hat und so verlohnt es sich wehl der Muhe noch einmal auf die Sache zuruckzukommen

Ich hatte in jenem Aufsatze auf gewisse innere Widersprüche in der Darstellung der Sage hingewiesen und war bei genauerer Untersuchung zu dem Resultate gelangt, daß sie ihren Ursprung nachtraglicher Über arbeitung verdankten Dahlmann erklart (S 283) daß meiner ganzen Argumentation die kritische Grundlage fehle, und begrundet dies Urteil in folgender Weise

'Das Epos nahm viele Sagen auf, unbekummert darum, ob in den Einzelheiten der Darstellung Übereinstimmung waltete oder nicht. Die Zykliker hatten die Sammlungen dieser Art vorbereitet. Die verschiedensten

<sup>1)</sup> Siehe auch Yajn III 79 dohadasyāpradānena garbho doṣam avapnuyat

²) Siehe Suśruta und Bhavaprakaśa a a O

a) S XXXIV

Sagenstoffe oder versehiedeno Redaktionen einer und derselben Legende waren von ihnen meinander verarbeitet, verknimft und verflochten worden. so daß wir tatsachlich Fragmente unterschiedener Darstellungen, Produkte verschiedener Pauranika vor uns haben. Aber darin lag eben das Wesen der zyklischen Rhapsodie, daß sie bestrebt war, den unmensen Legenden schatz der einzelnen Schulen und Familien immer enger und systematischer zu vereinigen Sammlung der verschiedenen Sagenstoffe war das Hauptziel, nicht Ausgleich der unterschiedenen und wohl widersprechenden Zuge der verschiedenen Redaktionen Die einheitliche Sammlung, d h die von einer Hand bewerkstelligte Diaskenase des im Mahäbhärata ver einigten Stoffes bedingt deswegen keinesfalls Ausschluß aller widersprechen den Sagenzuge Und es ist kritisch ganz unzulassig, verschiedene und - sagen wir einmal - widersprechende Redaktionen eines und desselben Sagen stoffes darum von einheitheher und gleichzeitiger Sammlung innerhalb des Mahabharata auszuschließen, weil sie diese Verschiedenheiten zeigen. Die letzteren bezeugen das Vorhandensein verschiedener Redaktionen, wider streben aber nicht der gleichzeitigen Aufnahme in ein Mahagrantha

Bestimmt genug kingen diese Aussprüche über die Tatigkeit der Zykikher, über das Wesen und die Ziele der zykiksehen Rhapsodie und die Art der epischen Diaskeuase Wenn ums Dahlmann nur auch die Boweise dafür helfern wollte! So stellt er ums allerlei Möglich ist, daß verschiedens Tatisachen hin Denn daß es zum Beispiel möglich ist, daß verschiedens oder gar undersprechende Redaktionen eines und desselben Sagenstoffes in einer Sammlung erscheinen, wird memand bestreiten wollen, ist es doch in spateren zweifellos von einer Hand herruhrenden Sammelwerken tat sachlich der Fall. So erscheint zum Beispiel in Somadevas Kathäsant sagara die Sage von Unmäßinf an diet verschiedenen Stellen (III, 1, 63ff, VI 7 62ff, XII, 24, 3ff) in drei verschiedenen Fassungen. Die Möglich keit einer Annahme ist aber noch kein Beweis für ihre Richtigkeit, und den Beweis daß das Mahäbhärata den Charakter eines Sammelwerkes von Anfang an besessen habe, hat Herr Dahlmann meines Erachtens bisher micht erbracht.

Indessen, diese Frage kommt in unserem speziellen Palle gar meht in Betracht denn die Rayafriga Sage wird im Mahabhärata nicht mehrere Male in abweichender Form erzahlt, sondern nur einmal, in III, 110—113 hier aber mit inneren Widersprüchen Nach Dallmann erklaren sie sich so, daß der Diaskeuast verschiedene Redaktionen der Sage meinannder ver arbeitete. Was Luders Umarbeiting nennt, kann ebensogut von dem einen Diaskeuasten des Mahabhärsta ausgegangen sein, der für seine Zwecke verschiedene Redaktionen erganzend veremigte (S. 286) Gewiß, an und für sich 'könnte' es von dem Diaskeuasten nusgegangen sein Glaubt dem Dahlmaim wirklich, daß andere Leute niebt auch sehon an diese Möglich keit gedacht haben! Ich wenigstens habe mit an jener Stelle (S. 54)

ausdrucklich die Frage vorgelegt, ob der Diaskenast die Sage in der jungeren Form aufgenommen habe oder ob der Text der Sage nach der Diaskenase geandert wurde. Und die Antwort auf diese Frage lautet meiner Ansicht nach so klar und deutlich, we man es nur wurschen kann.

Nach dem ubereinstimmenden Zeuguis aller buddhistischen Fassungen. des Harivamsa und des Buddhacarita, spielte in der alten Fassung die Königstochter Säntä die Rolle der Entfuhrerin. Nach dem heutigen Texte des Mahābhārata wird Rsvasrnga von einer Hetare entfuhrt, allein in der Rahmenerzahlung, die von keinem anderen als dem Diaskeuasten herruhren kann 1), wird gefragt; 'Und wie sah iene Santa aus, die energische Königstochter, die den Sinn des Gazellengeborenen betorte?' Daraus folgere ich. daß der Diaskeuast die Sage in der alten Fassung mit der Santa als Entfuhrerin aufnabm, und daß ein Spaterer in der Erzahlung die Säntä in eine Hetare verwandelte - was sich, nebenbei bemerkt, durch geringfugige Textanderungen bewerkstelligen ließ - dabei aber vergaß, auch die Frage der Rahmenerzahlung in diesem Sinne abzuändern Ich weiß nicht, wie man sich dieser Schlußfolgerung entziehen will Dahlmann freiheh wird vielleicht sagen 'Nein; der Dichter-Diaskeuast kannte beide Fassungen. Die Fassung mit der Hetare legte er seiner Darstellung zugrunde: daß ihm auch noch eine andere mit der Königstochter als Entfuhrerin bekannt sei. hat er eben durch jenen Satz in der Rahmenerzahlung andeuten wollen." Solcher Argumentation wurde man allerdings machtlos gegenüberstehen. Aber damit ware auch dem Mahabharata das Urteil gesprochen Es ware in dem Falle nicht das Werk einer 'genialen Kraft', sondern das eines Idioten und stande als solches allerdings außerhalb des Bereiches einer vernunftigen Kritik Indessen tue ich Herrn Dahlmann vielleicht Unrecht, wenn ich ihm derartige Anschauungen zuschreibe. Denn über diese Anderung des ursprunglichen Textes, die wichtigste von allen, da durch die Einfuhrung der Hetare ein ganz neuer Zug in die Sage kommt, - über diese Anderung schweigt Herr Dahlmann vollstandig. Und doch tragt er kein Bedenken. die von mir angewandte Methode in Bausch und Bogen als unhaltbar und willkurlich zu verwerfen!

Ausfuhrlich verbreitet sich Dahlmann dagegen über die von mir angenommenen Anderungen im Anfang des Textes Ich kann ihm indessen den Vorwurf nicht ersparen, daß er meine Bemerkungen offenbar nur sehr fluchtig gelesen lat. Er schreibt mir Ansichten zu, die ich nie gebabt habe Er sagt (S 284) 'Nach Luders gehört die Erzahlung vom Zorne der Brabmanen und von der als Strafe folgenden Dure überbaupt nicht zur altesten Tassung.' Ich babe nirgends eine derartige törlichte Behauptung aufgestellt. Samtliche Fassungen der Sage mit Ausnahme der des Mabävastu<sup>2</sup>) beriehten,

<sup>1)</sup> Siehe die Bemerkungen S. 6

Naturheh fehlt die Durre auch bei Ksemendra, der die Erzahlung des Mahä-8402. Inders Wieles Schriften.

daß im Lande des Königs eine Durre ausbrach, der nur dadurch abgeholfen werden konnte, daß man den Ravasrnga ins Land holte. Die Durre ist als Begrundung der Expedition der Königstochter ein ganz unerlaßlicher Zug der Sage, wie abgeschmackt, ja unbegreiflich die Erzahlung ohne ihn wird, das laßt sich am deuthehsten gerade aus dem Mahavastu ersehen. Wenn daher Dahlmann gewissermaßen als eine Konzession an mich versichert Gewiß ist die Verführung Rayasrngas in sieh nicht abhangig von der Durre chensowenie hat in sich die Durre etwas mit Ravasrngas Erlebnissen zu tun', so ist das ein Geschenk, das ich energisch zurückweisen muß Dahl mann bringt hier wieder einmal ganz verschiedene Dinge durcheinander Was ich tatsachlich behauntet habe und noch behaupte, ist daß in der ur sprunglichen Fassung die Entstehung der Durre nur kurz durch ein Ver sehen des Purolita des Königs' motiviert war, wie sie in ahnlicher neben sachlicher Weise in den Fassungen des Padmapurana, des Ramayana usw begrundet ist. Erst nachtraglich wurde die ausführliche Motivierung der Entstehung der Durre hinzugefugt, die Gesehichte von der Beleidigung des Brahmanen durch den König usw., die allerdings mit der eigentlichen Rsyasrnga Sage gar nichts zu tun hat!) Ich kann es mir unter diesen Um standen wohl ersparen, auf die Ausfuhrungen Dahlmanns hier naher ein zugehen um so mehr, als er neues Material das zur Lösung der Frage bei tragen könnte, nicht beibringt. Er kampft nur mit den Waffen einer Dia lektik, die vielleicht für einen Augenblick blendet, von der ich mir aber keinen dauernden Nutzen fur die Wissenseliaft zu versprechen vermag\*)

vastu einfach versifiziert hat siehe unten S 69. Von der ganz umgestalteten Er zahlung bei Hemacandra sehe ich hier überhaupt ab

<sup>3)</sup> Ein Mißverständnis hatte eigentlich ausgeschlossen sein sollen da ich auf 8 4 den Sanskrittext mit Hervorhebung der meiner Ansicht nach unechten Zeilen abzedruckt habe

<sup>2)</sup> Als eine Probe more das Folgende dienen. Auf S 286 sel reibt Dahlmann Oder will Luders behaupten daß dem Diaskeuasten nur eine Fassing zu Gebote gestanden habe. Wenn er das aber nicht beweisen kann, wenn es vielmehr festatisht daß der Diaskeuase die Itihasa Literatur in mannigfacher Bearbeitung gloich zeitig vorlag dann laßt sich auch nicht von Umarbeitung des Mahabharata spreel en weil sich Elemente verschiedener Quellen zeigen die sich hier dem Purana dort dem Ramayana an dritter Stelle der buddlistischen Literatur nahern. Litera möre ein mal das ganze zyklische , l açı hil am akhı anam des dritten Buches oder den Nahusl a Zyklus untersuchen er wird finden wie das Bestreben obwaltet eine Legende an die andere zu reihen. Szenen verschiedener Textredaktionen in ein Ganzes zu bringen lediglich um den gleichen Stoff zu einem engeren Ganzen als Zyklus zu vereinigen Wieviele Über und Umarbeitungen waren da enzunehmen! Das ist nichts als Rhetorik Was soll der Hinweis auf das Väsigtham ähl y änam und den Nahusa Zi klust Ganz abgesel en davon daß sie ein recht sehl ehtes Analogon bilden da ja von einer Sammlung von Sagen uber Rejaspaga von einem Rajaspaga Zykline gar nicht die Redo sein kann was nötigt denn zu der Annal me daß die Verhaltnisse bei der Reyasriga Sage genau so I egen wie dort? Angenommen Diblmann hätte reel t emo Spezialuntersuchung ergabe daß der Dinskeunst versch edene Sagen über Vafietl a

Anstatt hier die Grunde zu wiederholen, warum meiner Ansicht nach der Text verandert und zwar nach der Dinskeusse verandert worden ist, will ich daher heber auf einige Tatsachen hinweisen, die sich aus einer Vergleichtung des Textes der Sage in der Grautha-Rezension mit dem der Vulgata ergeben. Der neue Text wird auch über das Verhaltnis des Padmapuräna zum Mahäbhärata Klarheit schaffen und zeigen, daß die ablehnende Haltung Dahlmanns gegenüber meiner Annahme einer Beeinflussung des Epos durch das Puräna nicht gerechtfertigt ist.

Der folgende Text ist der Grantha-Handschrift der Royal Asiatæ Society, Whish No. 02 (1), entrommen. Die Rsyaśriga-Sage fullt in G¹) die adhyāyas 111—114 = N 110, 22—113²). Die Handschrift ist sehr nachlassig geschrieben, und es laßt sich unmöglich bestimmen, wie weit man berechtigt ist, die richtigen Lesarten von N einzusetzen. Ich ziehe es daher vor, den Text genau in der Gestalt zu geben, wie er in der Handschrift vorliegt²). Lonnakal !

- 1 esa devanadi punya Kausiki Bharatarsabha | Vishāmitrāsramo ramva esa tāta prakāšate !! [110, 221
- 2 déramaé caira punyákhyak Käéyapasya mahdimanah | Réyaéringas sulo yasya tapasvi samyatendriyah || [23]
- 3 tapaso yah prabhātena tarsayām āsa Vāsavam
- anāvrstya bhayād yasya vavarsa ValaVrttrakā | [24]
  4 mrsān jātas sa tejasvī Kāšnapasna sutah prabho |
- 4 mrsan jalas sa tejasvi Kasyapasya sutan prabho | rsayo Romapādasya yas cakārātbhutam mahat || [25]
- 5 nivrititesu sasyesu yasmai Śāntān dadau nrpah | Romapādo duhitaram Sāvitrīm Savitā yathā || [26]

Yudhi

6 Réyaérmgah katham mrsām utpannah Kāéyapā duyah | viruddhayonisamsargam kathañ ca tapasā vrtah || [27]

und Nahusa gesammelt und in das Epos aufgenommen habe, inwiefern wurde denn dies Eggebnis den Nachweis entkraften, daß der Text der Raysfriga. Sage interpoliert worden ist! Und was soll die Behauptung bowessen, die Itäbisa Literatur habe der Diaskeusse in mannigfacher Bearbeitung gleichzeitig vorgelegen! Ich bezweifle keinen Augenblick, daß das eine oder andere Itäbisa schon zur Zeit der Diaskeusse des Mahübhartat in verseinedenen Fassungen existierte, daraus folgt aber dech nicht, daß es nun auch von der Reysäringa Sage damals sehon mehrere Fassungen gegeben haben muß! Es laßt sich im Gegenteil mit hochster Wahrscheinhichkeit behaupten, daß zur Zeit der Diaskeusse nur die altere Fassung der Sage bestand. Und dies durch eine eingehende Prufung eines betrachtlichen Materiales gewonnene Ergebnis glaubt Dalilmann mit em paar allgemeinen Phrasen unstellen zu konnen

9) Mit G bezeichne ich den Text der Grantha Handschrift, mit N die in Någari gedruckten Ausgaben, wobei durch  $\mathbb{N}^0$  und  $\mathbb{N}^0$  zwischen den in Bombay und Calcutta erschienenen Ausgaben unterschieden wird

<sup>2</sup>) Adhyāya 110 schließt in G mit der Geschichte von dem winderbaren Berg Rsabhakūţa (in G Vrşabhakūţa) Die Emteilung von G ist sicherlich die bessere.

<sup>3</sup>) Die Zahlen rechts in eckigen Klammern beziehen sich auf die entsprechenden Strophen in N<sup>b</sup>

7 kımarithañ ca bhayāt tasya Śakro bālasya dhimatah 1 anāvrstuām praerttāvām vararsa ValaVrttrahā | [28] 8 kathamrupa ca Śāntābhūd rānaputrī patieratā lobhayam asa ya ceta mraibhūtasya tasya vai | [29] 9 Romapadas ca rajarsır uyathasrayata dharminika 1 latham var visaye tasya navarsat Pakašāsanah | [30] 10 etan me bhagavin sarram erstärena eathätatham 1 vaktum arhası susrüsod Rinasrmaasva cestilam il [31] Lomasah | 11 Vibhandakasya brahmarses tapasa bhandatmanah amoghaviruuasua sata Pravapatisamaduutih | [321 12 srunu putro yathā jāto Riyairmgah pratapavān 1 mahādvutir mmahūtevā bāla sthavirasammatah | [33] 13 mahāhratam samāsādya Kāśyapas tapası sthitah | dirakakālaparišrānto rmr devarmsammatah | [34] 14 lasya relah pracaskanda destrāpsarasam Urvašim | apsupasparsalo rājan megi tac cāpībat tadā | [35] 15 saha toyena trestă să garbhany abhavat punah | [30a] amoghatrād ridhes carra bhāritrād era nirmmitāt | [37b] 16 lasyām mrayām samabhavat tasva putro mahān reih || tasyasemgas taponityo vana era vyararddhata [] [38] 17 tasya réyaérmaam étrast rajann üsin mahatmanah | te Riyasrmga tiy uktas sa tadā Pāndararsabha | [39] 18 vasate distapurionyah pitur unyatra manusah ( tasmāt tasya mano nityam brahmacaryyebharan nrpa | [40] 19 elasminn eva käle tu sakha Daršathasya vai 1 Romapāda ili khyāto hy Amgānām išvarobhavat [] [41] 20 tena kamah keta methya brahmanebhya eti érutih | [42a] darvopahatasatrena dharmmarñena po Bharata 1 21 sa brāhmanoparstvaktas tathā Bhāratasattama [[ [42b] purohitāpacārena tasva rāvio vadrehšavā 1 22 na vavarsa sahasrālsas tatopīdyanta vas prajūh [[43] sa brāhmanān paryyaprehšat tapoyuktūn manīsinah [ 23 pravarsane surendrasya samartikah prihicipatik [ [44] Latham pravarse Parjanya upāyah parimršyatām 24 tam ucus codităs tena syamatăni manisinah [45] tatras ir eko munivaras tam rājanam uvaca ha [[ 25 Lopitas tava rajendra brāhmanā nistutin carah [ [46] Ršvašrmaam mumvaramm anayasvadya pārtthiva 1 26 ainevam anabhijñañ ca nārinam ārjare ratam [] [47] sa ced avalared rajan visayan te mahatapah 27 sadyah pravarse Parjanya iti me nasti samsayah | [48] etach śrutya vanam raja gatya niskrtim atmanah |

```
28 sa krtvā punar āgachšat prasaunesu mahātmasu || [49]
         raianam agatam matea pratisanianrhuh prajah | [50a]
      29 sa ca tāh pratuagrāha mieva hitalri sadā II
         talomaapatir ähüna sacivan mantrakovidah | [50b]
      30 Rénasrmagame natnam akaron mantraniscane ||
         nāddhyagachšad upāyan tu tair amātyais sahācyutah | [51]
      31 sästraniais saciyair nnityam nityan ca paralisthatam
         tata anayayam asa yaramukhya mahiyatih | [52]
      32 resuas sarvatra niekrantas tā uvāca sa pārtthijah ||
         Révaérmaam rech putram anavaddhyam upavatah | [531
      33 lobhayıtıā hi mā visvam visayam mama sobhanāh []
         tā rāvabhavabhītāš ca šūpabhītāš ca vostah \ [54]
      34 asakyam ūcus tat kāryyam visannā gatacetasah ||
         tatra tv ekā saradvosā rūsānam sdam abravīt | [551
      35 prayatisye mahārāja tam anetun tapodhanam ||
         abhipretāms tu me kāmān samanunīātum arhasi | [56]
      36 tatas saksye lobhayitum Réyasrmgam rses eutam
         tasyās sarvam abhiprāyam anvarjānas sa pārtthivah | [57]
      37 dhanañ ca pradadau bhūrs ratnāns ensidhāns ca il
         tato rūpena sampannā vayasā ca mahipate |
      38 striva adava kascit sa jagama yanam anjasa 11 [58]
       || 11 y Āranyaparvant Réyaérmgopākhyāne ekādašašatatamoddhyāyah||
Lomašah |
       1 sā tu nāruu āsramaŭ cakre rājakārujārtthasiddhaye
         sandesac carra nrvate srasaddhyac carra Bharata | [111.11]
       2 nananusnanhalair erksaih kririmair upasobhitam
         nānāpuspaphalopetas svadukāmaphalapradash | [2]
       3 atīva ramanıyan tad atıra ca manoharam
         calre nāruy ūšramam ramyam atbhutopamadaršanam | [3]
        4 tato nebaddhya tan navam mam apa Küsyapasramat \
         cāravām ūsa purusair vihāran tasya tai muneh | [4]
        5 tato duhıtaram vesyam tvamadhayetikriyatam |
         drstvāšramam Kāšyapasya prāhinot buddhisamyutām | [5]
        6 sā tatrāgatya kušalā tapomityasya sannidhau 1
         äśraman tam samāsādya dadarša tam rses sutam | [6]
reśyā |
       7 kaccın nu te kusalan tapasvı
              pıtā ca te kaccıd ahıtateyāh |
         laccit bhavan nepa te căframesmin
              tvām vai drastum sāmpratam āgatāsmi | [7]
        8 kaccıt tapodharmma te tāpasānām
```

kaccic ca vo mülaphalam prabhutam |

```
kaccıt tvană prinate carra ripra
             kaccıl svaddhyayah kriyated Rhyasringa | [8]
Ršyašrmga |
       9 mugdho bhavan yyotir isa prakatate
             manye caham tram abhiradaniyyam
         pādyan teham sampradāsyāmi kāmān
             nathādharmmamūlaphalāns casva [[ [9]
      10 kāšyām brsyām āsve yathapajosam
             krenāmnenāvriāvanam sabhāvām !
         kva cāšramas tāraka nāma cedam
             vada brahman carase devatatvam | [10]
vesyà
      11 mamāšramam Kāšyapaputra ramyas
             trivoranas sarlam imam parena
         tatrā svadharmmonapıviidhanam no
              na codakam pädyam upaspreämah | [11]
      12 phalānı pakvānı dadānı tesām
              bhallātakāny āmalakāns casva |
         bilvanı caivemgudadhanvalānı
              privālakānām kāmakānām kurusva | [13]
      13 sā tāni sarvāni visarpayitvā
              bhalsuān mahārhān pradadau ca tasmas
          tānn Ršyašrmgāya mahūrasāns
              bhršam svarūpāni ca modakāni [[14]
       14 dadau ça mālyāns sugandhavants
              citrans vasamsi ca bhanumanti l
          vānāni cāgrāni tato mumoda
              ca kridae carva prarahāsa carva || [15]
       15 sā kantukenāramatāsya mate
              vibhajyamāna phalitam latera
          gätrais ca gäträni nişicyamänä
              samāslisac casakrd Ršyašrmgam [ [16]
       16 cutan akalānu tilalāš ca sel sān
              prapuspalany aranamyävibhayya
          vilanamäneva madabhibhutā
              pralobhayam üsa sutam maharseh | [17]
       17 athā Réyaéringas tu tat samiksya
              punah punah pidyā ca kāyam usyā |
          hy apeksamāno šanakair jagama
              krtrügnihotrasya tathā videšam [] [18]
```

<sup>17</sup> MS Interpunktionszeichen hinter punah punah. Interp. fehlt hinter asyd. Interp. hinter jagima. Interp. fehlt hinter sidesam.

```
18 tasvām gatāņām madanena matto
              ricetasas cābharad Rsuasrmaah
         tām eva bhārena gatena sūnuo
              vinisvasanu ūrttarūpo babhūva | [19]
      19 tato muhūrttād dharipimgalāksa
              pracestito romabhir anakham sa [
         sväddhvävavän vrttasamädhvukto
              Vibhandalat Käsyapah pradur asit [ [20]
      20 sopasyad āsīnam upetya putram
              ddhyayantam ckam vyparitacittam [
         ıınısvasantam muhur ürddhradrsiim
              Vibhandalah putram uvaca dinam [ [21]
      21 na kalmiä samidhah kin nu täta
              kaccid dhutañ cannihotran travadya [
         sunirmmuktam sruksruvam homapātram
              kaccıt savatsa ca krta krtvayadya | [22]
      22 na vai yathāpūrvam ivāsi putra
              cintăparai căsi vicetanai ca [
         vinotimantrah kim ihādua khinnah
              prehšāmi tvām ka ihūgatobhūt [[23]
       | sty Āranyaparvanı dvādašašatatamoddhyāyah |
Réyaérmgah |
        1 shūgato satīlo brahmacārī
              na tai dîraho nātihrasio manastin |
         surarnararnah Lamalavatakso
              sulas surānām na šobhamānah [ [112, 1]
       2 samrddharūpas saviteia diptas
              sudhaksnakrsnäksataras cakorāt |
         nīlāh prasannāš ca jatās sugandhār
              karanyarayyugratkatäs sudisykäh 🍴 📳
        3 ārādharūpah punar asya karne
              vibhrājate vidyud ivāntariksam
         dvau casua mudav adadharena Lantham
              azātalomau sumanoharau me | [3]
        4 vilagnamaddhyaś ca sunāpideše
              kanthe ca tasyātikrtapramānam
         taddhāsya cırāntarıtāv iti
              hıranmayî mekhalä me yatheyam | [4]
        5 vicestamānasya ca tasya tani
              kuranti mattās sarasīva hamsāh
```

<sup>19</sup> MS Interp fehlt hinter sa

```
cīrānı tasyātbhutadaršanānı
       nemāni tadvan mama rūpavanti [ 6]
6 vastrañ ca tasyātbhutadaršanīyyam
       samāhrtam hrādayatīva cetah
   pumskokilasyeva ca tasya vänīm
       tām šrunvato mentarstoyam ātmā [[7]
7 yathü ranam müdharamäsamaddhye
       samīrītam svasanenābhībhāti
  tathā sa cāpy uttamagandhapunya
       nisevyamānah pavane tāta [ [8]
8 susamyatāš cāpi jatā rīviktā
       dvardhīkrtā bhānts lalātadeše
   karnau ca citrair varacakraiākais
       samāvriau tasya surūpavatbhih | [9]
9 tathā phalam vrttam atho vicitram
       samāharat pāninā daksinena [
   tat bhūmim āsādya punah punas ca
       samutpapady athhutarūpam uccash [ [10]
10 tac can hiva parivarttate sa
       väteritä vrksa svävaghürnah [
   tam preksya me putra ıvümaränäm
       pralih paran tamta ratis ca jātāh [[ [II]
Il sa me samāšlisya punaš šarīram
       jatāsu grhya saranamya raktrah [
   vaktre ca vaktram pranidhāya šabdam
       calara yan mejanayat praharsam [[ [12]
12 na cāpi pādyam bahu manyatesau
       phalanı cemanı maya krtanı 1
   evamvratosmiti ca mām avocat
       phalānı cānyānı navāny adān me | [13]
13 mayopayuktāns phalāns tāns
       nemāns tulyāns rasāns tesām [
   na cāpi teşā tvag iyam yathesām
       sārāni naisām iva santi tesām [] [14]
14 tovāni caivātirasāni mahvani
        prādāt sa vas pātum udārarūpah |
   pitvawa tany abhidhikam praharso
        mamābhavat bhūš caliteva cāsīt | [15]
15 ımānı cıtrānı sagandhavantı
        mûlānı tasya grathıtànı pānak |
    yānı prakiryyawa galas tvam eva
        sa äśraman tapasā dyotamānah || [16]
```

```
16 gatena tenāsmi krte vicetano
             gătrañ ca le samprali tapyatīva
         ıchsamı tasyantılam aşu gantum
             tañ cawa nityam parwaritamanam | [17]
      17 ichšāmi tasyāntikam eva tāta
             kā nāma sā vratacaryyā ca tasya |
         ıchsamy aham carıtum tena sarddham
             nathā tapas sancarity ugradharmmām | [18]
       II ity Āranyaparvani Ršyašrmgopākhyāne pituh putrasamvādo
                   nāma trayodašašatatamas sargah ||
Vibhandakah |
       1 raksāmsi caitāni caranti mitra
             rūpena tenātbhutadaršanena 1
         atulvarūpānu atiahoravanti
             vighnan tathā tapasas cintayanti | [113, 1]
       2 satūparūpāns tu tāta bhūtvā
             ulobhya bhūpo uwdhair upāyaih
         sukhāc ca lokāc ca nipālayanti
             tānu ugrarupāni murīn vanesu II [2]
       3 na tāni serela munir yyatātmā
             satān lokān prārtthayānah kathañcit
         krivā viahnan tapasas tādasanis
             tapodhanān tapasah patanti | [3]
       4 asazzanenācarılānı pulrā
             pāpāny ameyāns madhūns tāta
         mālyāns castāns na vas munīnām
             vratāni citrowalagandhavanti | [4]
       5 raksāmsi tāniti nivāryya putram
              Vibhandakas tān mrgayām babhūva |
         nāsādayām āsa yathā tryahīna
             tathā sa paryyāpavrtośramāya | [5]
      6 yatha punah Kasyapo yar ragama
             phalāny āharttum vidhinā sasramena |
         tathā vunar llapayıtum jagāma
             sā rešyā yosin munim Ršyāšramam | [6]
      7
                                 prahastas
             sambhrāntarūpopy abhavat tadānīm |
        provāca carnām bharadāšramāya
             aachšāra cāsī na pītā mamets | [7]
      8 tato rājan Kāšyapasyaikaputram
             maresua nagena vimucua nadam |
```

```
pramodayantyo vividhair upāyair
      ājagmur Amgādhipates samīpam | [8]
9 samsthāpya tam āšramadaršanāya
       santārītā navam atīva šubhram i
   tīrāpādāya tathawa cakre
       rājā gūdho nāma vanam vicitram | [9]
10 antahpure tan tu nivesya rājā
       Vibhandakasyätmajam ekaputram |
   dadarša meghais sahasā mahrstam
       üpüryyamünañ ea jagar jalena | [10]
11 sa Ropadādah paripūrnakāmas
       sutān dadāv Ršyasrmagya Santām |
   Lopapratikăraratan te cakre
       gobhis ca märgesv atha karsanañ ca | [[11]
12 Vibhandalāšyāvrajataš ca rūjā
       pašūn prabhūn pašurūpāms ca vīrān
   samāvišat putragrādhnur mmaharsir
       Vibhandakah pariprehsed yathavat [ [12]
13 na vaktavyah prämšalibhir bhavatbhih
       putra te pasavah karsanañ ca |
   kın te priyam kim priyatā maharse
        tadā sma sarve tava vācı baddhah || [13]
14 athapāyām sa muniš šāntakopa
        stam -āśramam mūlaphalam pragrhya |
   anvesamānaš ca na taira putram
        dadarsa cukrodha tatah param sah | [14]
15 tatas sa kopena yıdaryyamanas
        tach samkamänomgapater vryänam
   gagāma yam vā prati dhaksyamānas
        tam äharäjam visayañ ca tasya | [15]
 16 sa vai śrāntah ksudhitah Kāšyapas tān
        ghosān samāsādītarān samrādhān |
   gopais ca tair incidhaih päyyamänn
        rājendra tām rātrim unāsa tatra [[ [16]
 17 samprāpya satkāram atīva hrstah
        provāca kasya prakrtās sa saumyāh (
    ücus tatas te mabhigamya sarie
        dhanan tapo vihitam sutasya [[ [17]
 18 eram sa dešesv avasarmamānās
        tāms tāms ca grhnan vibudhan pralāpān |
    prašāntabhūyıştharajāh prahrştās
        samäsasädämgapalım purastham | [18]
```

1

```
19 sampūjitas tena nararsabhena
       dadaria putram tridice yathendram
   tata snusañ carra dadarsa Santam
       saudāminīm dyaus caratim yathaira | [19]
20 grāmāms ca ghosāms ea sutañ ca destvā
       Šūntān ea kūntah paramosya kapah !
   cakāra tasmai paritah prasādam
       Vibhaudaka bhümiyater nnarendra | [29]
21 sa tatra niksipya sutaia maharsir
       uraca saruyaanisamanrabharah |
  jäte putre vanam era trajethä
       rāniah priyāny asyo sarvini krtvā | [ 121]
22 sa tad vacah krtavan Rivairmao
       vathā ca vatrāsva miā babhūra l
   Kanta carnam paryyacarad yatha var
       the Rohinim Somam wännrakta | [22]
23 Arundhativa subhagā Vasistham
       Lopāmudrā cāpi yathā hy Agastyam |
   Nalasya vä Damayantı yathablıüd
       vathă Sacı varradharasva carra | [23]
24 Nalayani cendrasenam yathawa
       vasyā nityani Mautgalyasyājamidha | [24a]
   vathā Sitā Dāśarather mmahātmana
       yathā tava Draupadīva 1
25 tathā ca Ršyašrmgam vanastham
       pritya yuktā paryyacaraa narendra | [24b]
   tasyāśramah pūrna veso vibhūti
       mahahradam sobhanayat punyakirtiih |
26 tatra snätah krtakrtyon suddhes
       tirtthäny anyänyani prasamyahi rajan | [25]
   🖔 rty Āranyayarrans Śāntādānan nāma caturdabakatatamo
                       ddhyāyah |
```

ddhyāyah ||

Ein Vergleich dieses Textes mit dem von N ergibt zunachst, daß G
drei Zeilen mehr hat als N N 110, 42

tena kāmāt kriam mithyā brāhmanasyeti nah śrutih |
sa brāhmanah parityaktas tato vas jagatah path ||
ist liier (111, 20) erweitert durch den Einschub einer dritten Zeile
dautopahatasattiena dharmajāenāp. Bhārata |
Im Anschluß an N 110, 50a
rājānam agatam śrutiā pratisamyahrsuh prajāh |

findet sich hier noch die Zeile (111, 29)

sa ca tāh pratijagrāha piteva hitakrt sadā |

Den Vergleichen im N 113, 22f wird endlich in G noch am Schlusse (114, 24) der erharmliche Vers hinzugefugt

yathā Sitā Dāsarather mahātmano

yathā tava Draupadīva (\*)

Mussen wir diese Zeilen als ursprunglich ansehen, oder sind es erst nach der Spaltung der Rezensionen in G gemachte Zusatze? Ahnliche Textverschiedenheiten finden sich ja auch zwischen No und No, und Hop kins hat bekanntlich darauf hingewiesen 1), daß sie durchaus nicht zufallig seien, daß vielmehr Verse zugunsten der Pandavas hinzugefugt, andere fortgelassen seien, weil sie zu ihren Ungunsten sprachen oder um den Text mit der veranderten Erzahlung in Einklang zu bringen, usw. Dahlmann wendet sich (S 21ff ) scharf gegen diese Auffassung. Er hat die beiden Handschriften der königlichen Bibliothek zu Berlin mit No kollatiomert und ist 'dabei auf viele .omissions' der verschiedensten Art gestoßen', allein es sind omissions', 'die ihren Grund lediglich in der Lassigkeit und Unachtsamkeit der Kopisten haben' Allerdings gibt er ein paar Zeilen spiter die Möglichkeit der Interpolation zu 'Damit leugne ich keinesnegs, daß das Mahabhārata interpohert werden konnte und ganz gewiß tatsachlich interpoliert ist Es ist ihm in dieser Beziehung sicherlich kein besseres Los zuteil geworden als allen anderen Werken dieser Art und dieses Umfanges' 'Aber', fahrt er fort, 'um im einzelnen die Interpolation festzustellen, genugt es micht, daß die einen Texte einen Vers oder eine Gruppe von Versen haben welche anderen fehlen, und daß dann nach irgendeinem all gemeinen Grunde gesucht wird, der die Einfugung veranlaßt haben konnte ' Allein, mehr als allgemeine Grunde lassen sich in vielen, ja in den meisten Fällen kaum erwarten Und wenn sich eine Reihe von Auslassungen oder Zusatzen aus demselben Bestreben erklaren lassen, so glaube ich allerdings, daß man berechtigt ist, absiehtliche Anderungen anzunehmen. Allein, wie man über die Erklarung solcher Verschiedenheiten innerhalb der Nägari Rezension auch denken mag, soweit es sich um die Verschiedenheiten zwischen N und G handelt, halte ich es für ein durchaus richtiges Prinzip. in den Abschnitten, die im allgemeinen Vers für Vers übereinstimmen wie z B der Text der Rayasruga Sage, einen Vers, der entweder in N oder in G fehlt, als verdachtig, und wenn sich ein einleuchtender Grund für seine Einfugung darbietet, als interpoliert zu betrachten. Wer solche Verse für echt halt, muß erklaren wie es kam, daß sie in der einen Rezension fort celassen wurden\*)

<sup>1)</sup> A J Phil XIX, 7ff

<sup>2)</sup> Naturi ch kann gelegentisch auch emmal ein echter Vers absichtlich fort gelassen sein

Schen wir uns nun einmal die drei in N fehlenden Zeilen von G genauer an G 111, 20 ist offenbar in der Absieht lunzugefugt, das ratselhaft schei nende Benehmen des sonst als fromm geltenden Königs verstandlicher zu machen Die Zeile verrit sich auch sprachheh als Einsehub, der Instrumental lunkt hinter dem mit its nah érutih sehließenden Satze drein. G 114.24 gibt sich schon rein außerlich als das Machwerk eines Stumpers zu erkennen. die Zeile verstößt gegen Metrik und Sprache, wenn auch das Tehlen des Schlusses vielleicht nur der Überheferung zur Last fallt. Auch der Grund des Einschubes ist leicht ersichtlich in der Reihe der treuen Gattingen durften doch Sitä und Draupach nicht fehlen! G 111, 29 endlich ist offenbar nberhaupt erst hinzugefugt als pratisamjahrsuh in G zu pratisamjagrhuh verderbt worden war Ich glaube nicht, daß jemand im Ernste die Echtheit dieser drei Zeilen behaupten wird. Es sind spatere Zusatze, und es zeiet sich hier, wie leicht solche Zus itzo gemacht werden konnten. Wenn aber die Grantha Rezension Zusatze erfuhr, warum sollen wir denn annehmen daß die Nägari Rezension von ihnen versehont geblieben sei?

Nun hat aber N tatsachlich vier Strophen die in G fehlen 110 36b 37a, 111, 12, 112, 5 und die Halbzeile 112, 19 Was zunachst Strophe 112, 5 betrifft, so wird ein allerdings nicht notwendig durch den Zusamienhang gefordert Allein es ist mir doeh sehr wahrscheinlich daß sie nur durch ein Versehen des Schreibers in unserer Handschrift weggefallen ist. Die Strophe schließt ebenso wie die vorausgehende mit yatheyam, und der Schreiber übersprang sie daher ein Versehen das besonders in Grantha Handschriften nicht selten ist. Auch N 112 19 mag erst sekunder geschwunden sein Tur den Sinn erforderlich ist die Zeile allerdings nicht sie ist vielmehr inhaltheh nur eine Wiederholung von Strophe 17 und 18 und macht überdies die Strophe dreizeilig. Wichtig dagegen ist das Fehlen von N 110 36b 37a.

sā puroktā bhagaratā Brahmanu lokakartrna | detakanyā mrgi bhūtrā munim suya timoksyase || und N111 12

> bhavatā nābhitādyo 'ham abhitadyo bhavan mayā | vratam etādršam brahman parisvajyo bhavan mayā ||

Ich hatte (S 121) zu zeigen versucht daß diese beiden Verse nicht ursprunglich sein könnten daß sie vielinicht spater mit Benutzung zweier Verse des Padmapurans Pätälakh 13,6

mrgibhuya rane tidha munim suya vimoloyase | und 13-36

> sāha tam nābhīvādyo **'smī abhīvādyo bha**tān mama | evam eva vratam mah**yam nasanam samšra**ye kvacīt ||

verfaßt und in den Text eingeschoben seien. In G fehlen die beiden Strophen tatsachlich. Ich meine eine Methode kann doch nicht so 'unhaltbur' und 'willkurlich' sein, wenn sich die mit ihrer Hilfe gewonnenen Ergebnisse in dieser Weise bestatigen

Der neue Grantha-Text lehrt uns aber noch mehr Ich war in jenem fruheren Artikel von der Ansicht ausgegangen, daß die Veranderungen, die mit dem Texte des Maliabharata vorgenommen sind, alle von einem und demselben Überarbeiter herruhrten Jetzt sehen wir, daß die dem Purana entnommenen Verse crst in N eingefugt worden sind, wahrend die ubrigen, oben S 3ff besprochenen Anderungen, da sie sich auch in G finden, schon in dem G und N gemeinsamen Urtexte gestanden haben mussen Daß diese altere Schicht von Interpolationen unter dem Einflusse des Padmanurana gemacht worden sei, laßt sich nun nicht mehr beweisen. da sich wörtliche Anklange an das Purana, die allein einen direkten Zu sammenhang beweisen können, in ihnen meht finden. Ausgeschlossen ist naturlich eine Aulehnung an das Purana nicht. Wie es absolut sicher ist, daß ein Spaterer die Vorgeschichte der Gazelle dem Purana entlehnt und in das Epos eingefugt hat, so mag ein anderer auch zum Beispiel die Anregung zu der Ersetzung der Königstochter durch die Hetare aus dem Purana empfangen haben Jedenfalls ist das Padmapurana der alteste brahmanische Text, in dem von Anfang an die Hetare als Verfuhrerin auftritt1), und an und für sich ware eine Umgestaltung des epischen Textes unter dem Einflusse eines Purana wohl begreiflich. Allem der positive Nachweis dafur laßt sich nicht erbringen und in dieser Hinsicht mussen meine fruheren Ausfuhrungen modifiziert werden. An der Annahme, daß der Text schon vor der Spaltung in die Rezensionen G und N Verande rungen erfahren habe, halte ich aber fest, und zum Teil wird diese Annahme durch G direkt bestatigt. In N lautet der Anfang der Frzahlung von Lomapada

elasmını eva kale tu sakhā Dosarathasya vu |
Lomapāda iti khyāto hy Anganām išcaro 'bhavat |] 110,41 |]
tena kāmāt kītam mitikyā brahmanasyet, nah šrinth |
sa brāhmanaih parityaktas tato va yagatak patih || 42 ||
purohilāpacārāc ca tasya rājho yadrechayā |
na waxīra saharatkas tato 'palyanta va prajāh || 43 ||

Streicht man, wie ich oben S 4 vorgeschlagen habe, Vers 42 so stört das ca in Vers 43 Nun finden wir aber in G die Lesart purchter practieren E scheimt mir unmöglich, daß sie aus der von N gemacht sein sollte, der Satz ohne das ca ist im Zusammenhauge des Textes, hinter dem unechten Verse 42, völlig nuklar, da die beiden Grundo für das Eintretein der Durre nun ganz unvernittelt nebenenander stehen Es ergibt sieh

<sup>9)</sup> Auch in der Begrundung der Durn, in der Lizahlung von dem Benehmen des Vaters nach der Linfüllrung und in der Cerchelichts von seiner Versöhnung scheint mir das Puräns älter zu sein als die getzige Fassung des Vlahäblistete.

<sup>2)</sup> Igl Winternitz, Notes on the Mahabharata JR 18 1897, S 747ff

vielmelir, daß purohitapacarena die ursprungliehe Lesart ist, die sich auch nach Einschub des unechten Verses zunachst noch erhielt, und daß erst in N der Text verandert wurde, um die Fuge zwischen den beiden Versen zu verwischen

Dasselbe geht aus einem zweiten Falle hervor Ich habe schon oben S 4 bemerkt, daß in dem echten Verse 110, 47

Rsyasrngam munisulam ānayasva ca pārthita |

der Schluß leicht verandert worden sein musse, wie das ca zeige Das ca steht aber tatsachlich in G nicht, hier finden wir anaugsvädug. Auch hier ist also der Text in N nachtraglich geglattet worden, wahrend G die ursprungliche Lesart bewahrt hat

Allein auch jene alteren Interpolationen brauchen durchaus nicht alle von einer Hand herzuruhren. Die Erzahlung von dem Zorne der Brahmanen und ihrer Versöhnung mag z B von einem anderen stammen als die Einfuhrung der Hetare Von einer systematischen Bearbeitung ist nichts zu spuren. Offenbar hat vielmehr der eine Rezitator hier der andere dort etwas eingeflicht oder nach seinem Gutdunken verandert laßt sich die Entstehung der verschiedenen Rezensionen begreifen. Hand schriftliche Verderbnisse. 'Lassickeit und Unachtsamkeit der Konisten' reichen hier zur Erklarung nicht aus. Das zeigt schon ein Blick auf die von Winternitz im Indian Antiquary 1) veröffentlichten Proben aus dem Adiparvan von G Und bei besonders beliebten und oft vorgetragenen Buchern wie zum Beispiel dem Virätaparvan zeigen N und G noch viel größere Verschiedenheiten Die Rezensionen gehen hier so weit auseinander wie die des Ramäyana, und wenn G auch keineswegs durchgangig als die bessere zu bezeichnen ist, so hat sie doch in vielen Fallen das Ursprungliche trener bewahrt als N Es stebt somit fest daß souch! N als auch G all mahlich im Munde der Rezitatoren Umgestaltungen erführen warum sollte es dem Texte vor der Spaltung in die Rezensionen besser ergangen sein?

Daß wir aber auch, abgesehen von größeren Interpolationen durch aus keinen Grund haben, den Vulgata Text des Epos als ein treues Abbild des Urtextes zu betrachten, lehrt ein Vergleich der Lesarten von G. Trotz des verwahrlosten Zustandes der Handschrift erweisen sich die Lesarten von G vielfach als die besseren. So finden sich in G stets die alteren vedt schen Namensformen Vibhandala und Rsyasrnga Die letztere Form findet sich allerdings auch in Nb, ist hier aber, wie ich glaube mit Unrecht von dem Herausgeber eingesetzt worden Denn in N heißt es zur Begrundung semes Namens (110, 39)

tasuarseh érnaam sirasi rajann asin mahatmanah 1 Das fuhrt darauf, daß der Name Rsyasrnga2) etymologisiert werden sollte In G aber haben wir die zweifellos altere Lesart tasvaršvašrngam. In N

<sup>1)</sup> Vol XXVII, S 67ff, 92ff, 122ff

<sup>2)</sup> Spater wirklich Raifruga, siehe unten S 73

ist also der jüngeren Namensform zuliebo auch der Text in 110, 39 geandert worden Andere, entschieden bessere, Levarten von G sind 110, 27 Kääyapää dvyak anstatt Kääyapäänajah, 110, 29 mryölhäätasya anstatt mrgabhütasya, 110, 42 tena lämäh kriä mithyä anstatt tena kämät kriam mithyä, 110, 47 aineyam anstatt täneyam, 110, 40 etac chruitti vanam räjä galivä niykritm älmanah ] sa kritä pinnar ägacchat anstatt etac chruitti vaco räjan kriti nishtim älmanah ] sa galivä pinnar ägacchat, 110, 51 näähyagacchad upäyam in anstatt so dhyagacchad upäyam in, 111, 2 upašobhitam anstatt upašobhitaih, 111, 5 budähisamyutäm anstatt budähisammatäm, 111, 9 millaphäläni anstatt phälämiänn, 112, 1 manasun anstatt manasur, 112, 1 sulah suränäm anstatt sudah suränäm anstatt sudahisammutäm dyucaranim²) anstatt saudäminim uccaranim Weitere bessere Handschriften werden in dieser Hinsicht sicherlich noch mehr ergeben

Ich kann nach alledem Dahlmanns Anschauung, daß der Text des Epos von Anfang an so gelautet habe, wie er heute in N gedruckt dasteht, nicht beipflichten Die Ravasrnga Sage sebeint mir ein schlagendes Beispiel dafur zu hefern, daß der Text nach der Dieskeusse Veranderungen erführ Doch behaunte ich damit keineswegs, daß nachtragliche Interpolation nun das einzige Mittel zur Erklarung aller Schwierigkeiten sei. Ob Interpolation auch in anderen Fallen und überhaupt in größerem Umfange stattgefunden hat das können nur genaue Einzeluntersuchungen lehren Nur von solchen ohne vorgefaßte Meinung unternommenen Untersuchungen laßt sich ein' Fortschritt in der Erkenntnis der Genesis des Epos erwarten<sup>3</sup>) Erst wenn uns eine größere Zahl von Einzelergebnissen vorliegt, können wir hoffen, durch eine Zusammenfassung derselben auch ein richtiges allgemeines Bild von der Entstehung des Epos zu gewinnen Das ist freilich genau der ent gegengesetzte Weg als der, den Dahlmann einschlagt und in der Einleitung . zu seinen Mahäbharata Studien zu begrunden versucht hat Allein seine Ausfuhrungen können mich nicht überzeugen. Ich glaube nicht daß sich annehmbare Resultate ergeben werden, wenn man an das Mahābhārata mit einer a priori gebildeten Theorie herantritt. Ob das die Dalilmannsche Embertstheorie oder die Holtzmannsche Bearbeitungstheorie ist, bleibt such glerch, an und fur sich ist die eine nicht besser und nicht schlechter als die andere

Fur Emzeluntersuchungen ichlt es aber augenblickheh noch an dem wichtigsten Hilfamittel, an einem zuverlassigen Tette Ich hoffe, auch dieser kleine Aufsatz wird gezeigt haben, daß wur ims auf die gedruckten Ausgaben micht verlassen können, daß vielmehr die Heranziehung von Handschritten unerläßich ist, und daß wir mit ihrer Hilfe manche Schwierig keit gewissermaßen auf mechanischem Wege und mit größerer Sicherheit

<sup>1)</sup> Siehe S 30, Anm 2

<sup>1)</sup> Aus duquécarantim ru erschheßen

<sup>2)</sup> Vgl die Bemerkungen von Winternitz WZLM 14, 76f

lösen können, als es der inneren Kritik allem möglich ist. Möge daher der von Winternitz ausgesprochene Wunsch nach einer kritischen Ausgabe des Mahäbhärata bald Verwirklichung finden

Ich möchte diese Gelegenheit zugleich benutzen, um einige Nachtrage zu jenem fruheren Aufsitze über die Rsynsringa-Sago zu geben

Was die buddhistischen Sanskritfassungen betrifft, so lag schon vor Erscheinen meines Aufsatzes der Text der Rsyasringa Sage in Ksemendras Bodhisattvävadänakalpalatā (Kapitel 65) nebst einer englischen Über setzung im Journal and Text of the Buddhist Text Society of India, Vol 1, Part 2 (1893), S 1—20, vor¹) Inzwischen ist auch die Ausgabe in der Bibliotheca Indica so weit fortgeschritten Ebenso ist inzwischen der dritte Band der Senartschen Ausgabe des Mahävastu erschienen, der auf S 143 bis 152 die Rsyasringa Sage entlinkt

Im Maliavastu wird die Sage als das Jataka von der Prinzessin Nalini bezeichnet. Der Buddha erzahlt es selber den Bhiksus bei seinem Aufenthalto in Kapilavastu um ihnen zu zeigen daß Yaśodharā die ihn damals gerade mit Kuchen (modala) in Versuchung gefuhrt hatte, den gleichen Versuch schon in einer fruheren Geburt gemacht habe. Der In

halt 1st Lurz folgender

Unterdessen beschließt der König von Varanasi der keinen Sohn, sondern nur eine Tochter namens Nahm hat den Ekasinga zu seinem Schwiegersohn zu machen Auf Befahl des Königs laßt der Purohita die Prinzessin mit einigen Gefahrtunen auf Wagen in die Nahe der Einsiedelei schaften Als Ekasinga sie erblickt, halt er sie für Bußer Er bewundert ihre Gewander und ihren Schmuck und genießt mit Behagen die Kuchen, die sie ihm anbieten Nalmi zeigt ihm ihre 'rollenden Einsiedlerhutten',

¹) Fur den Hinweis auf diese Stelle, auf die unten angeführte japanische Oper, sowie auf die Erzahlung bei Hemecandra und im Barlaam und Jossaph bin ich den Herren Professoren Jacobi Kielborn, Kuhn Pischel und Zachaniae zu Dank ver officitiet.

die Wagen Sie fordert ihn auf, in ihren eigenen Wagen zu steigen und ihr in ihre Einsiedele zu folgen Allein Ekafraga weigert sich, als er die Pferde vor dem Wagen erhiekt. Er hult iss fur Gazellen und erklart er könne nicht in eine solche von Gazellen gezogene Hutte steigen, da seine Mutter selber eine Gazelle sei. So muß denn die Prinzessin ohne ihn nach Väränasi zuruckkehren

Ekaśrnga aher sehnt sich nach dem schönen Bußer Er vernachlassigt seine Pfliehten, und als der alte Käśyapa ihn naeli dem Grunde seiner Traurigkeit fragt heriehtet er ihm was geschehen Käśyapa erkennt so fort, daß Weiber die Ruhe seines Sohnes gestört haben, und warnt ihn nachdrucklich vor dem Verkehr mit ihnen

Der König von Väranasi macht nun einen zweiten Versuch, den Ekaśriga herbeizuschaffen Auf reich geschmuckten und als Wald her gerichteten Schiffen fahrt Nalini mit ihren Gefahrtinnen die Gangā auf warts bis in die Nahe von Sähaijani Diesmal folgt Ekaśriga ihr ohne Bedenken auf das Schiff Gluckheh gelangen sie nach Väranasi, wo die Hochzeit stattfindet Allein das junge Paar lebt noch nicht als Mann und Frau miteinander da Ekaśrina die Nalin noch immer für einen Mann halt

So kehren sie nach Saliañjam zuruck. Da erhlickt sie die Gazelle, die Mutter des Ekasriga. Aus dem Munde des Sohnes erfahrt sie was ge sehehen ist Sie trachtet nun danaeh, jemanden zu finden der ihn über die Natur seiner Begleiterin aufklaren könnte. Es gelingt im Hille von Bußerinnen die in einer Einsiedeles seudlich von Sahäijam lehen. Als Ekasriga ihre Einsiedele betreten will, wird ihm als Vlann der Einstitt verweigert. So hött er zum ersten Male von einem Unterschiede zwischen Mann und Weih, die Bußerinnen belehren ihn alsdann vollends, daß Nahnl nicht sein Genosse sondern seine rechtmäßige Gemahlin sei. Der alte Kasyapa, der einsicht daß es unmöglich sei die Liebenden zu treinen, schiekt sie nach Varänasi zuruck Eassenga wird zunachst zur Wurde des Yuvaräja erhohen. Nach dem Tode seines Schwiegervaters gelangt er auf den Thron. Nach einer langen glucklichen Regierung gibt er sich im Alter wieder der Buße hin und geht beim Tode in die Weit der Brahmazotter ein.

Zum Schlusse identifiziert der Buddha die Personen der Sage Suddho dana war einst Kasyapa, Mahaprajāpati die Gazelle der Sākya Mahānāman der König von Kāši Vašodharā die Nalinī und der Buddha selber Ekafriga

Was zumachst die Geburtesage betrilt, so zest sie die großte Ähnlich eit mit der oben S 21 mitgeteilten Fassung des Kandjur Doch kann das Mahavastu kaum die direkte Quelle der tibetischen Erzahlung ge wesen sein die diese den ursprunglichen Namen des Rai, Rayaśringa be wahrt hat

Die Entfuhrungssage erscheint hier in einer ganz neuen Form. Auf fallig ist daß die in allen anderen Fassungen erscheinende Begrundung der Entführung durch die Durro fehlt. Allem es ware ganz verkehrt, wollte

man darm etwa ein Zeichen höheren Alters erkennen. Ohne die Durre bleibt. die Entfuhrung fast unbegreiflich Der Entschluß des Königs, seine Tochter dem Ekasrnga zu geben ist durch nichts motiviert. Sekundar ist ferner die ziemlich alberne Geschichte von der Weigerung des Ekasrnga, den Wagen zu besteigen Sie ist erfunden, um das Zwiegesprach zwischen Vater und Sohn zu ermöglichen, das bekanntlich einen der altesten Be standteile der Sage bildet. In der ursprunglichen Fassung wurde dies da durch erreicht, daß sich die Prinzessin nach dem ersten Versuche den Revasrnga zu betören, aus Furcht vor der Ruckkunft des Alten zunachst wieder entfernt Auch was das Mahāvastu von den Erlebinssen des arglosen Junglings nach seiner Verheiratung zu berichten weiß, kann auf Ursprung lichkeit keinen Anspruch machen. In der alten Sage lernte Rayasruga den Unterschied der Geschlechter auf viel weniger zarte Weise kennen, wie ein Blick in die Gathas zeigt Überhaupt ist die Erzahlung gerade liner sehr mangelhaft, vor allem bleibt es unklar, weshalb denn der König das junge Paar wieder nach Sähañjani ziehen laßt

Anch die Form der Sage ist nicht die alte Abgesehen von den drei beilaufig angefuhrten Versen auf S 148 und 152 die mit der eigentlichen Geschichte nichts zu tun haben, erscheint nur eine einzige Gätha in der Erzahlung, alles übrige ist in Prosi Jene Gatha lautet (S 149, If)

na te kasihani bhinnani na te udakam ahriam

agnihotram na juhitam kim tuvam dhyānam dhyāyasi1) ||

Sie findet sich auch im Pali Jataka (G 25)

na te katthani bhinnani na te udakam dbhatam | aggi vi te na havilo kin nu mando ta shayasi ||

Aber es ist eine jener stereotypen Gathās die bei passenden Gelegenheiten immer wieder verwendet werden siehe z B Jat 477 1 547 594

Trotz alledem ist die Version des Mahāvastu von großem Wert. Sie hat einige alte Zuge bewahrt, die in der Prosaerzahlung des Pali Jataka geschwunden sind. Reyastriga wird ber nicht nur in der Buße gestört wie im Pali Jataka, sondern tatsachbieh enflührt und die Entführung findet zu Wasser statt. Das beweist daß es nicht etwa eine besondere ab siebtlich veranderte buddhistische Fassung der Rayastriga Sage gab, wie man nich dem Pali Jātaka allem aunehmen könnte. Es zeigt vielmehr, daß die buddhistischen Erzahler die alte Sage wiederzügeben suchten so gut es ein jeder konnte, und daß wir somit das Recht haben, wenn die spatere Prosaerzahlung des Pali Jātaka mit den alten Gäthas nicht in Einklang steht, das Bestehen einer alteren schriftlich wahrscheinlich mie fixierten Prosaerzahlung anzunehmen.

<sup>1)</sup> Senart S 484 schlagt vor, den Schluß der Strophe zu kin twan abhidhyayası zu verandern allem die Lesarten von <sup>1</sup>4 (kim tie vadhya va dhyayatı) und B (kin tie tya va dhyayatı) deuten zusammen mit der Pah Lesart, eher auf ein ursprunghehes kin nu vadhyo va dhyayası

Ich hatte in meinem früheren Aufsatze die Notwendigkeit einer solchen Scheidung zwischen den Gäthäs und der Prosa auch für das Dasarathajātala (461) zu erweisen versucht und möchte daher hier auf einen weiteren Punkt aufmerksam machen, der zugunsten meiner Auffassung spricht. Nach der Prosaerzahlung des Dasarathajātala ist Sitā die Schwester des Rāma, allein in G 541 des Vessantarajātala (547) sagt die Prinzessin Maddi autwaldhass' abam bharipā rātamitlassa strimato

tañ caham natimaññami Ramam Sita v' anubbata |

'Des verbannten') herrhehen Königssohnes Gattin bin ich, und nicht hab ich aufgehört ihn zu ehren, treu ihm ergeben wie Sitä dem Rama'

Fur den Dichter der Gäthä war also Sitä wie im Rämayana die Gattin des Rama ja, sie gilt ihm ganz wie in spaterer Zeit als ein Muster ehelicher Troue. Die Sache liegt hier genau so wie in dem S 35f, angeführten Falle, die Gäthäs enthalten die alte Sage, die Prosa eine junge verschlechterte Version.

Unter diesen Umstanden durste vielleicht die Frage nicht ganz un berechtigt sein, ob etwa auch die Verlegung des Schauplatzes der Hand lung von den Angas nach Benares und die Ersetzung des Lomapfada durch einen namenlosen König im Nahnijatala erst dem Verfasser der Prosa zur Last fallt Jedenfalls steht es seit, daß Lomapfada, der König der Angus, zur Zeit der Abfassung der Gäthas eine bekannte Figur der Sage war, daß aber der Verfasser des Pali Kommentars nichts mehr von ihm wußte Gäthä 131 des Bhürduttelatalas (543) lautet nach Frusboll

yassanubhävena subhoga Gangā pavaitatha dadhisannam samuddam | sa lomavudo paricariya m-avarim

Ango sahassakkhapur' ayshaganchi ||

Naturlich ist Lomapāda der Name des Königs<sup>2</sup>) und Anga bezeichnet seine

<sup>1)</sup> avaruddha entspricht sk. aparuddha woruber vgi Ep Ind VI, 9 N 2 1) Es est also Lomanado zu schreiben und ebenso Subloga denn dies est der Name des Naga Die Form Subl oga findet sich in den Gathas fünfmal (G 123 yann å ca vedā ca Subhoga loke, G 127, 130 132 Subhoga devans ataro ahoss G 131 yassanu bhärena Subhoca Gangā) wahrend in der Prosacrzahlung wie aus dem Andersen'schen Index zu ersehen, stets die Form Subhaga gebraucht wird. Doch findet sich auch har emmal (201, 6) Subhogo als Variante in BdC. In dem grammatischen Kommentar und im Samodhana steht Subhoga (201, 1 bhoga fur bho Subhoga? 204, 3 17, 219, 26) nur 203 18 19 weisen C14 daneben die Variante Subhaga auf Zweimal fin let sich nun die Form Subhaga auch in den Gathas (G 81 Aritho va Subhago va upadhärimsi anantara G 112 Subhago ti mam brahmana vedayanti) Fs 1st klar, daß der J erfasser der Gathas nicht einmal die eine Form das andere Mal die andere gebraucht haben kann Subhoga wird aber sehon durch das Metrum als die ältere Form erwiesen und ist überdies ein viel passenderer Name für eine Schlange als das farblose Subhaga Es ist also such in G 81 Subhogo und in G 112 wohl Subhogam mam wiederherzu stellen. Wir haben hier wieder einen Fall, wo Gathus und Prosa, wenn auch nur in einer Kleinigkeit, nicht übereinstimmen Vielleicht berüht die Form Subhaga aber

Herkunft Der Kommentator aber betrachtet Anga als Namen des Königs, faßt Lomapäda offenbar als Adjektav und macht die so neu erfundene Sagengestalt nach der Schabloue zu einem König von Benares (Ango nāma lomapāda Bārāndsirājā) Unerklart bliebe indessen bei der obigen Annahme die Tatsache, daß auch die ubrigen buddhistischen Erzahlungen, trotz aller sonstigen Abweichungen, einen König von Benares an Stelle des Lomapāda nennen So lange wir über das Verhaltins der buddhistischen Texte zieninander nicht genauer unterrichtet sind, laßt sich daher diese Frage kaum entscheiden

Die ganze Sago wird im Mahāvastu inutatis mutandis noch emmal wiederholt in der Geschichte von Padmävatī (III, 153-161) Padmävatī. die ihren Namen daher fuhrt, daß unter iedem ihrer Tritte ein Lotus aufbluht, ist ein weiblicher Rsyasriga1) Sie ist unter genau denselben Um standen von dem Rsi Måndavva erzeugt wie Rsvasrnga von Käsvana. Und wie Rsyasrnga, se wachst auch sie unter den Tieren des Waldes auf, ehne ie einen Menschen außer ihrem Vater erblickt zu haben. Eines Tages begegnet ihr der König Brahmadatta von Kämpilya auf der Jagd Die Be gegnung verlauft ahnlich wie die des Rayasriga mit der Nahni Der König verliebt sich in das Madchen und besehließt, sie zu seiner Gemahlin zu machen Padmävati aber halt in ihrer Najvitat den König für einen Asketen Sie bewindert seine feinen Kleider, und entzuckt gemeßt sie von den Kuchen, die er ihr gibt und die er als Fruchte, wie sie in seiner Einsiedelei wuchsen, bezeichnet Sie ist auch bereit, ihm in seine Einsiedelei zu folgen Er aber schickt sie zunachst init ein paar Kuchen zu ihrem Vater, sie selle ihm sagen, sie wurde die Gattin des Rsi werden in dessen Einsiedelei selche Fruchte wuchsen Der alte Mandavva errat naturlich sofert den wahren Sachverhalt Er gibt seine Einwilligung zur Vermahlung, und mit seiner Braut, deren Benchmen beun Anblick der ihr fremden Dinge ganz dem des Rsyaśrnga gleicht, kehrt Brahmadatta nach Kāmpilya zuruck Die Schicksale, die Padmäyati hier spater als Gattin des Königs erfahrt, haben mit unserer Sage nichts mehr zu tun. Die Erzahlung ist deutlich eine Nachbildung der Rsyasrnga Sage, besonders im Anfange stimmen ganze Abschnitte zum Teil wörtlich überein

Auf Kaemendras Fassung der Sage in der Avadānakalpalatā brauche ich hier nicht weiter einzugelten. Sie stimmt genau, bis in alle Einzelheiten linnen, mit der Erzablung des Mahavastu überen. Auch die Rahmen erzahlung kehrt hier in der gleichen Form wieder. Wir können demnach wohl mit zemlicher Sicherheit behaupten, daß Ksemendra direkt nach dem Mahāvastu gearbeitet hat

nur auf handschrifthelter Verderbnis, in der von R. F. St. Andrew St. John im JRAS 1892, S. 77ff veroffentlichten Übersetzung des Jätaka aus dem Burmanischen steht uberall richtig Subhoga, einmal (S. 111) Bhoga 1) Offenber ist Padmävati identisch mit der chinesischen 'Lady Hind born,

and Lady Lotus', die Takakusu im Hansei Zasshi, Bd XIII, S 12, erwahnt

Eine neue buddhistische Fassung der Sige aus dem Chinesischen hat Takakusu un Hansei Zasslii, Bd XIII, S 10ff , in englischer Übersetzung veröffentlicht. Sie findet sich im Ta-chi-tu-lun, einem 402-405 ver fertigten Auszug aus Nagārjunas Mahāprajñāpārainitāśāstra1) Das ge naue Verhaltnis dieser Fassung zu den übrigen buddhistischen Erzahlungen laßt sich zur Zeit nicht bestimmen Die Rahmenerzahlung und der Name des Helden (Ekaśrnga) sind die gleichen wie im Vahayastu. Das Floß wird hier ebensowenig erwahnt wie in der Prosa des Pah-Jataka. Mit der tibe tischen Erzahlung teilt die ehmesische Version die auffallende Begrundung der Durre und die Nichterwahnung des Vaters in der Entfuhrungsgeschichte Ganz selbstandig ist die Erzahlung, abgesehen von einigen unbedeutenden Zugen in der Geburtssage, darm, daß sie die Entfuhrerin auf den Schultern des Ekasrnga reitend in die Stadt zuruckkehren laßt. Das Eigentumhehste aber 1st, daß diese Entfuhrerm allerdings den Namen Santa tragt, aber doch als Hetare bezeichnet wird. Geht das letztere tatsachlich auf die indische Original zuruck, so wurde hier wohl das früheste Anzeichen für die Existenz der sekundaren Fassung der Sage vorliegen

Auf dieser chinesischen Erzahltung berüht ohne Zweifel die n. n. O. 8. 114 angefuhrte Notiz bei Huentsung. Sie ist ferner währscheinlich, wie schon Takakusu beaierkt hat, die Quelle für die japmische Oper, Ikkaku sennin. Doch ist zu besichten daß in der Oper der Zauberer Ein horn nur verfuhrt, nicht aber in die Stadt des Königs gelockt wird. Diesen Teil der einnesischen Erzahlung mußte also der japanische Bearbeiter seibstandig fortgelassen haben.

Die Rayasriga Sage Indet sich auch in den Schritten der Jannas Schon Jacobi ikat in seiner Inhaltsangabe von Hemacandras Sthavirā validarita dariuf lingewiesen, daß die in jenem Werke, I, 90—25% er zahlte Geschichte von Valkalacirin eine Nachahmung der Rayasriga Sage sei Die Grundzuge der Rayasriga Sage sind allerdings deuthch erkennbar Valkalacirin wachst im Walde in der Gesellschaft seines Vaters und einiger

<sup>1)</sup> Namos Calaiogue of the Bultilast Trip taka Nr 1169 Fin Zitat diracs disabre einen etwas abweelenden Taxt aufweist fin let sich nach Takakusu in dim 516 verfaßten hang hu i song (Annjo Nr 1473)

<sup>3)</sup> Hermisgegeben mit Übersetzung und Brinerhaugen über die Verhältins zu der Ausschaft für Bistalin S. 513ff. im englische Jassingen zun J. W. K. Müller in der Festschrift für Bistalin S. 513ff. Fine englische Übersetzung hat K. Wadagal i im Hauses Zoschi Dd. XIII, S. 19ff. Freißlichtel. Takaksius Juhrt such noch eine nandere diematische Bedreitung d. Enge unter dem Titel Narukami an siehe a. n. O. S. 11. 17. Müllers Aufalz über siehen zu laben, bedaute ist von all im deshalb weil der Ancherver daß die Lezaldung des Hiszelögias vom Fange des I inborns auf die Bevräftigs Soge zuriekigt in der sehen zeitlicher worden weit.

<sup>3)</sup> Über einen anderen Punkt kann seh nicht enlscheid in Miller nennt in seiner Überseitung die Seida (= Sanla) eine burstin was naturl eit gegen die Herleitung aus die Taleit in in nerehen wurd. Wadagaks spricht nicht am den betreff nicht Stellen mit von a hith, a matchlisse in wit, ih. Jur enchantress ires.

Bußer auf ohne je em Weib gesehen zu haben. Der König winnscht ihn bei sich zu haben er sendet daher Hetaren als Riss verkleidet in den Wald um ihn in die Stadt zu locken und den Hetaren gelingt es besonders durch ihre Leckereien den unerfahrenen Jungling zu betören. Als der alte Asket zurückkelirt fhehen sie aus Fircht vor seinem Tluche davon. Lange sucht Vulkalaeirin im Walde nach ihnen. Endlich gelangt er in die Stadt und erhilt dort vom Könige einige Prinzessinnen als Gemählinnen.

Soweit stimmt die Geschiehte mit der Rsynsenga Sage überein Das Auftreten von mehreren Hetnren im Verein nut der Nichterwahnung des Hosses weisen auf einen niheren Zusammenhang dieser Fassung mit der der Vulgatn des Ramayana hin Allein im tibrigen ist die Jama Frzahlung we sich aus Jacobs Inhaltsangabe leicht erschen laßt ganz abweichend Die Reyafringa Sago ist hier mit einer Reiho von anderen Sagen zu einem größeren Ganzen verflochten Daß die Geburtsgeschielite ganz feblt ist be greiflich Mit Aufgabo des Namens Rayasrnga mußto nuch die etymolo gische Legende die sich an ihn knupft sehwinden Valkalaeirin ist der im Walde geborene Sohn des königs Somacandra von Potana und seiner Gemahlin Dharini die sich dem Linsiedlerleben ergeben haben als die Königin das erste graue Haar nuf dem Haupte ihres Gatten ontdeckt hatte Es fehlt ferner das alto Motav der Durre Prasannacandra der regierendo König von Potana ist der Bruder des Valkalaeirin und nur der Wunsch seinen Bruder bei sieh zu haben bestimmt ihn zu seinem Vor gel en Man konnto versucht sein daraus auf einen Zusammenhang mit der Erzahlung im Mal avastu zu sehließen Auch in dem Umstande daß Valka lacirin die Pferde des Fulirmanns in dessen Begleitung er nach Potana fuhrt, für Gazellen halt (1 168f.) könnte man einen Anklang an die Maha vastu Geschichte finden nach der Ekasriga sich weigert den Wagen der Nahm zu besteigen weil er die vorgespannten Pferde für Gazellen halt Allem diese Übereinstimmungen sind doch nicht derart als daß sie nicht rein zufallig sein könnten. Der unerfahrene Valkalacirin muß naturlich ulle ihm neuen Erscheinungen aus den gewohnten Anschauungen heraus deuten die Erfindung daß er Pferde fur Gazellen halt lag also nahe genug und kann sehr wohl von dem Jama Erzahler selbstandig gemacht sein. Und das Fehlen der Durre ist um so weniger beweisend als die Übereinstimmung eben nur im Negativen hegt Die positive Begrundung des Herbeiholens des Bußers ist im Mahavastu ganz anders als bei Hemacandra

Die Valkalacirin Sage ist übrigens weit alter als Hemacandra Sie findet sich wie mir Herr Professor Leumann freundhohst mitteilt in der uns er haltenen Jaima Literatur zum ersten Male in der Vasudevahindi einer in Prakrit geschriebenen Sammlung von Erzahlungen die etwa im 6 oder 7 Jahrhundert in Chr zusammengestellt wurde Von dort wurde die Geschichte auch in die Avasyaka Erzahlungen herubergenommen. Der ganze große Abschnitt der Vasudevahindi in dem die Valkalacirin Sage vorkommt

ist von Hemacandra in Sanskrit Ślokas übertragen und hildet bei ihm Sthav I, 7ff \*

Was das Fortleben der Sage im Abendlande betrifft, so sei hier bemerkt, das sehn Liehrecht, im Anschluß an Du Meril, die im Barlaam und Joasaph erscheinende Parahel von der Macht der Liebe zu den Frauen mit der Reyasringa Sage in Verbindung gebracht hat!) Dort wird von einem Königssohne erzählt, den sein Vater bis zu seinem dreizehnten Jahre in einer dunklen Höhle eingeschlossen hielt, weil die Arzte gesagt hatten, der Knabe wurde erhlinden, wenn er während der ersten zwölf Jahre seines Lebens irgendwelches Lieht erblicken wurde Nach Ahlauf dieser Zeit fahrt ihn der Vater beraus und laßt ihm alles, was es auf Erden gibt, Manner, Frauen, Gold und Silber, Perlen und Edelsteine usw, nach Gattungen auf gestellt, vorühren Nach nichts von allem aber entbreint das Herz des Knaben in solichem Verlangen als nach den Frauen 'Und es wunderte sich jener König über die Rede des Knaben und wie allgewaltig die Liebe zu den Frauen sei'

So sehr auch diese Parabel von der Rsyasrnga Sage abweicht, so halte ich es doch fur sehr wohl möglich, daß sie im Grunde auf die alte Sage zuruckgeht Zwei Punkte scheinen mir auf einen solchen Zusammenhang lunzuweisen. Auf den einen hat schon Kuhn a. a. O. S. 30 aufmerksam gemacht. Im Barlaam und Joasaph wird die Parabel dem Theudas in den Mund gelegt, der den König überreden will, den Prinzen durch schöne Frauen zu betoren Theudas aber entspricht dem Udavin der Buddha Legende, der in der Darstellung des Buddhacarita (IV, 19) und des darauf zuruckgehenden chinesischen Abhiniskramanasütra (Beal, S 124) in ganz ahnlicher Weise die Madchen durch den Hinneis auf die Geschichte von Rsyasrnga zur Fortsetzung ihrer Verführungskünste anspornt. Eine Remi niszenz an die alte Sage scheint mir ferner die Antwort zu enthalten, die der Schwerttrager des Königs dem Knaben auf seine Frage nach dem Namen der Frauen erteilt. Nach dem griechischen Texte (Boissonade, S 269) sagt er thm dannorae altae kalendan, al tole dedoctore elargor Ebenso bezeichnet aber auch der alte Rsi im Anfang seiner Ermahnungs rede an den Sohn die Weiber als Damonen, die den Bußer zu verwitten streben, Jat G 56 bhūtāns etans carants tala, Mbh 113, If raksamss castâns carants putra vighnam sudă tapasas cintayants, suru parûpans ca tanı tata pralobhayante rırıdhair upayaih, Padmanur Pat 13,56f raksamsı balavantı vas. tapoviahnam carantı hi

Endheh möge hier noch eine Notiz Platz finden, die ieb der Freund hehleit Prof. Jollys verdanke. Dieser macht mich darauf aufmerksam, daß Rsyaśringa die Ehre hat, von den Sengar oder Srigivara Rajputen in den Nordwestlichen Provinzen als ihr Vorfahr betrachtet zu werden

<sup>&#</sup>x27;) Die Literatur daruber ist verzeichnet bei E. Kuhn. Barlaam und Joasaph. Abh. d. bayer. Ak. d. Wies., Philos. philol. M., Ed. A.N., 1, S. 80f.

Nahere Angaben uber sie finden sieh in dem mir hier nicht zugangheben Gazetteer of the North-Western Provinces und bei Elliot Beames, Memoirs on the History, etc., of the Races of the North-Western Provinces of India, Vol. I, p. 331f. An der letzteren Stelle wird der gehörnte Weise 'Singhi' oder 'Siringhi Rish' als ihr Ahnherr bezeichnet. Dies 'Siringhi Rish' beruht niturlich auf einem Milverstandins der verderbten Namensform Rishriga, die z B im Śivapurāna erscheint. In der fur die altere Stammesgeschichte der Śingivaras wichtigen Einleitung zum Nitimayūkha') werden Kasyapa, Vibhāndaha, Rsyaśriga als die Begrunder des Geschlechtes genannt.

## Ārya-Śūras Jātakamālā und die Fresken von Ajaṇṭā.

Die achtundzwanzigste Erzahlung der Jätakamālā, das Ksāntijātaka ist eine Bearbeitung der Legendo von Ksāntivādin, die sich schon in der Pah-Sammlung der Jätakas (Nr 313) und im Mahāvastu (III, 357ff) vorfindet Der Inhalt des Jätaka ist nach der Darstellung Ärya-Śūras kurz folgender

Der Bodhisattva lebt als frommer Asket in einem Walde Da er mit Vorliebe die Geduld zum Thema seiner Predigten zu machen pflegt, so nennen ibn die Leute Ksäntivädm, den Geduldslehrer. Nun ergeht sich einmal an einem heißen Sommertage der König des Landes mit seinem Harem in jenem Walde Von dem Spaziergang und reichlichem Wein genusse mude geworden, legt er sich zum Schlummer nieder Als die Frauen sehen, daß ihr Gebieter eingeschlafen ist, schweifen sie nach eigenem Ge fallen im Walde umher und gelangen so zur Einsiedelei des Ksantivadin. der sofort die Gelegenheit benutzt ihnen eine erbauliche Predigt über die Geduld zu halten Inzwischen erwacht der König, er sucht die Frauen. und als er sie findet, wie sie im Kreise um den Einsiedler herumsitzen und seiner Rede lauschen, gerat er in furchtbare Wut. Die Frauen auchen ihn zu beruhigen, aber ihre Bitten sind vergebens, und angsterfullt ziehen sie sich zuruck. Ksäntivädin bleibt indessen ganz ruhig, er warnt den König vor ubereilter Tat und ermahnt ihn zur Geduld. Da zieht der König in rasendem Zorne sein Schwert und schlagt ihm die rechte Hand ab, aber seme Geduld wird dadurch nicht erschuttert, selbst als ihm der König ein Glied nach dem anderen abhackt, hat er nur das Gefuhl des Mitleids mit dem Wuterich Diesen ereilt die verdiente Strafe, als er im Begriffe steht. den Wald zu verlassen, tut sich die Erde auf und verschlingt ihn Die Be wohner des Landes furchten ein ahnliehes Schicksal für sich selber, allein Ksantıvadın zerstreut ilire Besorgnisse und, seinem Grundsatze bis in den Tod getreu, segnet er noch sterbend seinen Mörder

<sup>1)</sup> Eggeling, Catalogue of the Sanskrit MSS in the India Office, Part III, p 429, we weitere Literatur verzeichnet steht, vgl auch Jollys Bemerkungen in Trubner's Rocord, III Series, Vol I, p 53

Diese Geschichte ist in den Fresken der linken Außenkammer der Hohe II zu Ajantä bildlich dargestellt. In den Inscriptions from the Cave Temples of Western India, S. 811), giht Burgess an daß auf der Ruckwand rechts von der Tur ein Mann in der einfachen Tracht eines Sadhu oder Brahmana auf einem Schemel (bhadräsana) sitzend dargestellt ist. Der Kopf ist zerstört. Unter seinem Sitze steht ein Wort das Bhagvanla! In draji Ksantivädih las. In einer Note wird bemerkt daß Ksäntivädi zu lesen seit und daß dies der Name Gautama Buddhas in einer seiner fruberen Existenzen sei. Um so überraschender ist es. daß das Wort im Texte mit "a discourse on forbearance übersetzt wird. Es ist naturlich der Name der darüber abgehildeten Person wie ja auch z. B. in Höhle XVII die einzelnen Figuren durch hinzugefügte Inschriften als der Sibi könig oder Indra ge

Asantivadin gegenüber ist nach Burgess eine andere sitzende Figur der Sterelei und darunter ist ein gruner Streifen mit einer zweirelingen zum Teil verstummelten Inschrift Schon S F Oldenhurg') hat die Vermutung ausgesprochen daß diese Inschrift Verse aus einer Version des Jafaka ent halte Ich glaube den Nachweis führen zu können daß die Inschrift aus den Strophen 4, 15 und 19 des Ksäntijätaka der Jataka malä heateht Ich drucke im folgenden die betreffenden Strophen indem ich den Text der Inschrift in Bhagvanlal Indrajis Lesung unmittelbar darunter setze.

```
nwasanti hi yatrawa
na yatrawa
santas sadgunabhusandh |
runta samku dhesana
tan nangalyan manoyana ca
tan ma näjna na
tat tirtham tat tapovanam || 4 ||
```

agarhitas y ātim avapya manusum sutahi nilm avāpya mānusu aninabhavam patubhis tathendriyaih | pādra s tacendriyai avašyamriyur nna karoti yah šubham suval yamitpa nnam karoti yah šubham pramādabhāi. pralyaham esa vai cyate || 15 || cā kadam ema daminate

<sup>1)</sup> In dem schönen Werke von Criffitt The Paintings of the Buddl ist Çavi Temples of Ajanta s nd de hier in Betracht kommenden Malere en nicht enthalten Ich bin daher durchaus auf die Angaben von Burgess und Bhagvanlal Indraji be schränkt.

<sup>2)</sup> Journ Am Or Soc Vol XVIII p 196 Note 3

alamkriyante kusumair mahiruhās
sālyanta kusumair mahitahā
tadidgunais tojavilambino ghanāh |
dūguse nitiū yanā
sarāmsi mattabhramarais saroruhair
parāsi mantāgremates sa ta
gunair irisksādingatais tu dehinah || 19 ||
irigāja kā haa

Es bedarf wohl kaum noch eines weiteren Boweises, daß die beiden Texte identisch sind, und daß fiberall, wo die Inschrift von der Jafakamälä abweicht, fehlerhafte Lesungen vorliegen. In einer Reihe von Fallen reigt auch das beigegebene Faksimile deutlich die richtige Lesart. 4a Filis ha anstatt na, 4b dgu ninstatt mlu, bhū anstitt dhe, 15a aga anstatt sula, 15b it anstatt dha, 15a ava anstatt sula, mityu anstatt mulipa, 15a framfäßlä liniter subham, 19a ruhās ia anstatt lahā. 19b nfoj anstatt iā, gha an statt ya, 10e sa anstatt na, usw. In den anderen Fallen, wo das Faksimile mit den Lesungen des Pandit übereinzustiminen scheint, handelt es sich im Buchstaben die einander mehr oder weniger ihnlich sehen und hier liegt die Schuld naturlich an dem Zeichner der seine Vorlage ungenau lopierte. Wie jeder, der sich mit Inschriften beschaftigt hat weiß sind solehe Versolene bei allen nicht rein mechanischen Reprodultionen fast un vermendlich

Der Inhalt der drei Strophen zeigt deutlich was der Gegenstand des daruber befindlichen Bildes war. Die ersto Strophe preist den Ort im Walde wo Ksäntivadin sich niedergelassen hat die beiden underen Strophen sind der Predigt entnommen, die er den Frauen des Königs halt. Das Bild stellte also offenbar diese Predigt im Walde dar und die dem Asketen gegenübersitzende Figur von der Burgess spricht ist höchst wahrscheinlich eine der Könighelen Frauen

Unter diesem Bilde befindet sich ein anderes das Burgess folgender maßen beschreibt Darunter ist ein Brahmana oder Pasupata in einfacher Kleidung auf einem Schemel sitzend mit einem Rudraksa Rosenkranz um den Hals. Ihm gegenüber steht eine andere mannliche Figur und zwischen ihnen sitzt ein Weib das die Hande vor der ersten Person faltet wihrend sie zu der zweiten spricht. Unter diesem Figuren ist wiederum eine In schrift, die sich als eine Wiedergabe der Strophe 56 des Kisän tijataka erweist. Sie lautet in Bhagvanlal Indrajis Lesung mit Darüber stellung des richtigen Textes.

gätracchedepy alsatalsäntuduram natracchedsty alsatalsantucira cittam tasya prelsamänasya sädhoh | nirir tasya lsepa nāsīd duhkham prītsyogān nrpam tu
patsavmyāna maha (ām
bhrastam dharmād siksya santāpam āpa || 56 ||
nasa nāta nādavādh āra

Auch hier zeigt das Faksimile zum Teil die richtigen Lesarten, so ram anstatt ra in a, cil[t]a anstatt  $\pi rrr$  und preksa anstatt  $ksepa^{2}$ ) in b,  $pr\bar{t}$  anstatt preksa anstatt

Welehen Punkt der Erzahlung das zu dieser Strophe gehörige Bild darstellte, laßt sich ohne eine Prufung des Fresko selbst kaum genau feststellen. Die Strophe verherrheht die Seelenruhe, die den Keäntivädin auch unter den entsetzlichen Martern des Königs nicht verlaßt, und das laßt darauf schließen daß die Verstummelungsszene abgebildet war. Bur gess' Beschreibung der Personen, in denen wir unschwer Ksäntivädin, den König und eine der um Schonung für den Asketen flehenden Frauen er kennen spricht andererseits mehr dafür, daß die der eigenthehen Verstummelung voraussehende Szene darexstellt war.

Das K-äntijätala ist nicht die einzige Erzahlung der Jätakamäla, die den Kunstlern von Ajanta als Vorwurf gedient hat. Auf der rechten Seiten wand derselben Kammer der Höhle II findet sich nach Burgess?) das Bild eines Kömigs, der auf einem Throne sitzt. Auf dem Throne sicht eine In schrift, die Bhagvanlal Indraji zweifelnd Cautrivalorkräja las und als "King Chatri of Valorka" deutete. Die richtige Lesung ist aber sicherlich Matri dalo rajä"), und das Bild stellt den Bodhisattwa in seiner frinheren Geburt als König Matirfbala dar. Die Geschiehte dieses Königs bildet den Inhalt der achten Erzahlung der Jätakamäla. Matiribala wird dort als ein Muster von Menschenliebe gefeiert, er geht in seiner Gute so weit, daß er einst funf Yaksas die ihn im Nahrung bitten, mit seinem eigenen Fleisch mid Blitte astitzet.

Die Richtigkeit meiner Erklitung wird durch die Inschrift bestätigt, die sich nach Burgess über dem Bilde des Königs befindet. Sie ist stark verstummelt, aber das Vorhandene genügt, um sie mit Sicherheit mit Strophe 44 des Maitribalajätaka zu identifizieren. Die Strophe und Bhagyanld Indrajs Text der Inschrift lauten.

hrvamänavakäsam tu

danaprityā punah punah |

nā

1) Dies ist wohl nur Druckfehler denn pretes iet so deutlich wie man es nur

wunschen kann A a O S 82

b) Das zwischen den beiden Wörtern stehende rkl, das in dem Faksimile mehr wie Al aussicht kann naturlich nicht richtig sein eine befriedigende Verbesserung vermag ich indessen nicht vorzuschlägen

Trikāndas 2, 8, 37 (412) und Šisupālav 18, 71, bei Elefanten die Stelle unterhalb des Knies, wo die Kette ungelegt wird. Die Übertragung des Wortes von der Kette auf das, woran sie angebunden wird, ist hier also ahnlich wie bei ālāna.

Die Übereinstimmung in der Bedeutung von äläna, nidäna und sam däna zeigt meiner Ansicht nach aufs deutlichste, daß äläna aus ädäna entstanden ist. Die alte Form ist im Atharvaveda erhalten, wo sie an zwei Stellen in Verbindung mit samdäna erscheint.

```
äddnena samddnenāmitrān d dyāması |
tdam āddnam alaran tapasendrena sámsitam |
amitra ye tra nah santi tda agna d dyā tram |
anān dyatām indrāgnī sómo rdyā ca medinau |
indro marutrān āddnam amitrebhyah krnotu nah || VI, 104, 1—3
ut isshatam d rabhehām ādāna samdāndbhyām |
amitrānām séna abhi dhattam arbide || XI 9, 31)
```

Wir gewinnen somit einen neuen Beleg für den Übergang von d in l, der sich nicht durch die Nachbarschaft eines roder lerklaren lüßt. Andere derartige Beispiele aus dem Sanskrit, kusdla neben lusidäyi, lkola neben av haoda, chala neben chada, chadman, hat Wackernsgel, Altind Gr I, § 194b gesammelt. Es gehoren ferner hierher pali alungana, älungäpeli, pk. paliuci, älirana zu Wurzel dip, pk. kalamba aus sk. kadamba, pk. durälass aus sk. duradas, u. a. m. 7. Vgl. umgekehrt sk. udälkala neben ved uldikala, Wackernagel a. a. O. § 1563. In samdäna und dem seltenen uddäna sit der Wechsel offenbar nicht eingetreten, weil das å durch den voruugehenden Konsonanten geschutzt war. Duß sich kein dem älana analoges milana findet, hat seinen Grund wohl darui, duß nidäna in seiner ursprunglichen Bedeutung sehon fruh aus der eigentlichen Volkssprache sehwand und nur met sprache der Gebüderen als plulosonlinseher Ausdruck fortlebto<sup>4</sup>)

Aldna ist also wenn ich recht sehe, kein echtes Sanskritwort, sondern sammt aus der Spriche des mederen Volkes, aus dem Jargon der Elefanten warter und treiber, was bei der Bedeutung des Wortes begreiflich genug ist Mallinätha zu Raghu. 4 69 und Uhlenbeck, Etym Worterbuch leiten das Wort von la ab Ich sehe Leinen Weg die Bedeutungen von altyate und däna zu vereningen.

Vgl für den Gebrauch von ödd Rv. II, 13.9, IV, 10.8.79.4 Athv. NII, 5.15.
 D. Muller, Pali Grammar, p. 29. Preschel Grammatik der Prakritsprachen,
 244. wo der cenaucen Nachwerse zu finden sind.

<sup>\*)</sup> De ist mir übrigene nicht unwahrschenlich, daß ölöna durch aldna, ödäna hindurch aus deline einstanden ist, mit der Zerchaniserung des Dentals die auch sonst mittelniche inicht seiten ist, dech fehlen entscheedende Jornen Die Selterebung ölöna m singlialeisischen Pali Handelenften (z. B. Jat. IV, 308, 4) beweist in dieser Hanselt nicht vol.; kg. I. Woller a. s., O. p. 27

<sup>4)</sup> Der Beleg aus dem Whit stammt aus einem 'stihasa puratana'

# Eine indische Glosse des Hesychios1).

Im American Journal of Philology, vol XXII, p 195ff habeu Louis H Gray und Montgomery Schuyler, pr den indischen Glossen des Hesychios eine zusammenhangende Untersuchung gewidmet, zu der auch Charles R Lanman einige Bemerkungen beigesteuert hat Trotz alles Scharfsinns, den die genannten Gelehrten auf die Erklarung jener indischen Wörter verwendet haben, bleibt doch der größere Teil von ihnen dunkel, mir bei  $\beta \rho a \chi \mu \bar{n} a \varepsilon_5$ , yenol,  $\mu a l$  und  $\mu \omega \rho u \bar{n}$ ; seheint mir die Deutung zweifellos zu sem Ich glauhe diesen sicher gedeuteten Glossen noch eine andere hinzu fugen zu können, numlich  $\mu a \mu d \alpha \rho u$  o  $\sigma u \sigma a \sigma \gamma \gamma \rho o l$ ,  $h \partial o c \sigma l$ 

Gray und Schuyler fuhren papargar auf sk marmatra zuruck, ohne sich im uhrigen zu verhehlen, daß dieser Erklarung eine Reihe von Schwierig Leiten entgegenstehen, sowohl was die Bedeutung als auch was die Form betrifft Zunachst ist marmatra überhaupt ein ganz seltenes Wort, das P Wtb gibt nur einen einzigen Beleg aus der Serampore Ausgabe des Rämayana auf Benfeys Autorität. Und an dieser Stelle bedeutet das Wort Panzer. Wie marmatra, wörthelt der Bibßenschutzer, je zu der Bedeutung Feldherr kommen sollte vermag ich nicht einzusehen. Endlich mußte marmatra in der greechischen Schreibung doch als μασματρα erscheinen oder, falls die Prakritform zugrunde liegen sollte als μαμμάττα oder μαματτα, eutsprechend ph "mammatta oder "mämatta μαματρα mußte, wie sehon Gray und Schuyler bemerkt baben eine Mischform sein allein was soll die Entstellung einer solchen Form veranlaßt haben."

Ieli kann unter diesen Umstanden die Erklarung von μαματραι durch marmatra nicht für richtig halten Meiner Ansieht nach kann μαματραι nur så mahāmātra sen Så mahāmātra bezeichnet jeden hohen kömglichen Bermten Amara, Halāyudha und Hemaeandra erklaren es durch pradhāna, Medinikara durch amātya. Wie die Zitate im P. Wit zeigen erscheint das Wort in dieser Bedeutung in den Epen und zum Beweise daß es auch der Umgangssprache angeherte genugt es wohl an die mahāmātas und die dhammamahāmātas zu eriniern, von denen Asoka in seinen Edikten sprincht. Von seiten der Bedeutung laßt sieh also mehts gegen die Identi fizierung von μαμάτραι mit mahāmātra einwenden und ebensoweng sind lautliche Schwierigkeiten vorhanden. Wie sehon die Glosse μαί μεγα, 'höol zeigt'), blieb inlautendes h in der grechischen Schreibung unbe zeichnet, daß \*μαματρας dann zu μάματραι wurde, bedarf wohl keiner

<sup>1)</sup> Vgl petzt J S Spever im American Journal of Philology, vol XXII, p 441

<sup>1)</sup> Andere Beispiele bei Wackernagel, Allund Grimmatik I, § 211a. Auch μαίσολο, ζώνε τετραπονε, γετομείνει ἐτ τι Ἰτολοῦ, δρίσου μόσχο, möchte ich lieber mit sk. mahien, Buffel, zusammenbringen als mit sk. mega, Widder, da sk. e kaum durch gr au wiedergegeben sein kann.

weiteren Erklarung Eine genaue Parallele bildet der Flußname Må ado; = sk. Mahänada

Was die Glosse δορσάτης δ Ἡρακθής πας Ἡροῖς betrifft, so mochte ich darauf linnweisen, daß schon S Ἱέντ, JA IX, 9 p 37, die ansprechende Vermutung aufgestellt hat, daß δορσάτης aus νορσάτης = sk Ārsna ver derht sei

### Die Jatakas und die Epik.

### Die Krana-Sage

In seuvem Aufsatze über eine buddhistische Bearbeitung der Krsna Sage<sup>1</sup>) bemerkt E Hardy, daß Anspielungen auf die Geburt und das Jügend leben des Krsna in der alteren Literatur selten seien, und daß speziell "alte Liedstrophen buddhistischer Provenienz uns hier nicht zur Verfügung standen" Allerdings führt Hardy selbst Gathä 35 des Mahäummaggajäraka (546) an

atthi Jambavati nāma mātā Sibbissa rājino

sā bharīyā Vāsudevassa Kanhassa mahesī piyā ||

Allein er meint, daß luer der Rest einer anderen Sage vorliege. Nim ist aber die in der Gatila genannte Jambävati, wie ebenfalls sehon Hardy be merkt hat doch sicherlich identisch mit der Jämbavati, der Tochter des Barenkomgs Jämbavat, die nach Heriv 2072 Krisnas Gemahlin war

lebke Jāmbaralim lanyām 1k arājasya sammalām || Allem 'dall sie Yutter des Königs Šibi sei, weil der Harivamša nicht', be

merkt Hardy Nun heißt aber der Sohn des Kranz und der Jämbavati nach Harry 6773 Samba, und die Ahnlichkeit dieses Namens mit dem Sibbi der Gatha ist doch zu groß, als daß man auch nur einen Augenblick an ihrer Identitat zweifeln konnte. Wie man sich die bestehende lautliche Differenz erklaren soll, ist nicht leicht zu sagen. Wer die Form Sibbissa fur alt halt, konnte sich auf Falle berufen wie n Oklaka fur sk. Iksväku p Akitti (Jat 480, 1 usw ), Alatti (Carriap 1) fur sk Agastya, p Erapatha (Jat 203, 1) fur sk Airarata, p Nemi (Jat VI, 96, 24) fur sk Nimi, p huldbu (huldpu) (life 192,20 usw) far sk huldba (Mahar III, 357, 9) Kannavennā (Jāt V, 162, 8 usw ) fur sk. Krsnavenā p Godhāvarī (Jāt V, 132. 3 usw ) fur sk Godārarī, wo uberall the Paliform des Namens mehr oder weniger stark von der des Sanskrit abweicht ohne daß man ihren gemeinsamen Ursprung in Frage stellen konnte. Wahrscheinlicher ist es mir indessen, daß Sibbissa verderbt ist. Wie unsicher die Überlieferung des Namens ist, geht schon daraus hervor, daß er im Kommentar zur Gathi als Sire oder Sira") erschemt Und wie nahe es fur einen Abschreiber lag,

<sup>9</sup> ZDMG 53 47f

<sup>1)</sup> So in den singhaleseschen Handschriften

ein ursprungliches Sambassa1) oder allenfalls Simbassa2) in Sibbissa zu ver andern, wird begreiflich, wenn man bedenkt, wie gelaufig den Buddhisten der Name des Sibikönigs war, gehörte doch die Erzahlung von der selbst losen Hingabe jenes Königs zu den beliebtesten buddhistischen Jätakas Von einer in der indischen Heldensage verhaltnismaßig so wenig hervortretenden Persönlichkeit wie Samba aber hatte ein singhalesischer Monch schwerlich ie etwas vernommen. Ubrigens hat der Kommentator der Gäthä wohl noch gar nicht an den Sibikonig gedacht. Er bemerkt ausdrucklich. daß der Sohn der Jamhävati nach dem Tode seines Vaters in Dyaravati geberrscht habe, wahrend die Hauptstadt des Sibireiches nach der Prosa erzahlung des Sıvıjat (499) und des Ummadantījāt (527) Arıtthapura, nach der des Vessantarajāt (547) Jetuttara ist

Allein es bleibt noch eine weitere Schwierigkeit. Nach dem Harivamsa ist Jāmbavatī die Tochter des Barenkönigs Der Pali Kommentator berichtet dagegen, daß sie ein schönes Candālamadchen gewesen sei, Vāsudeva, d 1 Krsna, sei ihr eines Tages vor dem Tore von Dvaravati begegnet, habe sich sofort in sie verliebt und sie zu seiner Gemahlin gemacht. Mussen wir diese abweichende Auffassung schon dem Dichter der Gätha zuschreiben?

Die Gäthä bildet einen Teil der Rede des Papageien Mäthara, der das Starenweibehen des Pancalakönigs überreden will, ihn zu heiraten Die Starm macht die Einwendung (G 33)

'Em Papagei liebt wohl ein Papageienweibehen, ein Star wohl eine Starin, wie paßt aber die Verbindung eines Papageien mit einer Starin?"

Darauf antwortet der Papagei (G 34-36)

Wenn ein Verliebter eine Frau begehrt und wenn es auch ein Candala weib ware, so ist iedes) Verbindung passend, falls Liebe vorhanden ist. ist keine unpassend'

'Da ist die Mutter des Königs Sibbi, Jambavati mit Namen, sie war die Gattin des Vasudeva, die geliebte Gemaliin des Kanha

'Die Kimpurisafrau Rathavati, auch die liebte den Vaccha, ein Mann schloß eine Verbindung mit einem Tierweibehen Falls Liebe vorhanden ist, ist keine Verbindung unpassend?

Wir haben also in G 36 ein Beispiel fur die Verbindung eines Mannes mit einem Wesen, das zwiselien Menseh und Tier in der Mitte steht. 12 geradezu zu den Tieren gerechnet wird. Ist es da nicht ganz wahrscheinheh, daß der Diehter auch in der vorausgehenden Strophe ein ühnliches Beispiel gegeben hat, daß er also wußte, daß Jambavati die Tochter eines

<sup>1)</sup> Samba lautet der Name um Prakrit der Jamas, siehe ZDMG XLII, 496, Z 23. 27 usw 1) Vgl. Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen § 109. Eine Parallele für die

Überführung des Stammes in die i Flexion bildet das handschriftlich belegte Sambarissa, Sambarim für Sambarassa, Sambaram in Bemyuttanikäya I, 227 3) Ich lese mit Bd sabbe hi, sabbe hi ist vielleicht ein stehengebliebener Magn

dhismus G

Baren war? Der hommentator oder sehon seine Vorganger kannten die alte Sage meht mehr die ganze sehr armliche Erzahlung von dem Candala midden Jambavati berüht offenbar auf den Worten candälikam ap in G 34. Wie wenig der Kommentator von der echten Sage wußte geht sehon aus den Schlußworten seiner Erlauterung hervor so pitu accayena Diura valigam rajjam kares. Es ware meiner Ansicht nach ganz falsch aus dieser Außerung etwa zu sehließen daß der Kommentator eine Fassung der Sage gekannt habe nach der ein Sohn des Krsna den Untergang des Ge sehliechtes überlehte und seinem Vater in der Herrschaft folgte. Man darf aus jenen Worten nichts weiter folgern als daß der Kommentator ein in der Sagenkunde ganz unbewanderter Mann war der nicht einmal die huddhistische Prosaerzahlung des Ghatajataka kannte. Denn auch diese laßt ehense wie die hrahmanische und die pinistische Fassung die Schne des Krsna samtlich in dem großen Kampfe umkommen.

Wir mussen uns nur klar machen daß wenn uns nur die Gatha ohne den Kommentar erhalten ware kein Mensch je bezwerfeln wurde daß sie genau die im Hanyamsa berichtete Sage reflektiere. Und wenn wir bei gewissen Jatakas wie zum Beispiel dem Nalmika oder dem Dasaratha jataka den strikten Nachweis sühren können daß die Prosaerznähungen nicht die alte von den Gathas vorausgesetzte Sage wiedergehen sondern aus bloßer Unwissenheit verstummelte oder verschliechterte Verstonen der selben sind was verpflichtet uns dann in einem Falle wie dem gegen wartigen den Angahen des Kommentators höheren Wert beizumessen? Im Gegenteil die ganze Art der Entstehung der Jataka Prosa nötigt uns in allen Tallen wo ein Jataka von der alten Sage abweicht für die Gäthas die Kenntnis der alten Sage als das Wahrscheinlichere anzunehmen wo fern der Text der Gatha selbet dem nicht deutheb widerspricht

Ich glaube daß wir unter diesen Umstanden auch die übrigen Gathas die auf die Krena Sage Bezug haben viel scharfer von der Prosaerzahlung des Ghatapathas trennen missen als Hardy es gefan hat Hardy ment!) daß die Prosaerzahlung so alt sei wie die Gatha Bestandteile der Jataka sammlung dh in vorchristliebe Zeit hinaufreiche Ich vermag diese Anseicht nielst zu tellen

Die Gathas die hier in Betriecht kommen sind selten von Hardy voll standig gesammelt. Es sind abgesehen von der schon besprochenen G 35 des Mahammaggenjataka (546) die funfzehn Gäthas des Ghatiafitaka (454) G 25 des Kumbhajstaka (512) und G 29 des Samkiccajataka (530) Die Gathas fasse ich chronologisch zumachkt als Einliert ob es einmal gelingen wird auch hier altere und jüngere Strophen zu unterscheiden muß die Zukunft lehren

Genau genommen ist es nur ein einziger Punkt in dem die Gathas die Prosa und die brahmanische Sage samtheh übereinstimmen der Name der Stadt Dvärakä, die sich ubrigens auch der Verfasser der Gäthäs, wie aus G 3 des Ghatajātaka deutlich hervorgeht, als Wohnort des Krsna und seiner Bruder dachte Immerhin mag man aber auch die in G 1, 2 und 6 des Ghatajātaka erscheinenden Namen Kanha und Kesaya hierher rechnen. da sie der Verfasser der Prosa richtig auf Krsna Vasudeva bezicht. Von den Erklarungen, die der Kommentator über den Ursprung dieser Namen giht. weiß allerdings die brahmanische Sage nichts den Namen Kesava soll Krsna seinem schonen Haare (lesa) verdanken, und Kanha soll sein Gotraname sem, da er zu dem Gotra der Kanhāyanas gehört habe1) Der Kommentator faßt Kanha also offenbar als Aquivalent eines sk Kärsna auf Hardy meint 2), man durfe die letztere Erklarung nicht ohne Grund verwerfen Ich glaube, er tut damit den Kenntnissen des Kommentators doch zu viel Ehre an Väsudevassa Kanhassa in G 35 des Mahäummaggai heißt 'des Krsna, des Sohnes des Vasudeva', und weiter nichts Der Kommentator freilich, der ebensowenig wie der Prosaerzahler die wahre Bedeutung von Väsudeva kennt, halt dies fur den eigentlichen Namen und weiß daher mit dem Namen Kanha nichts weiter anzufangen, als daß er ihn für einen Gotranamen erklart

Wir haben ferner drei Punkte, in denen sich die Gäthäs, in Überein stimmung mit der Prosa, von der brahmanischen Sage untorschieden? Pierstens wird Jät 454, 1, 2, 11, 15 ein Bruder des Krisna namens Ghata 1, 15 ein Bruder des Krisna in den Puränas auffinden können Zweitens ist nach G 15 desselben Jätaka Krisna der alteste Bruder (petham bhäharam) Nach der brahmanischen Sage ist er aber wenigstens junger als Balaräma wenn wir auch über sein Verhaltms zu seinen zählreichen anderen Brudern nichts be stimmtes erfahren Drittens gehen die Angehörigen des Krisna nach Jät 530, 29 dadurch zugrunde, daß sie den Ru Kanhadipäyana kranken.

Dieselbe Erklarung findet sieh im Kommentar zu G 35 des Mahaummagga jataka
 A a O S 48

<sup>3)</sup> Von der Geschichte die den eigentlichen Inhalt des Ghatajūtaka bildet, selie ich hier zumachst ab

<sup>4)</sup> Im Kauhapetavatthu atets Chata Hardy (a a O S 26) möchte ihn mit Glipta, dem Sohne des Dharma, in Verbindung bringen, seine Ausführungen können Glipta, dem Sohne des Dharma, in Verbindung bringen, seine Ausführungen können Frachtens weder solehe Kenntnisse in der brahmanischen Mythologie noch solehe Neigungen zu spitzfundigen Kliegelein, wie Hardy sie ihnen zutraut. Dageen halte ehe sie nicht für ausgeschlossen, daß unser Ghata identisch ist mit dem in Jät 355 auffritenden Ghata oder Gliafa, der den Köng Vañka über die Nutzlosigkeit des Trauerus in unglücklichen Lebenslagen beleht, obwohl die Prosaerzählung diesen Glata zu ienem Sohne des Hrahmadatta von Bärdnasi macht.

a) Die Worte Kaphadipayan donna sind nicht bestimmt genug, als daß man mit Sielerheit entscheiden könnte, ob in der dem Verfasser der Gätlia vorliegenden Sage tatsächlich sehon wie in der Prosa des Glintajataka von einer Vergewaltigung

Nach Mbh XVI, 15ff besteht ihre Schuld vielmehr in der Verspottung der Bußer Visvämitra, Kanva und Närada?) Wir dürfen hier unbedenklich mit Hardy annehmen, daß die Gatha die altere Passung wiedergibt, da sie durch die sonst ganz unabhangige Jama-Version der Krsna Sage2) gestutzt wird. Auch in der Jaina-Erzahlung ist es der Muni Dvīpāyana, der von den Prinzen mißhandelt wird Daß man bei der Aufnahme der Sage in das Mahabharata den Krena Dyamayana durch em paar andere Reis ersetzte, ist begreiflich genug. Galt er doch als der Verfasser des Werkes, er hatte also selbst erzahlen mussen, wie er von den Söhnen des Krsna verspottet wurde und wie er selber das Geschlicht des von ihm vergötterten Helden verfluchte

Anderseits haben wir aber doch auch einen Punkt, in dem die Gäthäs genauer zu der epischen Darstellung stimmen als die Prosaerzuhlung, und ein naar andere, wo es nach dem oben Gesagten viel wahrscheinlicher ist, daß die Strophen die brahmanische Fassung und nicht die des Prosatextes reflektieren Jät 512, 25 und 530. 29 lauten

yañ ce mutua Andhakarenhuputta samuddatire paricarayanta unakkamum musalehi aññamaññam

tassä punnam kumbham emam kenätha3)

des Rei im Anschluß an die Verspottung die Rede war Immerhin könnte dieser Zug alt sein, dafur spricht, daß die Jamafassung überhaupt nur von einer Verprügelung des Rsı zu erzählen weiß Die alte Sage fand noch nicht etwas so Ungeheuerliches in der körperlichen Mißhandlung oder selbst Totung eines Brahmanen. In den Gäthas wird uns von einer ganzen Reihe von Königen berichtet, die sich an Brahmanen tatlich vergriffen, ich brauche nur an den tausendarmigen Alluna (Jät 522, 23, 530, 26) an Dandakin (522, 21, 530, 27), Nalikira (522, 22) und Kalabu (522, 24, 313) zu erinnern. Einer spateren Zeit erschien der Brahmanenmord als ein so unerhörtes Verbrechen daß sie kaum davon zu reden wagte. In den Sagen der Epen und der Purapas sind es meist wahre Lappalien, um derentwillen Furstengeschlechter und Königreiche dem Fluche der Brahmanen verfallen. Es ware demnach recht wohl denkbar, daß der epische Erzahler die ursprungliche Erzahlung von der Mißhandling als alizu anstößig unterdruckte, doch ist dieser Punkt von untergeordneter Bedeutung. da die Verspottung durch den verkleideten Samba jedenfalls auch in der alten Sage schon den Kernpunkt der Beleidigung bildete

7 Die späteren Puramus etminen teils mit dem I bos überein teils lassen sar Namen fort oder fugen neue lunzu So hat z B das Visnup (V, 37, 6) dieselben Namen, das Padmap (VI, 279, 61) nennt nur den Kanva, das Bhagavatap (VI, 1, 12) dagegen außer den drei genannten noch den Asita, Durvasas, Bhrgu Angiras, Kasyapa, Vamadeva, Atri, Vasistlia u a

2) H Jacobi, Die Jama Legende von dem Uniergange Dväravatis und von dem Tode Krishnas ZDMG XLII, 496f

\*) Ārya Sura hat die Strophe in der Jatalamālā (AVII, 18) nachgebildet vām vitavanto madaluptasanynā I renyandhakā viemrtabandhubhāvāh | parasparam nispipisur gadābhir unmādanī sā nihiteha kumbhe!! Asvaghosa spielt auf die Sage an im Buddhacarita (XI, 31)

vināšam lyuk Kuravo gadartham I repyandhakā Maetheladandakāš ca [ būlāsikāsthupratimeņu teņu kāmeņu kasyātmuvato ratih svāt ||

'Kauft mir den Krug ab voll des Weines, wie ihn die Andhakavenhuputtas getrunken hatten, als sie, am Meeresufer sich aufwarten lassend<sup>1</sup>), mit Keulen einander angriffen

Kanhadıpāyan' āsaya ısım Andhakarenhuyo | aññaññam musale hantvā sampattā Yamasādanam ||

'Weil die Andhakavenhus den Rsi Kanhadipāyana gekrankt hatten, gelangten sie in des Yama Haus, indem sie sich gegenseitig mit Keulen töteten.' Das Bild, das wir uns nach diesen beiden Gäthäs von dem großen

Das Bild, das wir uns nach diesen beiden Gäthäs von dem großen Vernichtungskampfe der Yadavas entwerfen können, stimmt in allen Zugen int dem des Mausalaparvan überein. Nach dem Epos findet das Fest bei Prabhäsa statt, am Meeresufer (samudränte), wie es XVI, 67 ausdruckheh heißt. Die Yädavas betrinken sich, und in der Trunkenheit entspinnt sich der Zank zwischen Yuyudhäna und Krtavarman, der zum Kampfe führt (71. 72. 88)

tatas tūryasatākırnam natanartakasamkulam |

ävartata mahāpānam Prabhāse tigmatejasām ||

Krinasya samnidhau Rāmah sahitah Kriavarmanā |

apībad Yuyudhānas ca Gado Babhrus tahava ca ||

te tu pānamadāvistās coditāh kāladharmanā |

Yuyudhānam athābhyaghnann ucchistair bhājanais tadā ||

Daß auch im Epos (XVI, 13 94 133) Keulen (musala) die Waffen sind, mit denen sich die Geschlechtsgenossen töten, hat sehon Hardy betont

Nun findet der Kampf allerdings auch nach der Prosa des Ghatajātaka am Meeresstrande (samuddakılıkam kilissâmāti mukhadıāram gantivā) und mit Keulen (musala) statt, allein daß Trunkenheit die Ursache war, wird nicht erwahut Es heißt nur, daß die Fursten eine große Halle errichteten, sie schmuckten, aßen und tranken, im Spiel einander hei den Handen und Fußen packten und dabei in Streit gerieten. Und doch war die Trunken heit ein wesentlicher Zug der alten Sage Das geht sehon aus der Art der Anfuhrung in der Gätha hervor so kann man nur auf etwas Wohlbekanntes anspielen Es wird weiter aber auch durch die Jaina-Version bezeugt, nach der die Triinkenlieit die eigentliche Quelle alles Unlieils ist, das die Yadavas trifft Der ehrwurdige Aristanemi hat prophezeit, daß Samba und die anderen Prinzen im Rausche den Dvīpāyana verhöhnen wurden Um das Ungluck abzuwenden, behebit Väsudera alle geistigen Getranke aus der Stadt herauszuschaffen, sie werden in einer Höhle des Kadambahaines in steinerne Behalter gegossen, wovon der Wein den Namen Kädambari erhalt Allem nach einem halben Jahre entdecken die Prinzen die Höhle, berausehen sich an dem trefflich herangereiften und geklarten Getranke und begelien in der Betrunkenheit die verhangnisvolle Tat Allerdings laßt sich nieht bestreiten, daß diese Geschichte von dem Kadambariweine in allen Einzelheiten sekundar ist; daß sich aber die Trunkenbeit in der Jama-

<sup>1) \</sup>gl Jat 483, 17 nārīganehs parseārayanto

Erzahlung uberhaupt zu einem Grundmotiv entwickeln konnte, zeigt doch, daß sie auch schon in der alten Sage eine Rolle spielte

In der Gäthä 512, 25 ferner werden die Yädavas als Andhakarenhuputtä bezeichnet. Nach der Prosa des Ghatajätaka fuhren sie diesen Namen,
weil sie, obwohl von Upasägara erzeugt, als die Söhne des Sklaven (däza)
Andhakavenhu gelten. Mussen wir annehmen, daß schon der Dichter der
Gäthä den Namen in diesem Sinne aufinßte? Keineswegs. In der Gätha
530–29 werden die Bruder Andhakarenhugo, die Andhaka Vrsnis, genannt,
und wenn an der ersteren Stelle dem Namen putta linzugefugt wird, so
ist es nur, um die Zugehörigkeit zu dem Stamme zu bezeichnen. So redet
im Samkhapälajataka (524, 5, 6) Ältra die Jager an, die eine Riesenschlange
erheutet. haben.

kuhım ayam nıyatı bhîmakäyo nägena kım kühatha Bhojaputtü [[

und erhalt die Antwort

nāgo ayam nīyais bhoyanattham pavattakāyo urago mahanto | sāduñ ca thulaŭ ca muduñ ca mamsam na tvam ras' amīdss Vedehaputta ||

Die Anredo Videhaputta kehrt in G 9 wieder Die Jager werden auch in G 12 und Nidanak G 260 als Bhojaputta und in G 4 als Midzaputta beziehnet Hierber gehört auch der Satuyaputta und der Keraldaputra in Asokas zweitem Felsenedikte Putra hat in diesen Namen die Funktion eines Täddhitasuffixes, Satuyaputra und Keralaputra stehen mit Namen wie Pääedla, Vaideha usw (Pän 4, 1, 163) auf gleicher Stufe Dieselbe abgeschwachte Bedeutung hat putra im Sanskrit oft in dem Worte räjaputra Wenn in Ram I, 61 Sunshsepa zu Köng Ambarisa von Ayodhya der sonst in dem ganzen Gesange stets rajan, naresvara, pärthiva, mahipati, räjarsa usw genannt wird in V 21 sagt

pıtă jyestham avıkreyam mätä căha kanîyasam [

rikregam madhyaman manye rājaputra nayasva mām [] souller ihin nit der Anrede rapputra meht als den Sohn eines Königs sondern einfach als katriya als Angelborigen der zweiten Kaste bezeichnen Rājaputra ist hier der Vorlaufer des heutigen Rajputen. Einen analogeu Fall bildet im Pali das so uberaus hautige devaputta. Devaputta bezeichnet we sehon Childers gesehen hat'), den einzelnen Gott als Mitghed des Deva geschlechtes. Der Begriff des Sohnes ist völlig verblaßt, im Bhaddasāla jātaka (467) wird zum Beispiel für eine und dieselbe Person bald der Aus druck devirāgam balddevaputa gebraucht (V),154 4 22, 155 25 157, 11 23)

Uber die wahre Bedeutung des Wortes Andhakarenhuputta kann also kein Zweifel herrschen Andererseits halte ich es aber gar nicht für aus

<sup>1)</sup> Dictionary of the Pali Language s t Nach devaputta ist dann auch dis Wort devadbits für Göttin gebildet

geschlossen, daß der Verfasser der Prosa gerade durch das Mißverstehen dieses Ausdruckes zu dem als Personennamen absurden Namen Andhakavenhu kam Er hatte aber offenbar auch etwas von dem wahren Namen lenes Sklaven, Nandagopa, gehört, und so half er sich denn aus der Schwierigkeit, indem er die Frau des Sklaven Nandagopā benannte

Ahnlich hegt die Sache bei G 2 des Ghatajātaka, die einen Rohineyya

ın der Umgehung des Krsna erwahnt

tassa tam vacanam sutvā Rohmeyyassa Kesavo | taramānarūpo vutikāsi bhātu sokena attito ||

Nach der Prosaerzahlung ist dieser Rohineyya ein Minister (Rohineyyo nāma amacco) Allein, was verpflichtet uns, diese Ansicht auch dem Verfasser der Gäthä zuzuschreihen? Rohineyya heißt 'der Sohn der Rohinī, und wenn der Rohinī auch noch andere Sohne zugeschriehen werden, so hat doch sicherlich jeder mit der Sage seiner Heimat auch nur einigermaßen vertraute Hindu gewußt daß mit dem Sohne der Rohini zar' 1502pp Balarama gemeint sei Fast alle Levikographen, Amara, Purusottama, Hemacandra, Haläyudha Medinikara, führen Raihineya als Synonym von Balaräma auf Auch im Epos wird Rauhineya ohne weiteren Zusatz in diesom Sinne gebraucht, z B Mih I, 7148f

Fransprasiras tu Kuruprasiran asamsamanah saha Rasuhsineyah |
gagana tam Bhärgavalarmasalam yatrasate te purusaprasirah |
tatropasistam prthudisghabahum dadarsa Krisaah saha Rasuhsineyah |
Afatasatrum paristrya tams capy upoprasistan yalanaprakasan |
tato brasid Vasudero bhigannya Kuntisutam dharmabhitam varistham |
Krino ham asmiti nipidya padau 1 adhisthirasyajatadhasya rajihah |
tathasiwa asyapya na Rauhineyas tau capi dirakh Kuruso bhyanandan

Mbh V. 4

Pāñcālarājasya samīpalas tu Šīnīpravīrah sahaRauhīneyah {

Mbh VII, 8220 Jan

Jarusandho "tırusıla Rauhıneyapradharsılah |

Har 4419

Akrūrasya kathābhis tu saha Krenena jāgratah | Rauhi aeyatrisyasya nibā er vyatyavartata ||

So kommt Rauhineya noch in Inschriften aus dem 14 Jahrhundert vor, z B Journ Bombay As Soc Vol XII, p 353

# Harrharanrpa Bullabhum päläv tir bhuvr tasya sutät ubhär abhutäm j vunar am bhuvanabhralsanärtham

samupagatāv wa Rauhineya Krsnau1) []

Der Verlasser der Prosa Ireilieb weiß von der Identität des Rauhneya mit dem Balarama mid von der Rohmi überhaupt nichts mehr Er macht den Baladeva zum Sohne der Devagabbhä und sicht in dem Rohneyta irgendeinen gleichgultigen Minister Mir scheint daraus deutlich hervor zugehen daß uns die Krisa Sage in der Prosaerzahlung in verwildertem Zustande vorliegt, so wie eine so komphizierte Sage losgelöst von der Hei mat allmahlich werden mußte Die Namen der Sage kehren wieder, aber alles ist in heilloser Verwirrung Eine vollstandige Vergleichung der Jataba Prosa mit der Erzahlung des Mahäbharata hat sehon Hardy geliefort, hier seien daher nur ein paar Punkte hervorgehoben, die auf die Arbeitsweise des Verfassers Licht werfen

Im Harivamsa haben wir Kamsa nebst acht Brudern die alle die Söhne des Ugrasena sind. Im Jätaka wird daraus ein Kamsa und ein Upakamsa die Söhne des Mahkamsa. Die Namen sind nach bekanntem fluster ge hildet, in der Prosa des Bhisajataka (488) finden wir ehenso einen Mahakañ canakumara und seinen jungeren Bruder Upakañeanakumara im Kom mentar des Mahäummaggajataka (VI 470 29) einen Culani und seinen Vater Mahaculani usw. Nach diesem Mister wird im Ghatajataka denn auch gleich noch eine andere Familie konstruert ein Mahäsagara mit zwei Söhnen Sagara und Upastgara. Wir haben hier das gleiche einfacher Un wissenheit entspringende schematische Verfahren auf das ich schon bei früherer Gelegenheit hingewiesen habe!) Die Verhaltinses sind genau so zu heurteilen wie beim Dasarathajataka (461) won inder Prosestrahlung Räma nach der Schablone in den Himavat zieht wahrend die Gatha 513 17 in Übereinstinmung mit der echten Sage den Dandakawald als seinen Verbannungsort bezeichnet.

Der eben erwahnte Upasagora wird nach der Prosa der Vater des Väsudera Der Verfasser kannte also noch diesen Beinamen des Krsna wußte aber wie sehon oben bemerkt nicht mehr, daß er einfach der Sohn des Vasudera bedeute

Die Sagara Familie lebt im nordheben Madhura wahrend dies in der eichten Sage die Hauptstadt des Kamisa ist dagegen wird Kamisa nach Asitanjana versetzt. Der Ausdruck Uttaramadhura verrat deutlich daß der Verfasser der Prosa ein Singhalese war oder wenigstens in Ceylon schrieb Ein Schriftsteller in dem Hemvitlande des Buddhismus ware sicherlich nicht auf den Gedanken gekommen jene nahere Bestimmung lunzuzufügen denn sich lätte einer seiner Leser dazu kommen sollen wenn er von Madhura

<sup>1)</sup> Ich habe die zum Teil fehlerhafte Schreibung verbessert

<sup>1)</sup> Gött Nachr Phil list Al 189" S t27 sehe oben S 36

hörte, an die ferne Residenz der Pändya Könige zu denken Anders der Singhalese Für seine Leser war Madhurā ohne weiteren Zusatz naturlich das Madhurā auf dem gegenüberliegenden Festlande, für sie mußte das Matliurā an der Yamunā besonders als solches gekennzeichnet werden

In bezug auf den seltsamen Namen Asitalijana möchte ich eine Erklarung vorschlagen, die allerdings nicht mehr zu sein beansprücht als eine Vermutung und bei der ganzen Sachlage auch kaum mehr als das sein kann Im Hariyamśa 6428ff wird ins über die Geburt des Kālayayana berichtet Der Guru der Vrsnyandhakas, Gärgya, gab sich strenger Buße hin, um einen Sohn zu erhalten, und zwar in der Stadt Ajitañjaya (6430 nagare tv Antanaye) Rudra verheißt ihm zur Belohnung die Erfullung seines Wunsches Gärgya erzeugt mit einer als Hirtenmadehen auftretenden Apsaras den Kālayavana, den der kınderlose König der Yavanas als Sebn annimmt Sollte nicht dies, soweit ich weiß, nur liier belegte Antañiava') mit dem Asitaniana des Jataka identisch sein? Naturlich mußte in dem Falle der Name in einem der Texte oder vielleicht gar in beiden verderht. sein2), allein man braucht nur einmal die Listen der historischen Dynastien ın den verschiedenen Puranas miteinander zu vergleichen um sich zu überzeugen, daß eine solche Annahme nichts Auffalhges hat, zumal bei einem so vereinzelt stehenden Namen Zugunsten meiner Vermutung spricht auch der Umstand, daß der Prosaerzahler aicherlich von der mit der Krsna Sage aufs engste verbundenen Kalayavana Sage etwas wußte Schon Hardy hat darauf hingewiesen, daß in dem Kälasena oder Kalayana, wie Bd hest. dessen Reich die Bruder erobern eine Reminiszenz an den Kalayayana vorliege<sup>3</sup>) Daß er im Jätaka König von Ayojjba ist und daß er von den Brudern gefangen genommen wird wahrend er im Epos durch Sivas Gnade fur Krsna unbesieglich ist und nur dem Zorne des Mucukunda erliegt, spricht bei der ganzen Art der Erzahlung durchaus nicht gegen die Identi fizierung

Die Mutter des Krsna heißt im Jataka Devagabbhä und ist die Schwester des Kamsa Was den Namen betrifft so könnte man versucht sein, in Devagarbhä den alten Vollnamen zu erkennen, dessen Koseform in Devaki vorliegen wurde, allein die zahllösen Ungenaugkeiten, deren sich der Ver fasser schuldig macht legen doch die Annahme naher, daß er auch hierin nur seiner eigenen Phantasie gefolgt sei. Eher ware es möglich, daß die Darstellung des Verwandtschaftsverhaltnisses der Mutter des Krsna zu Kamsa auf wirklicher Überheferung berühte. Nach dem Harivamsa (2024ff), dem sieh das Vayupurana (II, 34, 118ff) das Visnupuräna (IV, 14, 5) und

In den Wörterbuchern finde ich den Namen uberhaupt nicht
 Vielleicht durch kunstliche Ausdeutung Antanjaya bedeutet 'den Un

 <sup>)</sup> vieneren data.
 besiegen besiegend , Asitanjana schwarze Augensalbe
 ) A a O S 36 Vielleicht sind, wie ebenfalls schon Hardy vermutet hat,

Kalasena und Kalayana in einem ursprunglichen Kalayona zu vereinigen

das Bhāgavatapurāna (1X, 24, 21ff ) anschheßen, ist allerdings Devaki die Kusino des Kamsa von Vaters Seite, wie sieh aus dem folgenden Stammbaum errübt

Ahuka

Dovaka Ugrasena

| | |
| |
| |
| |
| Devaka Kanpsa

Eine Reihe puranischer Werke stimmen indessen mit dem Jataka überein, indem sie Devaki ausdrucklich die Tochter des Ugrasena und die Schwester des Kamsa nennen Im Padmapurāna (VI, 272, 5) wird von Vasudeva ge sant. daß er heiratete

Ugrasenasya duhitām Detakim devararninim |

und ein paar Zeilen später (V 9) von Kamsa tac chrutvä hantum ärebhe Kamso 'm bhaginim tada 1

Und im Vayupurana, das bei der Aufstellung der Genealogie wie oben er

wahnt dem Harivamsa folgt, heißt es trotzdem nachher (II, 34 201f)

Ugrasenā:majāyam ca kanyām Ānaladundubheh | nivedayāmāsa tada lanyeti subhalalsanā |

svasā yam tanayam Kamso jātam navavadhārayat

Auch in zwei angeblich dem Bhavisyottara und dem Visnupurana ent nommenen Texten, die die Krsnajanmästami behandeln erscheint nach Webers Angaben die Deraki als Schwester des Kamsa<sup>1</sup>)

Hardy <sup>3</sup>) meint num daß dieselbe Anschauung auch im Harivamsa an einer Stelle zutage trete namlich in der Verkundigung des Närada (II, 1, 16 = 3193) wo von Devaki als der 'jungeren Schwester' des Kamsa gesprochen und

tatrassa Devaks ya te Mathurāyam laghustasa<sup>2</sup>) | yo 'syā garbho 'stamah Kamsa sa te mrtyur bharisyats ||

Ich mochte demgegenuber aber doch darauf hinweisen daß der Ausdruck laghusvar nicht beweiskraftig ist. Nach einem Sprachgebrauche, der sich einzelnen Teilen Indiens, wie zum Beispiel in den kanaresischen Distrikten, bis auf den heutigen Tag erhalten bat, können die Wörter für Bruder und Schwester auch zur Bezeichnung der Kinder des Oheims und der Tante und sogar der Kinder des Oheims und der Tante des Vaters ver wendet werden. Diese Erscheinung ist in Inschriften festgestellt, und unter

<sup>1)</sup> Uber die Krishnajanmashtami Phil u histor Abh d Ak d Wiss zu Berlin aus dem Jahre 1867 S 259 Ann 257 Ann

<sup>3)</sup> A a O S 32 3) N° lest an der betreffenden Stelle patyenné eine Leeart mit der ich nichts anzufangen weiß da Deraki sowiel ich weiß nitgends als die Schwester des Ugrassens beze einer wir. Alidauphia erwähnt die Leeart umf führt eine zernicht Lunstliche Erklarung an ange in pittgrusen pathan prakalpgei prirosmbandhint sexud vyarahta bängniti viteolophiush.

den von Fleet¹) und Kielhorn²) verzeichneten Fallen sind zwei die dem unstigen genau parallel sind. In einer Inschrift zu Äfür aus dem Jahre 1010/11 heißt die Tochter des Irivabedanga Satyasraya die jungere Schwester des Westlichen Calukya Vikramäditya V. der in Wahrbeit ihr Vetter vater lieberseits war. Und in den im Britischen Museum befindlichen Kupfer platten des Sadäsivaräya von Vijayanagara aus dem Jahre 1556 wird die Tochter des Krsnaräya als die Schwester (bhagini) des Sadäsiva, des Sohnes ihres vaterlichen Obeims Ranga bezeichnet. Das Wort laghisvias könnte also auch hier im uneigenthehen Sinne gebraucht sein, und es ware sehr wohl denkbar, daß gerade eine derartige ungenaue Ausdrucksweise dazu gefuhrt hatte in Devaki allmahheh die wirkhehe Schwester des Kamsu zu sehen

Einen kurzen Blick mussen wir auch noch auf die Namen der Bruder im Ghatajātaka werfen Abgeseben naturlich von den beiden richtigen Vasudeva und Baladeva und dem durch die Gatha gebotenen Ghata niachen sie durchaus den Eindruck, als ob sie von dem um so viel Namen verlegenen Verfasser teils frei erfunden teils aus der ubrigen Heldensage entlehnt seien Eino Anzahl heß sich bequem bilden indem man nach dem Muster von Baladeva und Väsudeva das Wort deva mit den Namen der Hauptgottheiten zusanimensetzte, so entstanden Candadeva, Suriyadova, Aggideva Varunadeva Irgendwelche Traditionen sind hier sichlerlich nicht benutzt Pajuna geht wie Hardy richtig gesehen hat³), auf Pradyumna zuruch den Namen eines Sohnes des Krsna Wenn er hier als Bruder des Krsna erscheint so entspricht das durchaus der in dem übrigen Teilo der Erzahlung berrschenden Verwirrung Und wohl hauptsachlich durch don Anklang an Pajjuna veranlaßt sebeint auch der Name des Ajjuna hierher geraten zu sein tiefere Absichten vermag ich hier nicht zu erkennen

Es bleibt der Name Ankura Über Ankura werden wir ausführlich in den Gäthäs des Ankurapetavatthu (II 9) unterrichtet<sup>4</sup>) Der Zweck dieser Totengeschichte ist die Verherrlichung der Tugend des däna als deren Vertreter eben Aukura erscheint ein Keatriya (G 55) der in Dvarakā lebt (G 24 33 35) und dort mit großartiger Freigebigkeit die Opferbrahmanen und Bettler beschenkt

Beutet Descuente Sant Ankurassa nicesane | bhojanism diyate niccam puñiapekklassa jantuno || 50 janā isahassā sūdā āmutamanikundalā | Ankuram upajivanti dāne yaññassa vyāvajā || 51

<sup>1)</sup> Gazetteer of the Bombay Pres dency, Vol I, Part II, p 458
2) Fp Ind, Vol IV, p 4 3) A a O S 33 Anin

b) Et braucht wohl kaum bemeekt zu werden daß auch in Schriften wie dem Petavathlu die Gathae allein kanonisch sind und daher bei kritischen Untersuchungen von der Proseitzallung gesondert werden mussen. Übrigens stimme ich durchaus mit Hardy überen wenn er meint (a. a. O. b. 37) daß Dhammapiali die Finlettung zum Ahlurgetotauthlu aus der Proseitzallung des Chatajätaka abgeschrieben habe.

sathrpurisasahassāni āmultamanikundalā | Ankurassa mahādāne kathlam phālenti mānarā | 52 solasithisahassani sabbalankārahhāsitā | Ankurassa mahādāne iidhā pindenti nāniyo | 53 solasithisahassāni sabbalasikarabhāsitā | Ankurassa mahādāne dabbajadā upallihtā | 54 bahum bahānam pādāsi ciram pādāsi khattiyo | sakkaccañ ca sahatiha ca citim katrā punappinam | 55 bahumāss ca pallhe ca ulusamvaccharān ca |

mahādānam pavattess Ankura digham antaram [] 56
In den brahmanuschen Sagen gilt als Wuster der Freigebigkeit im Dvārikā
Akrūra, der Verwandte und Freund des Krsna Er heißt wegen dieser
Tugend danapati, der 'Gabenberr', mit diesem Namen wird er von Krsna
und Kamsa angeredet (Visnup IV, 13, 60, V, 15 13 20, 18, 7), so wird er
wiederholt in der Erzablung ohne weiteren Zusatz bezeichnetz, E. B Hat 2123

= Vāyupurana II, 34, 90 punar Dvāravatīm prāpte tasmin dāna patau tatah | pravavarsa Sahasrak ah kakse jalanidhes tatah || Har 4208

gacchaiv ayam danapatsh kupram ünayıtum srajüt | Nandagopam ca gopüms ca karadan mama süsanüt ||

Har 4232

tasmenn eva muhürte tu Mathurāyāh sa neryayau | prītimān Pundarskāksam drastum dānapatek srayam |

Har 4269

sa hı dönapatır dhanyo yo draksyatı vane gatam | pundarıkapaläsüksam Krenam aklıstakürınam ||

Har 4361

samsadbhih syandanenäsu präpto dänapatir trajam | pratisann eta papraccha sämnidhyam Kesavasya sah ||1)

Har 1916 wird er durch das Beiwort bhäridaksina charakterisiert, und seine Opfer waren sprichwortlich wegen der versehwenderischen Wohltatigkeit, die er dabei entflattete, siehe Har 2116f = Väyup H. 34. 82f

atha ratnāns cānyāns dhanāns versdhāns ca | sastum varsāns dharmātmā yajhesv cva nyayojayat |

Akrūrayajūā sis ie khyūtās iasya mahāimanah | bahvannadakṣīnāh sarve sarvakāmapradāyīnah |

Zu diesen sachlichen Übereinstimmungen\*) kommt die Gleichheit des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I s ist zu beachten, daß Ankura in der Prosaerzählung des Petavatthu eben falls das Beiwort dänapati erhält sieht S 125

<sup>9)</sup> Vielleicht kame hier noch em weiterer Punkt in Betricht. Nach der Prosaerzählung des Petavattin (b. 123) versiegen Ankuras Schätze miernals die er sich des Reutandes eines überrirmenschlichen Westen vines Yaksa erfreut. In Jahnlicher

Namens Da das Negativprafix a in einem Tatpurusa den Akzent zu erhalten pflegt, so durfen wir die Betonung Alrura als die wahrscheinlichste ansetzen Die Kurzung des ü in Anlura ware dann zu beurteilen wie die Vokalkurzungen in den von Pischel, Gramm der Prakritspr § 80, zusammengestellten Fallen In betreff der Nasalierung des anlautenden a verweise ich auf Kuhn, Beitrage zur Pali Grammatik, S 34, E Muller, Grammar of the Palı Language, S 22, Pischel a a O § 74, aus den dort aus dem Palı und dem Prakrit angeführten Beispielen erhellt, daß die Nasalierung des Vokals besonders haufig ist, wenn die ursprunglich folgende Konsonantengruppe em r enthalt, was auch fur unseren Fall zutrifft Die Identitat von Akrūra und Ankura ist also kaum zu bezweifeln, wir haben liier wieder die schon mehrfach beobachtete Erscheinung, daß eine Gestalt der alten Sage in der Prosa an der falschen Stelle auftritt. Fraglich bleibt in diesem Falle nur, wie der Verfasser zu dem Namen gelangte, ob hier eine Entlehnung aus den Gathas des Ankurapetavatthu oder eine direkte Reminiszenz aus der Krsna Sage vorliegt, wage ich nicht zu entscheiden Die Darstellung der Verwandtschaftsverhaltnisse der Personen der

Sage ist entschieden die schwachste Partie der ganzen Prosacrzahlung des Ghatajātaka Gewiß kem bloßer Zufall, denn solche Abschnitte stellen begreiflicherweise die großten Anforderungen an die Gedachtniskraft der Erzahler und sind bei langerer mundlicher Überlieferung am chesten dem Zerfall ausgesetzt Von der ubrigen Erzahlung stimmen verhaltnismaßig am besten mit der alten Sage die beiden Absehnitte von der Tötung des Kamsa und von dem Untergange der Yadavas uberein Hier treten zum Teil auch unbedeutende Zuge der epischen Darstellung im Jataka wieder hervor Nach dem Harivamsa (Adhy 84) verschaffen sich Krsna und Samkarsana. als sie in die Stadt gekommen sind, teils durch Gewalt teils auf gutlichem Wege, farbige Gewander, Kranze und Salben Ebenso heißt es im Jataka. daß die Bruder in bunte Gewander gekleidet, mit gesalbten Körpern und mit Kranzen auf dem Haupte in die Arena traten da sie vorher die Farber gasse und die Salben und Kranzladen geplundert hatten. Die beiden Ringer des Kamsa heißen im Har (Adhy 85) Canura und Mustika, das Jataka gibt die Namen richtig durch Canura und Mutthika wieder Aus der zweiten Episode hebe ich hier nur die Verspottung durch den verkleideten Prinzen hervor, die wunderbare Geburt des Knuppels, der nachher zu Pulver zer rieben und ins Wasser geworfen wird, den Kampf mit den Schilfrohren. die sich in Keulen verwandeln, die Verwundung des Krsna am Fuße, den Namen des unglucklichen Schutzen, Jaras, niles Punkte, in denen Jataka

Weise verdankt auch Akrüra seinen unerschöpflichen Reichtum einer übernaturlichen Macht, er ist durch Satudhanvan in den Bestit des Sparanntaka Steiner gikommen, der seinem Eigentumer alle indsehen Guter verleidt. Die Übereinstimmung ist indessen hier vielleicht nur zufallig, zumal da die Gäthäs des Petavatthu keine An deutung jenes Verhälmsses zu dem Jaksa enthalten.

Ich muß aber gestehen, daß meiner Ansicht nach dieser Punkt an und fur sieb ziemlich nebensachlich ist und erst dann Bedeutung gewinnen wurde, wenn nachgewiesen ware, daß der Jätaka Prosa ein ebenso hohes Alter zukame wie den Gäthäs Ich glaube gezeigt zu haben, daß das nicht der Fall ist, daß vielmehr zwischen den Gäthäs und der Prosa eine langere Zeit verflossen sein muß, wahrend welcher das Verstandnis der in den Versen enthaltenen Andeutungen von Personen und Verhaltnissen zum großen Teile verloren ging

Wir mussen endheh noch der Frage nach dem Ursprung der Erzahlung, die den eigentlichen Inhalt des Ghatajätaka bildet, etwas naher treten Die Geselnehte laßt sich kurz wiedergeben wie folgt

Kanha hat einen gehebten Sohn durch den Tod verloren und versinkt daruber in so tiefe Trauer, daß er alle seine Plichten vernachlassigt Da besebließt sein Bruder Ghata, ihn von seinem Kummer zu heilen Er nimmt die Gebarden eines Wahnsinnigen an und durchirt die Stadt, indem er bestandig ruft 'Der Hase! Der Hase! Durch Rohineyya von dem Ge bahren des Bruders benaebrichtigt, bemuht sieh Kanha, ihn zu beruligen Er verspriebt ihm, er wolle ihm einen Hasen verschaffen von welcher Art er nur wunsohen moge, allein Ghata verlangt den Hasen im Monde Daerklart Kanha, ihm nicht helfen zu konnen Unmögliches durfe man nicht begehren Ghata aber zeigt ihm daß er diese Lehre selber nicht befolge, wenn er unaufhörlieh um den Sohn klage den auch keine Macht der Erde zuruckbringen werde Kanha sieht das Törichte seiner Trauer ein und preist den Ghata, der ihm die Augen geöffnet hat

Diese Geschichte hat inder Jätaka Sammlung eine Reihe von Parallelen Die großte Abnlichkeit zeigt das Mattak und elijätaka (449) Auch hier ist es ein Vater, ein Brahmane der sich unablissig um den toten Sohn gramt. Der Sohn, der als dexaputta wiedergeboren ist, unterminnt es, ihn zur Vernunft zuruckzurufen. Laut klagend erscheint er dem Vater, und als dieser ihn nach dem Grunde seines Kunmers fragt, erklart er, er weine, weil ihm zwei Rader für seinen Wagen fehlten, meht gewöhnliche Rader, wie man sie hier auf Erden bekommen könne, sondern Sonne und Mond Der Vater nennt das naturlich ein törichtes Verlangen, allein er nuß zu geben, daß er selbst noch törichter handle, wenn er dem Töten nachweine, da Sonne und Mond wenigstens sichtbar am Himmel stunden, von dem Töten aber auch nicht die geringste Spur zu entdecken sei. Er gibt sein Trauern auf und preist den detaputta, der ihn zur Einsieht gebracht hat, mit denselben Gäthäs, mit denen auch das Ghatajätaka schloß

Noch drastischer tritt der Hauptgedanke dieser Erzahlung im Sujätajätaka (352) zutage Sujätas Vater hat seinen Vater verloren und gibt sieh ganz dem Schmerze darüber hin Unaufhörlich, ohne sich um die Geschafte des tagliehen Lebens zu Lämmern, Magt er an dem stäpa, den er

lingkschen Sammlung durchzugehen1) Ja, nach brahmanischer Auffassung ist die Trauer um Verstorbene nicht nur töricht, sondern geradezu eine Sunde Als Yudhisthira uher den Tod seines Neffen Ahlimanyu klagt. macht Vyasa ihm Vorstellungen, die in den Worten gipfeln (Mbh VII. 2469f \

socato hi mahārāja agham eva vivardhate tasmāc chokam parityayya śreyase prayated budhah || praharsanı abhımanam ca sulhaprapiım ca cıntavet etad buddhrā budhāh šolam na šolah šola ucvate ||

Die Trauer bringt auch dem Toten nur Schaden Er muß die Tranen schlucken, die die Angehörigen vergießen, wie es hei Yaiñavalkva heißt. (III, 11)2)

šlesmāšru bāndhavair muktam preto bhunkte yato 'tasah |

ato na roditaryam hi kriyāh kāryāh scašaktitah ||

Die Tranen der Verwandten und Freunde hrennen den Toten und bringen den in den Himmel Eingegangenen zu Fall, vgl Rughuvamsa VIII, 85

svajanāsru kilātisamtatam dahati pretam iti pracak sate ||

und Rāmāy B II, 81, 223)

socanto nanu sasnehā bāndhavāh suhrdas tathā | pātayanti galam svargam asrupātena Rāghava

Und in Hariharas Paddhati wird mit Berufung auf die Śruti gelehrt, daß man nach Vollzug der offiziellen Trauerzeremonie nicht mehr uber den Toten trauern durfe 'wenn es doch geschieht so leiden seine Kinder Hunger' (atah param mrtasya Lhedo na kreyate | yade kreyate tadā tasya prayāh ksu dhārtā bhavantıtı srutih)4)

Der Inhalt der Gäthes zwingt also durchaus nicht zu der Annahme. daß jene Geschichten buddhistischen Ursprunges seien Im Gegenteil, ge

<sup>1)</sup> Index zu Otto Bolitlingks Indischen Spruchen, S 66

<sup>2)</sup> Im Pancatantra 1 335 (Bombay) mit den Varianten tasman na roditavyam und pravatnatah

<sup>3)</sup> Vit den Lesarten socamanas tu und pätayanti sma tam svargad auch im Hito padesa (Schlegel) IV. 74

<sup>4)</sup> Caland Die Altindischen Todten und Bestattungsgebrauche, S 74, 76 Ich beziehe tasya auf den Toten nicht, wie Caland, auf den Trauernden — Dem oft ge priesenen Indifferentismus gegenüber kommt der rein menschliche Standpunkt in der Spruchdichtung nur selten zu Worte Vur in dem alten Itiliasa von der Unter redung zwischen dem Geier und dem Schakal (Mbh MI, 5676ff) finde ich auch ein paar Ślokas, m denen die Traner beum Tode von Verwandten als berechtigt anerkannt und die Gleichgultigkeit sogar getadelt wird. Aber diese Verse werden nicht als die Meinung des Verfassers vorgetragen, sondern sind einem Schakal in den Mund gelegt, der sich bemuht, die Verwandten eines Toten womoglich bis zum Anbruch der Dunkel heit auf dem Friedhole zuruckzuhalten, weil er die Leiche zu fressen wunscht und, solange es Tag 1st, fürchten muß, daß ein Geier ihm die Beute streitig machen werde Der Geier andererseits, dem daran hegt, die Leute moglichst schnell zu entfernen, erschöpft sich in Spruchen über die Nutzlosigkeit der Trauer

wisse Tatsachen machen es wahrscheinlich, daß sie schon in Volkskreisen bestanden, ehe die Buddhisten sie ihrer Sammlung einverleibten. Eine Reihe von Ritualtexten erwahnt namlich ausdrucklich den Vortrag von Trostgeschichten als einen Teil des Trauerzeremoniells So schreibt z B Yājňavalkya (III, 7) vor, daß man die Hinterbliebenen, wenn sie, nach Vollzug der Wasserzeremonie aus dem Wasser berausgestiegen, auf einem weichen Rasenplatze sitzen, durch alte Itihasas zerstreuen solle (aparadeyus tän itihäsaih puratanaih) Ebenso bestimmt Paraskara, daß die Trauernden sieh an einen schattigen Ort setzen und mit erbaulichen Geselnehten trösten sollen 1) In der Visnusmrti (XIX, 24) wird gelehrt, daß den Leuten, die den Verlust eines Verwandten beklagen. Manner von ruhiger Gemutsart mit tröstonden Reden zureden sollen. Nach dem Gautama Pitrmedhasütra (IV. 2) sollen sich die Hinterbliebenen durch gute Reden, aufmunternde Geschichten und schöne Puranas den Kummer vertreiben (sokam utsriva kalyanıblır vagblılı sattrıkablılı kathablılı puranaılı sukrtiblili), und ganz ahnlich heißt es in der schon erwahnten Paddhati des Harihara, daß alte Leute die trauernden Verwandten durch weise Spruche und durch dis Erzahlen von Itihasas Puranas und Upakhyanas tröten sollen (tatah sarre gñātayah socantas tisthanti | tan anye vrddhāh sam drān ityādibodhakaih sambodhayantı | ıtıhasapuranopakhyanaır bodhayantı | tatas te sambandhına utthāpayants)2) Und daß diese Vorschriften keine ideale Forderung bhoben. sondern wirklich befolgt wurden wird uns von Bana bezeugt. Er beriehtet in seinem Harsacarita (193, 15ff ) daß in der Umgebung des über den Tod seines Vaters betrubten Harsa Pauranikas, geschiekt in der Vertreibung des Kummers' (solapanayananıpunah pauranılah) gewesen seien

Die Stelle zeigt, daß es im 7 Jahrhundert in Chr professionelle Er zahler gab, die es geradezu zu ihrer Spezialität machten bei Todesfallen den traueriende Verwandten passende Texte vorzutagen Disselbe war offenbru schon in vorbuddinstischer Zeit der Fall. Es ist doelt kaum ein Zufall daß sich eine so große Anzahl von Trostgeschichten in der Jätaka Sammlung vorfindet. Offenbar war ein starkes Bedürfnis nach solchen Geschichten vorhanden, und die berufsmädigen Dichter und Erzahler wilbten es zu befredigen. Sie verstanden es, ihre Geschichten dürch kleine Ab anderungen den jeweiligen Umständen anzupassen. Es ist im Grunde die selbe Geschichte die nis im Glintajätaka im Mattakundalijataka und im Sujätajätaka entgegentritt, aber einmal ist sie für den Tod eines Solnes ein andermal für den Tod eines Vaters zurechtigemacht. Die gleichen Ge danken bilden den Inhalt der Gätähs des Matarodanijataka wie des Ananusoosyajätaka aber jenes paßt für den Tod eines Bruders dieses für den Tod eines Gütten Get dan eine Gattin.

<sup>1)</sup> Caland a a O & 77. Hillebrandt, Ratualliteratur S 89

<sup>\*)</sup> Caland a a O S 76

Das Ghatajātaka und das Dasarathajātaka zeigen uns noch einen anderen Kunstgriff dieser Dichter sie legen das, was sie zu sagen haben. den bekannten Personen der Heldensage in den Mund, unzweifelhaft mit der Absicht, ihren Worten dadurch größeren Nachdruck zu verleihen Ihren naiven Zuhörern waren jene Könige der Sage historische Persönlichkeiten so out wie Asoka oder Candragupta, und ihre Taten und Erlebnisse wahre Geschichte Der Trost von den Lappen eines Rāma konnte daher unmög heh seine Wirkung verfehlen, die Grunde, die einen Krsna zur Vernunft gebracht hatten, mußten auch den gewöhnlichen Tranernden überzeugen Desselben Mittels bedienen sich die Gäthä Dichter des öfteren. So wird z. B. die Geschichte von Dhümakarın (Jat 413) von Vidhüra Vidura dem Yudhitthila Yudhisthira erzahlt Derselbe Vidura muß im Vidhürapandita jātaka (545) das Lehrgedicht über das Hofleben vortragen (G 126-171) Wenn die spatere Epik die ganze alte Spruchweisheit ihren Helden und Weisen in den Mund legt, so setzt sie damit nur die Technik der alteren Gāthā Dichtung fort

Von solchen solapanodanas, wie ich diese Gattung von Erzahlungon ım Anschluß an den Titel des zweiundfunfzigsten Adhyaya des Dronaparvan nennen mochte1), sind uns auch im Mahabharata einige erhalten beiden bekanntesten sind die schon erwahnte Geschichte von der Er schaffung der Todesgöttin (VII, 2023ff ) und das sogenannte Sodasarā jakiya (VII, 2138ff ), die Vyasa dem Yudhisthira erzahlt. als er über den Tod des Abhimanyu trauert Beides waren ursprunglich selbstandige Ge schichten. Die erste wird ausdrucklich als ein stikasa guratana bezeichnet (2023), das einst Nārada dem über den Tod seines Sohnes Hari trauernden Könige Akampana vortrug Mit dem Sodasarājakīva, das Vāsudeva dem betrubten Yudhisthira noch emmal XII, 900ff erzahlt suchte nach der Rahmenerzahlung Nārada den König Srījaya zu trosten, als Rauber seinen Sohn Suvarnasthīvin getötet hatten Em drittes śokāpanodana tragt Vyāsa dem Yudhisthira in XII, 834ff vor Es ist wiederum ein utihāsa purātana, das nach der Einleitung ursprunglich der Brahmane Asman vor dem Videhakönig Janaka sang Ein viertes größeres Stuck dieser Art liegt uns in dem Visokaparvan, den ersten acht Adhyāyas des Striparvan, vor Hier wird Dirtarastra zuerst von Sanjaya, dann von Vidura und zuletzt von Vyāsa mit vielen schönen Spruchen und Gleichnissen über den Tod seiner Verwandten getröstet<sup>2</sup>) Auf andere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl auch Mbh XII, 833 jyeşihasya Panduputrasya Vyāsah šokam apanudat, XI, 24 šokam rdyan vyapanuda, Jāt III, 167, 10, 215, 4, 390, 25, IV, 62, 2, 87, 4 yo me sokaparetassa puttasokam (bzw putusokam) apānudi. Ähnlich auch Jat III, 185, 10 sokam vinodetum na sakkoti.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das Visokaparvan ist augenschemlich eine sekundare Erweiterung des neunten Adhyāya des Striparvan, die bet der Redaktion vor diesem Adhyāya eingesehoben wurde Mir seheint das aufs deutlichsto daraus hervorzugehen, daß die Erzählung in Adhyava 9 genau auf demselben Punkte beginnt wie im ersten Adhyaya des Visoka

Lleinere Trostreden (VII, 2542ff, XVI, 279ff) hat schon Hardy hingewicsen')

Bei aller Verschiedenheit des Inhaltes ist doch der leitende Gedanke in diesen Mahābīñarta Geschichten derselbe wie in den Jātakas Die Nutz losigkeit der Trauer ist, wie sehen oben erwahnt, auch hier das Thema, das in immer neuen Variationen behandelt wird. Und auch der praktische Zweck, dem die Geschichten dienen, ist in beiden Fallen der gleiche. Es wird in den Einleitungen der Mahābhārata Erzahlungen sogar ausgrücklich betont, daß sie bestirant sind, trauernde Hinterbliebene von ihrem Kummer zu befreien siehe VII 2025.

```
tad aham sampraval.syām; mrtyoh prabhavam uttamam |
tatas tvam mol.syase duhlhāt snehabandhanasamśrayāt ||
und Mbh XII, 907ff
```

```
mahabhdigyam purā rājiām kirtyamānam mayā érnu |
yathāvadhānam nrpate tato dukkham prahāsyası ||
etan mahānubhāvāms tram érutvatva prihviljatin |
samam anava samtāpum érnu vistanvēds ca me ||
```

Das älhyāna von der Erschaffung der Todesgöttin wird daher auch als śokaghna (VII, 2020), putraśolāpaha (2039) bezeichnet, und ziim Schlüsse heißt es (2128)

```
punyam yasasyam svargyam ca dhanyam üyusyam eva ca |
asyetihäsasya sadā śravanam śrāvanam tathā ||
```

Endlich zeigt sich auch in der Erzihlungstechnit, in den Ausdrucken und Bildern, eine Reihe von Übereinstimmungen Die Art der Rahmer erzahlung ist in den epischen Legenden die gleiche wie im Ghatajätaka oder Dasarathajätaka. Personen der Heldensags treten auf, um die Spruche über den Tod zu verkunden oder durch sie belehrt zu werden. Stereotyp ist in den Jätakas der Schluß Nachdem der Trauerinde die Rede des

parvan und daß alles was in Adhyap 9 enthalten ist, sich, größtenteils sogar wort hich, auch in Visökaparvan fundet. Sunjara ermaintz zuers den Dirtarestien die Toten zu bestatten (9 249—252 = 1,4—9). Dirtareisten fallt vom Kummer über wältigt ohnmachtig zu Boden (9 253 = 1 19) worauf Vuhars ihm Trost zu spricht (9 254—268 = 2,46—65). Diese Wiederleibungen bleiben meiner Ansicht nach bei der Annahme eines einzigen ursprunglichen Dieliters töllig unerklächteit, nach bei der Annahme eines einzigen ursprunglichen Dieliters töllig unerklächteit, sicherlich kann es auch dem größten Dieliter passeren das er gelegentlic einmal ihaselbe sagt, besonders in einem so umfangreichen Werke wie es das Wahabbläritat sit, aber keinen vermuftigen Wienshein sie es doch zurutrunen daß er ohne giglichen Grund eine Geschichte, die er eben erzählt hat weuger als 200 Slokas spiter mit gennau den gleichen Worfen noch einmal erzählen sollte

<sup>3)</sup> Ich verweise auf die Inhaltsangaben in H. Jacobs Mahäbhärata. Der In halt des Sodasarajaksya sitz gewissermaßen in muummengefaßt in einer Gäthä, die sich in der langeren Rezension des Ghatajātaka im Petavatihu (H. 6. 11) finden.

Weisen gebört hat, gestebt er regelmaßig, daß er nun von seinem Kummer geheilt sei

so 'ham abbūlhasallo 'smr vītasolo anāvilo | na socāmi na rodāmi tava sutvāna mānava1) ||

Ebenso ım Mahābhārata Da spricht Akampana zum Schlusse (VII, 2126) vyapetaśokah prito 'smi bhagavann rsisattama |

śrutvetihasam tvattas tu krtartho 'smy abhiradaye ||

Und Srnjaya erklart (VII, 2454)

etac chrutvā mahābāho dhanyam ālhvānam uttamam | rājarsīnām purānānām yazvanām daksināvatām !! vismayena hate sole tamasīvārlatejasā | vipāpmāsmy avyathopeto brūki lim karavāny aham !!

Ganze Versviertel haben den gleichen Wortlaut im Sanskrit wie im Palı Im Ghatajātaka (454) redet Rohmeyya den trauernden Kanha an (G 1)

utthehi Kanha kim sesi ko attho supinena te

Ebenso beginnt Vidura seine Trostreden an den Yudbisthira mit den Worten (Mbh XI, 47)

uttıstha räyan kım sese dharayatmanam atmana und (Mbh XI, 255)

uttistha rājan Lim šese mā šuco Bharatarsabha

Wir haben hier eine iener formelhaften Wendungen vor uns, die schon zum Rustzeug der alten Gäthä Dichter geborten und von der spateren Epik übernommen wurden. In den Gätbäs findet sich derselbe Päda nur leicht nach den Umstanden verandert, noch Jät 311, 1

utthehr cora kim sesi lo attho supinena te | und Jat 455 11

utthehr amma krm sesr agato ty aham atraro2) !

Im Ghatajataka (355) erklart Ghata dem König Vanka, warum er micht betrubt sei (G 2)

nābbhatītaharo soko nānāgatasukkārako | tasmā Vamka na socāmi n' atthi sole dutivvatā

1) Jat 352, 7, 449, 10, 454, 14, und mit der durch die abweichende Erzahlung bedingten Variation Vasata für manava, 372, 7 und 410, 9

2) Vgl auch die ahnlichen Wendungen in Mbh IV, 516 uttisthottistha kim šese Bhimasena yathā mrtah

Mbh XI, 756 uttışthottıştha Gandharı ma ca soke manah kṛthāh !

Mbh I. 6563 uttisthottistha bhadram te na tvam arhasy arimdama

moham nepatikārdāla gantum āvisketah keitau || Mbh V, 4501

uttıstha he kapuruşa mā šeşvavam parajıtah |

Der letzt Pāda kehrt in der Frage des Sañjaya an den trauernden Dhrtarāstra wieder (Mbh. XI. 6)

Lim šocasi mahārāja nāsti šake sahāvatā 1

Offenbar war sowohl diese wie die vorher besprochene Formel auch Välmiki bekamt Er hat beide vereinigt in einem Satzo der Rede, mit der Kausalyä den Dasaratha aufzurichten sucht, als er im Schmerz über Rämas Verbannung zusammenbricht (R. II, 57, 30)

uttistha sukrtam te 'stu sale na syāt sahāyatā')

Im Uragajātaka (354) entgegnet die Mutter dem Sakka, der sich wundert, daß sie keine Tranen über den Tod ihres Sohnes vergieße (G 3)

anavhūto tato āgā ananvīšāda eto gato | vathāgato tatha gato tattha kā parvdevanā ||

Denselben Gedanken kleidet der Verfasser des Visokaparvan in die Worte (Mbh MI, 58)

adarsanād apatītāh punas cādarsanam gatāh | naite tava na tesām tram tatra kā parīdeiana ||

Der Versschluß fafra Lä paridevanä findet sich in der Trostrede des Vidura noch dreimil. Mbh M 51 = 256

abhāvādīnī bhūtanī bhāvamadhyānī Bhārata | abhāvanīdhanāny eva tatra Lā parīdetanā²) ||

Mbh  $\lambda I$ , 55 = 261

ekasārthaprayātānam sartevām tatra gāminam | yasya kālah prayāty agre tatra kā paridetanā || und Mbh XI, 57 = 264

sarıe svadhyāyavanto hi²) sarıe ca caritavratāh | sarıe cābhimukhāh ksinās tatra kā paridevanā ||

Er begegnet aber auch sonst öfter im Epos und in der Spruchdichtung, z B Mbh II, 1706 1708, 1710, XII, 907, Yajñav III 9, Hitop IV, 744) usw

Wiederholt kommt in den Jätakas eine Gatha vor, in der der weise Toster einem Manne vergliehen wird, der durch Besprengen mit Wasser einen Brand löselt (Jät 352, 5, 372, 5, 410, 7, 449, 8, 454, 12)

ādīttam vata mam santam ghatasīttam va pāvakam | vārīnā viya osiācam sabbam nībbapaye daram ||

i) In der Bhagavadgitä II 28 (— Mbh VI 906) avgaktidini bhutāni vyaktamadhyāni Bhārata | avyaktanidl andny eta tatra kā paridevanā ||

rājann uttistha kim šege Bharato 'ham upāgatah |

<sup>2)</sup> An der zweiten Stelle lautet der erste Pada sarre vedaudah surah

<sup>4)</sup> Die Lesart dhira für tatra ist sicherlich sekundär

'Mich, der ich wirklich brannte wie mit Gheo betraufeltes Feuer, gleichsam mit Wasser besprengend, löschest du aus allen Schmerz'

Dasselbe Bild, teilweise sogar dieselben Worte, verwendet der Dichter ım Vısokaparvan (Mbh XI, 241)

nutrašokam samutpannam hutāšam įvalitam yathā | manāmbhasā mahābhāga niriāpaya sadā mama 📙

Den Schmerz um den Sohn, der ausgebrochen ist wie loderndes Feuer. lösche mir immerdar aus mit dem Wasser der Weisheit, du Trefflicher

Meiner Ansicht nach zeigen alle diese Übereinstimmungen aufs deutlichste, daß zwischen den solapanodanas, die uns in den Jatakas vorliegen, und denen die uns im Epos erhalten sind, ein Zusaminenhang besteht. und da wir in anderen Fallen den bestimmten Nachweis führen können. daß die im Epos überlieferten Äkhvänas junger sind als die Gätlias, so durfen wir, wie ich glaube, das gleiche Verhaltnis unbedenklich auch hier annehmen den Verfassern der epischen solapanodanas waren, wenn auch vielleicht nicht dieselben, so doch abnliche Erzahlungen wie die in die Jätaka Sammlung aufgenommenen bekannt, und sie haben die Gedanken. die Einkleidung den Formelschatz, die sie in den alteren Dichtungen ver fanden, sieh angeeignet und in mehr oder minder freier Weise umgestaltet

Ich habe oben auch eine Stelle aus dem Ramayana angeführt in der augenscheinlich zwei iener von den Gäthä Dichtern geprigten Formeln be mitzt sind. Schen bei einer fruheren Gelegenheit 1) habe ich ferner zu be weisen gesucht daß Välmiki eine Gäthä aus der alten Trestrede des Räma direkt in die große Redo, die er seinen Helden beim Tode des Disaratha halten laßt übernommen hat. Hier möchte ich darauf hinweisen wie eng sich einige andere Strophen dieser Rede im Gedanken und im Ausdruck nut den Gathas des Ananuseeryajataka (328) beruhren

Im Ananusceivajataka belehrt der Asket die umstehende Menge (G 2-4)

tan tañ ce anusoceyya yam yam tassa na engati } attānam anusoceyya sadā maccurasam gatam || 2 || na h'eva tittham²) nāsīnam na sayānam na p'addhagum | vāva pāts nimisats tatrām sarats bbayo | 3 | tatth' atlans vata ppaddhe cenābhāre asamsaye | sesam sesam dayıtabbam vitam annnusocıyam2) | 4 ||

<sup>1)</sup> Gött Nachr , Phil hist Kl 1897, S 130, siehe oben S 39f 2) Fausbell hat thitam in seinen Text aufgenommen, aber Ca hest tittham, Ca Bi titham, und nur Bd hat thitam Auch im Kommentar (II, 96, 10) lesen Ch Bl uber einstimmend tittham und nur B4 thitam. Unter diesen Umständen liegt nicht der gringste Grun I vor, the Lesart to ham (mak hathantum) abzuweisen

<sup>3)</sup> Fausbell hest mit C' ananusocitan (ti) die richtige Lesart steht in C' un l in allen Handschriften im Kommentar (III, 97, 1) Die birmanischen Handselriften lesen ganz abweichend makantam anumeaum

'Wenn man allem nachtranern wollte, was einem verloren gegangen ist, multe man die eigene Person betrauern, die stets in der Gewalt des Todes steht.'

'Denn nicht den Stehenden, nicht den Sitzenden, nicht den Liegenden, auch nicht den Wandernden (verseboat der Tod), wahrend man wacht, (während) man schlaft, auch da schleicht das Alter herbei

'Da also die eigene Person, ach' dahingeht'), (und) die Trennung un zweifelhaft ist, soll man alles, was zuruckhleibt, lieben nicht (aber) dem Dahingesnagenen nachtmern'.

Diesen Gäthäs entsprechen zum Teil wörtheh die Verse II, 105, 21, 22 im Rämavana

ātmānam anušoca tram kim anyam anušocasi |

āyus tu hiyate yasya sthitasyātha gatasya ca || sahawa mrtyur vrajati saha mrtyur nisidati |

gatvä sudirgham adhvänam saha mrtyur nivartate [

'Die eigene Person betrauere du Was trauerst du einem andern nach, (du), dessen Leben dahinschwindet, wenn du stehst und wenn du gehst \*

Mit geht der Tod, mit setzt der Tod sich meder, mit kehrt der Tod Von einem langen Weg zuruck.

Wio der Gathä-Dichter das eigene Selbst sada maccutasam gatam nennt, so nennt Valmiki die Vienschen in Vers 18 jarämrtyutasam gatah Wio der Gathä Dichter von dem vinäbhära asimesya spricht, so sagt auch Välmiki, daß Gatte und Gattia, Eltern und Kinder von einander scheiden mussen dhruto hy eşäm tinabhatah (V 27). Ich seho in diesen Überinstimmungen einen neuen Beweis dafur, daß auch Välmiki die alto Gäthä-Poesio gekannt und benutzt hat

### Das Wurfelspiel im alten ladien.

### Die Bedeutung des Wurfelspieles

Wurfelspiel und Wagenrennen sind die beiden Vergnugungen, denen sich der vedische Inder mit Leidenschaft lungab. In der nachvedischen Zeit hat der Rennsport aufgehört, eine Rolle zu spielen. Das Wurfelspiel

<sup>1)</sup> Ich fasse Pali pphaddha als Vertreter von sk. pradhra

<sup>\*)</sup> In V 15 spricht Välmis, von dem Menschen, der antfeare dem Tode unter worfen set. Der gleiche Ausdruck, (anussers) fundet sich, sut alla Geschöpfe angewandt, in Gätha 2 des Materodanajätaka (317) G 4 des Mugapotakapataka (312)

roditena hare brahme mato peto samutihahe | sabbe samgamma rodima aññama ñassa natale || stimmt dem Inhalte nach uberein mit Râm II, 85, 18 (Gort)

éocalo rudataé cares yads năma mṛtah punah | samṭiret evajanah kaécid anuéocema earvašah ||

samplet erajanan kaseta anusocema sarrusan ||
Da diese Strophe aber nur in der Bengah Rezension erscheint, so ist sie vielleicht erst
später eineeschoben

aber hat noch immer nicht seine Anziehungskraft verloren, im Gegenteil, es tritt uns im Epos als die vornehmste Unterhaltung des Adels, als das eigentliehe Spiel der Könige entgegen, und daß es auch in den Kreisen des Volkes mit Eifer betrieben wurde, zeigen die Dharmassstras mit ihren Vorschriften über Spielbauser und Spielschulden Das gleiche war auch im spateren Mittelalter der Fall, ich brauche nur an die bekannten Schilderungen im Mitcehakatika und im Dasakumäracarita zu erinnern. Und aus gestorben ist das Spiel in Indien selbst heute noch nicht, wenn es auch die Bedeutung, die es einst für das Volksleben hatte, nicht mehr besitzt

Line genaue Kenntrus des alten Spieles wurde uns so manche Stelle in den vedischen und epischen Texten, die uns jetzt dunkel ist, verstand lich machen, bis vor kurzem aber war es kaum gelungen, etwas Sicheres zu ermitteln Roth mußte am Schinsse seines Aufsatzes Vom Baum Vibhidaka'1) bekennen 'Wie Gang und Zweck des Spieles war, das weiß niemand zu sagen' Wenn ich es trotzdem wage, die schwierige Frige hier zu behandeln, so geschicht es deshalb, weil in letzter Zeit allerlei Toxto veröffentlicht sind die geeignet erscheinen, in das Dunkel, das über dem Wurfelspiel liegt, Licht zu bringen Ich glaube, daß es mit ihrer Hilfe in der Tat möglich ist weingstens in einigen Funkten Klarheit zu schäffen Manches bleibt aber auch so noch unerklart, ja, das neue Material bringt zum Teil sogar neue Schwierigkeiten mit sich, die ich weingstens nicht zu lösen vermag. Ich kann daher selber diesen Aufsatz nur als einen ersten bescheidenen Versuch auf einem Gebietet, das bisher eine zusammenhungendo Darstellung überhaupt nicht erfahren hat, bezeichnen

### Das Vidhurapanditajätaka

Dio Stelle, von der ich bei der Untersuchung des Wurfelspieles aus gehen möchte, weil sie die ausführlichste Beschreibung des Spieles, wein auch nicht in seiner altesten Form enthalt, findet sich im Vidhurapandita jätaka (545) Dort wird erzahlt, wie der Yaksa Punnaka den König der Kirris zum Spiel berausfordert. Er schildert zunachet den winderbaren Edelstein, den er nis Einsatz bieten kann, dann fahrt die Erzihlung fort wie folgt (VI, 280, 1ff)

Als Punnaka so gesprochen liatte, sagte er 'Mahārāja, ich werde, wenn ich im Spiel besiegt werden sollte, diesen kostbaren Edelstein dahingeben, was wirst du aber geben?' "Mein Lieber, außer meiner Person und meinem weißen Sonnenschirm soll nilles, was mein ist, mein Einsttz sein! 'Dunn, o Herr, verhere keine Zeit mehr. Ich bin von fernher gekommen. Laß den Spielkreis fertig maehen! Der König ließ es den Ministern sagen. Die maehten schnell den Spielskal fertig, riehteten für den König einen trefflichen Makaci-Teppieh und auch für die übrigen Könige Sitze her, machten

<sup>1)</sup> Gurupujakaumudi, S 4

auch fur Punnaka einen passenden Sitz und benachrichtigten dann den König, daß es Zeit ware Da redete Punnaka den König mit der Gäthä an:

Tritt beran an den herbeigekommenen¹) Preis, o König, solch herrlichen Edelstein besitzest du nicht. In rechtmaßiger Weise wollen wir besiegt werden, meht durch Gewalt, und wenn du besiegt werden solltest, zahle uns schnell (den Geieinn) aus?¹ 89

Da sagte der König zu ihm. Furchte dich nicht vor mir, junger Mann, weil ich der König bin; nur auf rechtmaßige Weise, nicht durch Gewalt werden wir siegen oder verheren. Als Punnaka das hörte, sprach er, indem er die Könige zu Zeugen dafur annef, daß sie nur auf rechtmaßige Weise siegen oder verlieren wollten, die Gäthä-

'Erhabener Furst der Pañeālas"), Sūrasena, Macchas und Maddas mutsamt den Kekakas"); die sollen sehen, daß unser Kampf ohne Betrug vor sich gehe, daß man uns nichts tue in der Versammlung")' 90

3) Der Kommentator faßt die Worte upägninn röjn upch, lakkam als zwei Satze auf möhärdig illiestläga kammain upägniam (Auegabe upagniam) nutilitäm jupak lakkkam akk heh ki Itanatifham upagniam kauegabe upagniam) nutilitäm jupak lakkkam akk heh ki Itanatifham upagnede Allem seine Erklarung; it soherlich unrichtig Upägniam kaan unmogheh den angegebenen Sinn haben; en gehört zu lakkam, und dese set nucht der Spielplats, sondern, woratif auch die un mittelbar folgenden Worte n'etskiams magivration au tir' atthi weisen, der 'ausgesetzte Press', der 'Einsatz' in dieser Bedeutung ercheurt das Wort in Rv. II, 12, 4 singhnitu göjngiam laksim ibid apph pupidin en jandası indrin. Im späteren Sanskrit schenti das Wort nur noch in den Kompostum lakhhablatça vorukommen, dessen Grundbedeutung aber verbladt set Es herfit im Mahibhharat und bei Vanu kaum mehr als bewahrt, erprebe'), höchstens Mib IV, 12, 17, wo Ringer das Bewort anal illakhlalak eth erhalten, tritt noch des alte Bedeutung zutlege Fur lakşt fundet sich in der nachweitselne Literatur in der gleischen Bedeutung zutlege Fur lakşt fundet sich in der nachweitselne Literatur in der gleischen Bedeutung zutlege.

\*) Pali aväkareti fasse ich als Aquivalent von sk. apakareti, das in Verbindung mit rna oft die Bedeutung 'bezahlen' hat. Auch in der Gätha ist offenbar ein Akku

eativ wie jitam zu erganzen

) Fausboll heet, dem Kommentar folgend. Pañella poerugotat Die Worte sind aber in Pañellopace uggata zu zerlegen und Pañellopace ist aus Pañellopace entstanden Uggata findet sich als Attribut zu einem Königmannen auch Jdt 522,2

(Kālingarajā pana uggato ayam) und 37 (Kālingarājassa ca uggatassa)

9 Die ver ersten dieser Namen wurden im Sarekrit Pafeila oder Pafeila, Sürasena, Matsya und Madra lauten Die Kekakas werden auch im G 25 des Samkiecsjataka (530) und missiman mit den Paffeilas und Kurus in G 1 des Kamanita jätaka (228) erwähnt. Sie sind naturlich dieselben wie die im Mahlbhärats und Rämäyana oft genannten Kekavas, Kaikayas oder Kaikeyus. Die Gäthå des Samkiecsjätaka gestattet aber noch einen weiteren Schluß. Sie lautet.

atikāyo mahissāso Ayjuno Kekakādhipo

sohasobhhu sechunio tum danya Gotaman []
Es kann meht dem geringsten Zweifel unterhegen, daß dieser tausendarmige Ajuma, der König der Kikalas, der den Rei Gotama ernoordete, identiech ist mit dem ber huhnten Brahmanenfemde Arjuma Kurtavira, dem tausendarmigen König der Hahayase Dann sind aber auch trott aller lauthelm Schwierigkeiten die Kickakas oder Kickayas identiech mit den Haibayase Fur diese Identifizierung sprechen auch nech andere Unemete, auf die wie het anderer Gelegenheit zurücklußmungen gedenke.

1) Der letzte Påda lautet im Texte na no sobhäyam na karoti kinci, der Kom-

Darauf trat der König von einhundert Konigen umgeben mit Punnaka in den Spielsaal ein. Alle ließen sich auf den ihnen zukommenden Sitzen meder Auf ein silbernes Brett legten sie goldene Wurfel Punnaka, der es eilig hatte, sagte 'Maharāja bei den Wurfeln gibt es vierundzwanzig sogenannte āyas māli 1) sārata bahula santi 2) bhadrā usw Wahle dir von diesen einen aug der dir gefallt' .Gut' sagte der König und wahlte bahula. Punnaka wahlte sarata Darauf sagte der König zu ihm 'Nun denn mein lieber junger Freund wirf die Wurfel' 'Mahārāja ich bin nicht zuerst an der Reihe wirf du' .Gut . sagte der Konig und wilhote ein Nun hatte er aber eine Schutzgottheit die in seiner drittletzten Existenz seine Mutter gewesen war Durch deren Zaubermacht pflegte der König ım Spiele zu siegen. Sie befand sich in der Nahe. Der König dachte fest an die Göttin und ließ das Spiellied singend folgende Gätha vernehmen?)

'Alle Flusse gehen in Krummungen, alle Baume bestehen aus Holz alle Weiber begehen Sunde wenn sie einen Verfuhrer finden4)' 1

O Göttin nimm mich wahr

und sei gnadig5)

menter liest karonti für karoti. Ich bin nicht sicher ob ich mit meiner Übersetzung das Richtige getroffen habe die Erklarung des Kommentars aber scheint mir mit dem Texte ganz unvereinbar zu sein

1) So lesen die singhalesischen Handschriften die birmanischen haben malikam 2) Das Komma vor santi in Fausbolls Text ist zu tilgen

a) Die folgenden Verse finden sich nur in einer birmanischen Handschrift und sind stark verderbt. Sie machen aber durchaus den Eindruck echter alter Gathas 4) Die Gatha findet sich in teilweise besserer Lesart auch im Kunalaiataka

(536 G 18) und in der Prosaerzahlung des Andabhutajataka (62) Fur vamlanadi steht im Andablintaj vamkagata im Kunalaj in den singhalesischen Handschriften vamkaqati offenbar die beste Lesart und ogata wahrend die birmanischen Hand schriften auch hier tamlangti (für Onadi) bieten. Im zweiten Pada ist nach den beiden anderen Stellen kati a zanamaya in katihamaya wana in vierten Pada mizadake in nivatake zu verbessern. Dagegen verdient die Lesart inserer Gatha labblamane den Vorzug vor dem labhamana der singhalosischen Handschriften in den beiden anderen Jatakas die birmanischen Handschriften lesen auch im Lunalai labhamane (für labbhamane) Was das Wort nivutale betrifft so hat Pischel Philologische Abhand lungen Martin Hertz dargebracht S 75 mit Rucksiel t auf den Vers im Mil nda pauha (S 205f)

> sace labhetha khanam va ral o vã nımantakam va pı labhell a tādısam 1 sabbā pr rithiyo kareyju pāpani a mam aladdl ā pithasappınā saddhım ||

vorgeschlagen dafür nimantake zu lesen Jener Vers kommt aber ebenfalls im Ku nalaj vor (G 19) und hier steht fur nimantakam gerade wieder nivatakam. Da auch der Kommentar niedtake im Kunalaj durch raha mantanake paribhedake erklart so durfen wir daraus wohl folgern daß nirataka ein Synonym von nimantaka, Ver führer, 1st

s) Dieser Vers ist offenbar vallig verderbt Sicher ist nur, daß für patitha patitthā zu lesen ist

"Der aus Gold verfertigte Würfel<sup>1</sup>), der vierkantige, acht Fingerbreiten lange<sup>3</sup>), glanzt inmitten der Versammlung<sup>3</sup>) Sei du, (o Warfel) alle Wunsche erwahrend<sup>4</sup>.

,O Göttin, verleih mir Sieg Sieh, wie wenig Gluck ich habe Ein Mensch, der sich des Mitgefühls der Mutter erfreut<sup>4</sup>), schaut immer das Ginte<sup>5</sup> 4

"Ein Achter") heißt mähla, und ein Sechser gilt als sävala"). Ein Vierer ist als bahila zit bezeichnen, der aus der Verbindung zweier Verwandter bestehende als bhahala?). 5

'Und vierundzwanzig äyas sind von dem trefflichen Weisen erklart worden') mälkla, die beiden käkas, sävata, mandakä, raii, bahula, nemi, samahatta, anti, bhadrā und isthirā'). 6

Nachdem der König so das Spielhed gesungen und die Wurfel in der Hand durchemandergerollt hatte, warf er sie in die Luft Durch Punnakas Zaubermacht fielen die Wurfel zu Ungunsten des Königs Infolge seiner großen Geselucklichkeit in der Kunst des Spieles erkannte der König, daß die Wurfel zu seinen Ungunsten fielen Er fing daher die Wurfel auf, in dem er sie in der Luft zusammen ergriff, und warf sie wiederum in die Hölie Auch das zweite Mal fielen sie zu seinen Ungunsten. Er erkannte es und fing sie in derselben Weise auf Da überlegte Punnaka 'Dieser König fangt die fallenden Wurfel, sie zusammen ergreifend, auf, obwohl er mit einem Yaksa wie mir spielt. Wie kommt denn das?' Er sah ein, daß es die Zaubermacht der Schutzgöttin des Königs sei, und mit weit geöffneten Augen blickte er jene wie ini Zorne an Erschreckt floh sie davon und noch, als sie den Gipfel des Cakravälagebirges erreicht hatte, stand sie zitternd da Als der König nun zum dritten Male die Würsel geworfen hatte erkannto er zwar daß sie zu seinen Ungunsten fielen aber infolge der Zaubermacht des Punnaka konnte er nicht die Hand ausstrecken und sie auffangen. Sie fielen zu Ungunsten des Königs nieder. Darauf warf Punnaha die Wurfel, sie fielen zu seinen Gunsten Als er nun sah daß er ienen besiegt hatte, da knackte er mit den Fingern und rief dreimal laut

'Ieb habe gesiegt, ieh habe gesiegt!' Dieser Ruf drang durch ganz Jam budvipa Zur Erklarung dieser Sache sagte der Meister

Sie traten ein, vom Wurfelrausche berauscht, der König der Kurus und Punnaka, der Yaksa Der König erlangte wurfelnd kalt, kata (krta) erlangte Punnaka, der Yaksa 91

Die beiden waren dort beim Spiele zusammengekommen!) in Gegen wart der Könige und inmitten der Freunde Der Yaksa besiegte den an Macht Starksten unter den Mannern Da erhob sieh ein larmendes Ge sehren 92

### Das Jātaka und das Mahābhārata

Jeder Leser dieses Absehnttes wird sofort an die bekannten beiden Wurfelszenen des Mahābhārata, speziell an die des Sabhāparvan, er innert werden Das Bild der jūlasālā des Kurukönigs mit den Scharen von Fursten, die mit gespannter Aufmerksamkeit dem Spiele des Königs und des Yaksa folgen, entspricht genau der sabhā des Duryodhana bei dem großen Kampfe des Sakun mit Yudhişthira, wie sie im Mahābhārata, II, 60, 1ff, geschildert wird Selbst einzelne Wendungen sind in den Gāthās und im Epos identisch G oll heißt es von den beiden Spielern te pūrisum allhamadena mattā Den Ausdruck vom Spiel oder Wurfel rausche berauscht' kennt auch das Epos, er erscheint hier ebenso wie in der Gāthā in Tristubhstrophen im Ausgang des Pada Mbli II, 67, 4 be richtet der Bote der Draupadi

I udhisthiro dyūtamadena matto Duryodhano Draupadi tvām ajaisit |

und sie erwidert (5)

müdho rājā dyutamadena matto hy abhūn nānyat kastavam asya kımcıt Im Sloka wırd er dem Motrum zuhebe leise verandert, Mbh III, 59, 10 wırd von Nala gesagt

tam al samadasammattam suhrdām na tu kašcana | nivārane 'bhavac chakto divyamānam arimdamam ||

Wie Punnaka vor dem Spiele betont, daß es ohne Betrug vor sielt gehen solle (G 89, 90) dhammena 31 yydma asahasena und passantu no te asathena yuddham, so dringt auch Yudhisthira, Mbh II 59 10 11 auf 'fair play'

dharmena tu jayo yuddhe tatparam na tu devanam | anhmam asatham yuddham etat salpurusayratam |

Es sind das Übereinstimmungen, die sich aus den engen Beziehungen der Epik zur Gäthä Poesie erklaren

# Die Apsaras und das Würfelspiel

Von besonderem Interesse ist die Rolle, die die Göttin in der Er zahlung spielt. Aus allem, was wir von ihr erfahren, geht hervor, daß wir

<sup>1)</sup> Ich habe Fausbolls Konjektur samägatä für samägate angenommen

sie uns als eine Effe oder Apsaras denken mussen, wenn auch diese Be zeichnung selbst im Texte nicht vorkommt. Das Jätaka benutzt hier eine Vorstellung die auch der vedischen Zeit gelaufig war Nach dem Atharvaveda erfreute sich das Wurfelspiel der ganz besonderen Gunst des Apsaras Die Apsaras sind alsakama die Wurfel liebend (Av. II. 2, 5), sadhudevini, gut spielend (Av IV, 38, 1 2), sie haben ihre Freude an den Wurfeln (yd alsésu pramódante, Av IV. 38 4), sie versehen des Spielers Hande mit ahrta und bringen den Gegner in seine Gewalt (Av VII, 114, 3) Zwei Lieder sind speziell an sie gerichtet, VI, 118 und IV, 38, 1-4 In dem ersteren werden zwei Apsaras angefleht, die Betrugereich, die beim Wurfelspiele vorgekommen sind, zu verzeihen. Das zweite wendet sich an eine Apsaras mit der Bitte, im Spiele beizustehen und ist eine, wenn auch nicht den Worten. so doch dem Inhalte nach genaue Parallele zu dem Liede, das im Jataka der König vor Beginn des Spicles singt Weshalb die Apsaras beim Spiele Hilfe leisten kann und in welcher Weise sie es tut, geht aus der Jätaka-Erzahlung nicht deutlich hervor, hier wird nur gesagt, daß der König durch thre Zaubermacht zu siegen pflegte und daß sie auch diesmal in der Nahe stand und wenigstens das Ungluck abwehrte, bis sie durch den Zornes blick des Yaksa erschreckt das Weite suchte Vielleicht waren schon dem Erzahler selbst die Anschauungen, die hier zugrunde liegen, nicht mehr ganz klar Das Atharvalied IV. 38 spricht sich über die maga der Apsaras (V 3) deutlicher aus Dort heißt es, daß sie mit den ayas tanzt (V 3) daß sie die kria Wurfe in deni glaha macht (V 1) oder faßt (V 2) oder den *Lria* Wurf aus dem *glaha* nımmt (V 3)1) Man dachte sıch also die Apsaras offenbar als ın der Luft tanzend und mit unsichtbaren Handen die Wurfel, wahrend sie in der Luft sehwebten, so wendend, daß sie zum Glucke fur den begunstigten Spieler fielen

# Die Frauen und das Wurfelspiel

Das Smellied im Jataka ist indessen nicht ganz einheitlich. Der erste Vers ist allerdings auch ein Zauberspruch der beim Wurfelspiele verwendet wurde, er hat aber nut dem Glauben an die Hilfe der Apsaras nichts zu tun, sondern hangt mit einer ganz anderen Anschauung zusanimen, wie das Andalıhütasataka (62) zenet Dort nurd von einem Könige erzihlt, der mit seinem Purchita zu spielen pflegte und dabei stets gewann weil er beim Wurfeln jene Gatha sang Um sich vor ganzheher Verarmung zu schutzen nimmt der Purchita eine sehwangere arme Frau von der er weiß, daß sie em Madchen gebaren ward, in sem Haus, und als das hand geboren ist, laßt er es aufziehen, ohne daß es jemals einen Mann außer ihm selbst zu sehen bekommt. Als das Madehen herangewachsen ist, macht er sich zu ihrem Herrn Nun beginnt er wieder mit dem Könige in alter Weise zu

<sup>Auf die Bedeutung der emzelnen Ausdrücke wird später näher eingegangen</sup> werden

spielen, und sobald dieser seine Gäthä gesungen hat, sagt er 'außer meinem Madehen', und gewinnt, da nun der Zauberspruch des Königs seine Macht verloren hat Der König erkennt, daß sich in dem Hause des Purohita eine nur einem einzigen Manne ergebene Frau befinden musse, und beschließt, sie verfuhren zu lassen Mit Hilfe eines jungen Burschen erreicht er seine Absicht, und sobald das gescheben, verhert der Purohita wieder im Wurfelspiel

Wir haben hier also die Vorstellung, daß ein treues Weib dem Gatten under Gluck im Spiele bringt. Die gleiche Vorstellung hegt, wie ich glaube, auch einem Verse des Nalahedes zugrunde, der erst bei dieser Auffassung seine volle Bedeutung erhalt. Mbh. III, 59, 8 heißt es

na caksame tato rājā samāhvānam mahāmanāh |

Vaidarbhyäh preksamānāyāh panakālam amanyata |

'Da konnte der edle König die Herausforderung (des Puskara) nicht langer ertragen, wahrend die Vidarbherin zusah, hielt er die Zeit des Spieles für gekommen' Nala ist überzeugt, daß die Anwesenheit seiner treuen Gattin ihm Gluck bringen werde, daß er nachher trotzdem verliert, liegt daran, daß er von Kah besessen ist

Ahnlich erklart es sich vielleicht auch, daß bei dem Wurfelorakel, wie es die Paśakakevali beschreibt<sup>1</sup>), eine kumārī, dhe ein noch nicht er wachsenes Madcben, die Wurfel weihen und werfen soll. An die Stolle der treuen Prau ist das Madchen getreten, das überhaupt noch von keinem Manna weiß<sup>1</sup>) Dafur, daß die kumārī eine Vertreterin der Durgā ist, wia Wober<sup>1</sup>) vermutet hat und nach ihm Schröter<sup>1</sup>) direkt behauptet, liegt jedenfalls ein zwingender Grund meht vor

# Der Spielkreis

Wichtiger als diese Beitrage zum altindischen Folklore sind die Aufschlüsse, die ums das Vidhurapanditajataka über die Requisiten und die Technik des Spieles gewahrt

Ehe das Špiel beginnt, fordert Punnaka den König auf, das jütamandala fertig zu machen Dieser Ausdruck, der auch im Mahäbhärata und Harn amsa (dyütamandala, Mbh II, 79, 32, Har Visnup 61, 54) vor kommit\*), und für den sich anderswo die Synony me kelimandala (s. unten),

<sup>1)</sup> In der Finleitung von BA, V 3 Schröter, Pašakakevali, S 17

<sup>3)</sup> Auch im heutigen Spielerglauben findet sich Ähnliches, so erzählt Fontane in sonem Roman 'Stine' (Ges. Romane und Lirahlungen M., 242). 'Stine stand hinter Papagenos Stuhl und raußte die Versicherung anhören. 'Fine reine Jungfrau bringe Glick.'

Monatsberichte der Kgl. Prauß Akademie der Wissenschaften zu Berhn, 1859, S. 162f., Indische Streifen, Bd. I., S. 279

<sup>4)</sup> A a O S XIII

<sup>4)</sup> Mbh VIII, 74,15 wird in demselben binne das einfache mandala gebraucht Nilakantha erklirt das Wort hier als dyüte f\u00e4risih\u00e4panapa\u00e4jam, was sieherlich falsch ist

jädialamandali (s unten), dhärtamandala (Yājñavalkya II, 201) finden, ist schon von Pischel erklurt worden!) Es ist der Kreis, der vor Beginn des Spieles um die Spieler gezogen wurde und den sie nicht verlassen durften, ehe sie sich ihrer Verpflichtungen entledigt hatten Närada AVII, 5 sagt ausdrucklich

asuddhah kitaro nanyad asrayed dyatamandalam [

'Kein Spieler soll, che er seine Schulden bezahlt hat, einen anderen Spielkreis betreten ' Im Mrcchakatika (Ausgabe von K. P. Parah, S. 57f.) zieht Mathura den Spielerkreis (zudialamandali) um den Bader, der seine Spielschulden nicht bezahlen will, und dieser ruft betrubt aus 'Wie, ich bin durch den Spielerkreis gebunden? Verflucht! Das ist ein Brauch über den wir Spieler uns nicht hinwegsetzen können\*). In den Jätakas wird dieser Kreis noch öfter erwahnt. Pischel hat auf das vorhin erwahnte Andabhūtajataka hingewiesen, wo von dem König erzahlt wird, daß er das sutamandala fertig machen heß, che er mit seinem Purchita spielte (I, 293, 11) Interessanter noch ist eine Stelle aus dem Littajātaka (91)3) Nach diesem Jataka war der Bodhisattva einst ein Wurfelspieler in Benares Dann heißt es wörtlich (I. 379, 23) 'Nun war da ein anderer. ein Falschspieler. Wenn der mit dem Bodhisattva spielte und der Gewinn auf seiner Seite war so brach er den Spielkreis nicht (kelimandalam na bhindati), wenn er aber verlor so steckte er einen Wurfel in den Mund und indem er sagte. Es ist ein Wurfel verloren gegangent, brach er den Spielerkreis und ging fort (kelimandalam bhinditra pakkamati). Die Ge schichte zeigt, daß unter gewissen Umstanden wie beim Abhandenkommen eines Wurfels der Spielkreis seine bindende Kraft verlor4) Lag aber Be

<sup>1)</sup> Philologische Abhandlungen Martin Hertz dargebracht S 74f

Siehe Pischel a a O der auf Regnaud den ersten der die Stelle richtig erklart hat verweist

<sup>3)</sup> Die Erzällung dieses Jätaka ist in verkurzter Form aber mit der Gäthå, auch in die Payasi Sage aufgenommen, siehe Leumann Actes du sixième Congrès des Orientalistes à Lead III\*, S 435

<sup>1)</sup> Die Geschichte bewost im eine Erichtens nuch daß in RV I 22 10 Aught inck krinur vija dimindial mortasya dr.d. jamganity dyah und RV II 12 5 ab orgah pusifir vija ind mindii, der Ausdruck vya d mindii meht, we Roth im P W (unter mi) und Zimmer, Altind Leben S 226 vermucht nicht, we Roth im P W (unter mi) und Zimmer, Altind Leben S 226 vermucht nicht, we Roth im P W (unter mi) und Zimmer, Altind Leben S 226 vermucht nicht bedeuten kann er meht den Wurfel (neumlich) versichwinder. Der Bigleit verfend und damit gewindert, wird ja in I, 22 10 ausdruckle chals krinu den zichtigen Wurf werfend und damit gewindert, wird ja in I, 22 10 ausdruckle chals krinu des weiterer Verlaus abgewendet werden \*Wegender Ausgruckle RV III, 12 4 Aegyhriu vij jugtedin lakspowendet werden \*Wegender James in Indiah halte ich es für des Wahrschemheliste haß vy soviel wie klage also Finsatz, ist, wie sehen Dollemen uberecht (Or und Occ II 64) und wes auch das kleinere PW aught. Wie der gewinnende Spuler einen Linsatz nach den anderen fortimmat so nummt da Ussa de Tage der Rienschen und Indra die Guter der Fendes fort. Für die angenommene Beleutung von krinu verweise zeh auf die Ausführungen weiter unten

trug vor und wurde dieser entdeckt, so wurde der Falschspieler, wie Nārada XVII, 6 vorschreibt, aus dem *dyūtamandala* herausgetrieben, nachdem man ihm einen Kranz von Wurfeln um den Hals gehangt hatte

#### Das Wurfelbrett

Innerhalb des Spielkreises sitzen die beiden Spieler einander gegenuber Zwischen ihnen liegt nach der Darstellung des Jätaka ein Breit, das phalaka Dieses Breit war vollkommen glatt, in G 17 des Alambusa jätaka (523) werden die Schenkel eines Madchens damit vergiechen

anupubbā va te ūrū nāganāsasamupamā |

vimattha tuyham sussonī allhassa phalakam yathā ||\*

Im Vidhurapandıtajātaka und ebenso im Andabhūtajātaka (I, 290, 1) ist es, weil es einem König gehört, von Silber Seine Verwendung wird aus dem Vidhurapandıtajātaka meht ersichtlieh, da dort nur erzalilt wird, daß die Diener darauf die Wurfel, die nachher zum Spiele gebraucht werden, niederlegen Im Andabhūtajātaka dagegen wird erzihlt, daß der König beim Spiele die Wurfel darauf wirft (rayataphalake suvannapāsake khipati) Es hatte also nur den Zweck, eine fest begrenzte Flache zu sehaffen, auf die die Würfel niederfallen mußten

# Das Adhidevana

Außer in den Jatakas vermag ich das phalaka im Sinne von Wurfel brett nicht nachzuweisen, doch findet sieh in der Sanskrithteratur eine Reihe von Ausdrucken, für die man die gleiche Bedeutung aufgestellt hat Der liaufigste unter diesen ist adhidetana das in den Petersburger Wörter biehlern durch 'Spielbrett übersetzt wird. Das Wort erscheint zweimal im Atharyaseda.

Av V, 31, 6 ydm te cakruh sabhdyām ydm cakrur adhīdētane | akvēsu kriydm ydm cakruh punah prati harāmi idm ||
Av VI 70 1 yathā mānisam yalhā surā ydthālēd adhīdētane |
yathā punsē trīsanyata striydm nihanyate manah |
erd te aghnye manō 'dhi ratsē ni hannatām ||

Es fındet sich ferner mehrfaefi in den Ritualtexten in der Beschreibung der Wurfelzeremonien beim Rājasāya und Agnyādheya (Satapatha brāhmana V, 4, 4, 20 22 23, Āpastamba, Srautas V, 19, 2, XVIII, 18, 16, Baudhāyana, Srautas II, 8), in der Beschreibung eines Krankheitszaubers (Āpastamba, Grhyas VII, 18, 1, Hiranyakesin, Grhyas II, 7, 2) und auch in der Schilderung der aubhā bei Āpastamba, Dinarmas II, 25, 12 Kātyā yana braucht in der Darstellung des Rājasāya dafur den Ausdruck dyāta bhāmi (Srautas XV, 7, 13 15) Nach Āpastamba, Srautas V, 19, 2, Grlyas VII, 18, 1, Dharmas II, 25, 12, und Hiranyakešin, Grhyas II, 7, 2 befand sich das adhiderana in der Mitte der sabhā, nur Baudhāyana gibt an, daß es beim Agnyādheya im Suden (dalamatah) zu machen sei \*

dem bei Āpastamba, Hiranyakeśin und Baudhāyana beschriebenen glich, geht deutlich aus Av VII, 114,2 hervor, wo ein Spieler den Agni auffordert, das ghrta den Apsaras, Staub und Sand und Wasser aber den Wurfeln zuzuführen<sup>1</sup>)

ghrtam apsarábhyo vaha tiam agne pämsún alsébhyah sikatā apaš ca | yathābhāgám havyádātim jusānā mādanti devā ubháyām havyā || Staub, Sand und Wasser, die hier als das havya der Wurfel bezeichnet werden, sind eben die Ersehemungen, die sich auf dem ausgegrabenen und dann mit Wasser besprengten adhidevana einstellen mußten?)

### Andere Namen des Adhidevana

Dem adhidevana in den oben aus der Sütraliteratur angeführten Stellen entspricht in der Beschreibung des Wurfelzaubers in Kauskhas XLI, 12 der Ausdruck ädevana Daß dieses ädevana mit dem adhidevana identisch ist, ist von vornherein sehr wahrscheinlich, bewiesen wurde es sein, wenn wir die in XLI, 10 gegebene Vorschrift gartam khanati, 'er grabt das Loch', direkt auf die Herstellung des ädetana beziehen durften') Bei der ab gerissenen Art der Durstellung laßt sich diese Frage kaum entscheiden, doch ist zu beachten, daß Durga im Kommentar zu Nirukta III, 5 garta— ebenso wie das danebenstehende sabhästhänu— durch aksaniruapanapitha, 'die Unterlago für das Hinstreuen der Wurfel', erklatt Damit meint Durga allerdings vielleicht ein Wurfelbrett'), es ware aber wohl begreiflich, daß garta ursprunglich die gleiche Bedeutung wie adhidevana geliabt

Matridatta zu Hiranyakeśin, Grhyas II, 7,2 yaira divyanti so dhideiano delah Haradatta zu Āpastamba, Dharmas II, 25, 12 yasyopari kitard akşair divyanti tat sihdnam adhidevanam

<sup>1)</sup> Henry, Le livre VII de l'Atharia Véda, S 110, folgert aus diesen Worten, daß man die Wurfel in feinem Sande gerollt und dann in Wasser abgewaschen habe, und beruft nich dafür auf Kausikas ALI, 14 Nach Caland, Altind Zauberritual S 142, bezieht sich das letztere Sütra aber gar meht auf das Begreßen der Wurfel

<sup>1)</sup> Der Inder hat in alter we in neuerer Zeit nicht nur Wurfelphitze, sondern auch ganze Schachleretter in den Doden eingespieben. Auf einem der Rehofs an der Ralis des Stupa zu Bharant (Cumningham, The Stüpa of Bharhut, Plate McV) sind ver Manner dargestellt, die auf einem großen Felsen oder auf der Spitze eines Berges int markierten Steinen an einem in dreißt Felder getellten Quadrate ingenden Spitz spielen, als der Felsen sich spaltet. Durch den Riß, der in einer Lume sowohl durch den Felsen als auch durch jenes Quadrat inndurch geht, wird es ganz deutlich, daß sich der Kunstler das letztere nicht als bewegliches Brett, sondern als in den Frilboden eingezeichnet dachte. Fast 2000 Jahre junger ist das Zeitzguss Nilakauflian dem Abehnitt über das Schachspiel vorschreibt, daß man das Schachbrett durch Ziehen von Limen auf einem Tuche oder einem Brette oder auf dem Erdboden herstellen solle (pate phale ed bhur rettha), siehe Monats berichte der Ak. der Wiss zu Berlin, 1873, 8 711.

<sup>3)</sup> Vgi Caland, Altendisches Zauberritual, S 141

<sup>&#</sup>x27;) An einen 'Wurfeltisch' (PW) an dem gespielt wurde, ist aber auf keinen Fall zu denken, da ein solches Gerat auch heute noch in Indien unbekannt ist

hatte und später auf das Gerat, das dem gleichen Zweeke diente, übertragen worden ware

Auch der Rgveda kennt das adhiderana, allerdings wieder unter anderen Namen In dem Verse Rv X, 43, 5 kridm na éraghní is cinoti devane erklart Durga zu Nirukta V, 22 devane durch ästäre\*, also offenbar 'auf dem Wurfelplatzo'!) Daß devana einfach 'das Spielen' bedeuten kann, hat sicherlich auch Durga gewußt, wenn er das Wort trotzdein hier als Würfel platz faßt, so, glaube ich, durfen wir seine Deutung, gerade weif sie nicht die nachstliegende ist, nicht ohne weiteres verwerfen, und wir werden sehen, daß sie in der Tat besser in den Zusammenhang paßt als die ferkömmfiche

Mit größerer Sicherheit 148t sich noch ein anderes rgwedisches Wort als Synonym von adhiderane erweisen, namlich irina Es findet sich zwei mal im Aksasükta (X, 34) In V 1 werden die Wurfel irine vurziānāh, in V 9 frine nyupāh genannt Sājans erklait das Wort in beiden Fallen durch āsphāra, Durga zu Nirukta IX, 8 durch āsphūralasthānā!) Piscliel hat die Vermutung ausgesprochen, daß das irina ein Brett mit Löchern war, in die die Wurfel entweder fallen mußten oder nicht durften!) Allein von einem solchen Brette ist niemals die Rede, das phalaku ist ja im Gegen teil, wie wir oben sahen vollkommen glatt. Wenn wir aber bedenken, daß irina, wie Pischel selbst gezeigt hat, an anderen Stellen Toch in der Erde bedeutet, so werden wir kaum daran zweifeln können, daß es hier das adhideuna, das ja auch nichts weiter als eine Vertiefung im Erdboden ist, bezeichnet

Aus dem Mahābharata gehören noch zwei andere Ausdrucke hierher Mbh IX, 15 8 wird von den K impfern gesprochen, die das Leben dahin geben yuddhe prānadyulabhādevane, 'in der Schlacht, dem abhādevana fur das Spiel um Leben und Tod Und Mbh II 56, 3 4 ruhmt sich Sakum

glahān dhanumsi me viddhi sarān aksāms ca Bhārata

alşanâm hedayam me yyam ratham 11ddh; mamûsphuram []

Es leuchtet ohne weiteres ein, daß abhiderene mit adhidewae und sphura mit dem oben aus Siyanns und Durgas Kommentaren angefuhrten äsphära oder äsphuralasthäna identisch ist, beide Wörter bezeichnen also wieder die im Boden angebrachte Vertiefung, nicht das Wurfelbrett wie das kleinere PW wemisstens für abhideana angibt? Bei dieser-Deutung

Das Wort dsdira ist sonst allerdings in diesem Sinne nicht belegt, vgl aber des Kompositum sabhasidra

<sup>2)</sup> äsphärakasthäna in der Ausgabe Roths

<sup>3)</sup> Vedische Studien, Bd II. S 225

Nikkantha erklart erpkura m II 56 4 ganz richtig als algevragtsspätans duktäram wahrend er zu H 59 4 von emem applura genannten Wurfeltuche (farphuralhgendiseptionartsam) imt dem die sobbi ledeckt se, sprekt Fr denkt hier offenbar an en Tuch, we es heute beim Caopur um Peasus Spiele gebruicht wird, sgl seine oben angeführte Erklarung von mangdale in Mih VIII, 74 15 En hegt aber micht der geringste Grund vor, die Bentrung eines solehen Turches sehon der

paßt auch der Vergleich in II, 56, 4 ausgezeichnet der Streitwagen ist der Wurfelplatz, von dem aus der Kampfer der Pfeile der Wurfel abschießt<sup>3</sup>) Auch bei dem Spiele zwischen Rukmu und Baladeva, wie es im Harivamsa geschildert wird werden die Wurfel offenbar einfach auf die Erde geworfen<sup>3</sup>), sonst ware es kaum verstandlich, weshalb Baladeva seinen Gegner auf fordert, die Wurfel 'auf diesem staubigen Platze' (dese 'smims tv adhipām sule) zu werfen (Har Visnup 61, 37)

### Der Pattaka

Endlich sei hier noch der pattaka angefuhrt, der in der Einleitung zur Päsakakevalī erwahnt wird. Da pattaka auch sonst Tafel oder Brett be deutet, so sehe ich nicht ein, weshalb Schröter sucrpattake hier 'auf ein weißes Tuch' übersetzt. Die Auffassung als Wurfelbrett hegt jedenfalls am nachsten. Dies ist die einzige Stelle in der Sanskrithteratur, wolch die Verwendung eines dem phalaka der Jätakas analogen Wurfelbrettes mit einiger Sicherheit nachweisen kann, doch ist auch dieser Nachweis nur von sekundarer Bedeutung da es sich in der Pasakakevalī ja nur um ein Wurfel orakel, nicht um das eigenfliche Wurfelspiel handelt.

### Das Aksavapana

Allerdings gibt es noch einen Ausdruck, für den das PW 'Spielbrett'

als Bedeutung angibt und der nicht mit adhidevana identisch sein kann die Satapathabr V, 3 1 10 und Kātyāyana, Srautas XV 3, 30 belegte aksāvapana Das aksāvapana kann unmöglich in einer im Boden an gebrachten Vorrichtung bestanden haben, sondern muß ein bewegliebes Instrument gewesen sein da es als die daksinā fur den aksāvāpa den könig hehen Wurfelbewahrer, beim Rājasūya bestimmt wird Der Samksiptasara gibt nun in der Tat die Erklarung dystakāle yatrāksah yraksiptasara daksāvapanam In anderen Kommentaren aber wird es als ein Behalter zur Aufbewahrung der Wurfel erklart, so bei Sayana aksāvapanam pātram epischen Zeit zuzuschreiben. Wer die Schilderung der Hernechtung des Spielsaales im Vidiarapanditajataka vergleicht wird kann bezweifen daß die Worte upsstirna

episacini zew zizischirioni wer die schimichia que infrancia que spinisanies spinisanies im Vidiaropanditinjutiska vergleicht wird kamin bezweifeln daß die Vorte upzatirna sabha nichts weiter bedeuten als die Spielhalle ist (mit Teppielnen zum Sitzen) be legt. Zur Etymologie von asphira vgl. Riv. A, 34 9 wo es von den Wurfeln heuft upara sphuranti

1) Fin drittes Wort, für das das kleinere PW im Anschluß an Nilakantha die

<sup>&</sup>quot;) In drittes work, tit ass ass stemeer 2 in in Australia in Ministania die Bedeutung Brett, Spielbrett aufstellt, sit phala in dem schwierigen Verso Mbh IV, 1, 25 In dem größeren FW wurde es als 'Auge auf einem Wurfel erklart, aber weder die eine noch die andere Bedeutung paßt in den Zusummenhang Wir werden auf den Vers später zuruckkommen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Im ubrigen ist liter, wie wir sehen werden nicht das einfache sondern das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel gemeint

<sup>2)</sup> In BA, Schröter s a O S 17

<sup>4)</sup> A a O S MI Auch Weber spricht (Monatsber S 162, Ind Streifen, Bd I, S 279) von einem 'reinen Tuche', in der Übersetzung (S 286) aber von einer 'reinen Tafel'

alsä upyante eminn ity alsävapanam alsasthänätapanapätram und in zwei Randglossen, die Weber anfuhrt alsasthäpanapätram iti Mädhavah und dyillaramanapätram alsävapanam Fur die Richtigkeit der zweiten Er klarung spricht vor allem die ausdruckliche Angabe der Tevte, daß das alsätapana mit einem Haarseel versehen war (väladämna prabadäham, väladämabadäham), was wohl für einen zum Tragen bestimmten Wurfel behalter palt, für ein Spielbrett aber doch ganz unangebracht ware Dazu kommit, daß ävapana auch sonst nur die Bedeutung 'Gefaß, Behalter' hat Ich kann also in alsäväpapa nur einen Wurfelbehalter erkennen, und ein solcher ist jedenfälls ein durchaus geegnetes Gesehenk für einen alsäväpap in

#### Die Päéslas

Die Wurfel heißen in der Prosa des Vidhurapanditaiätaka (VI. 281-11 15 19 20 21, 282, 4 8 11) und des Andabhūtajataka (I, 290, 1) pāsaka Daneben steht die kurzere Form pasa (I, 293 12), die auch in G 3 des Spielliedes erscheint Im Sanskrit entsprechen päšaka und pāša langere Form wird von Amara (II, 10, 45) Mankha (007) und Hemacandra Abhidhānaunt 466) angefuhrt Belegt ist sie iin Sthaviravalicarita VIII. 355 wo von Cāṇakya erzalilt wird daß er mit falschen pāśakas (kūtapāsakath) gespielt habe, und mehrfach in der Paśakakevali (Vv 49 102 125, und in den Einleitungen von BA und BB) Die kurzere Form findet sich ebenfells im Mankhakośa (886) in der Päśakakevali (V 16 und in der Ein leitung von BB) in Nilakanthas Kommentar zu Mbh III, 59, 6, IV, 1, 25, 7, 1, 50, 24, V, 35, 44, VIII, 74, 15 usw und bei Kamalakara zu Narada NVII. 1 Hemacandra (Abhidhānacint 486, Anckarthas II, 543, Unadi ganav 564) kennt aber auch die Form prasaka, und diese wird in dem ersten Wurfelorakel des Bower MS (Z 2)2) tatsachlich verwendet Da sowohl nāšaka als auch prāšaka erst aus verhaltnismaßig spater Zeit belegt sind, so sind beide wahrscheinlich nur Sanskritisierungen eines volkssprachlichen pāsaka Welche von beiden die richtige ist wage ich nicht zu entscheiden Die Bezeichnung als 'Schlinge' oder 'Fessel erscheint wenig passend für den Wurfel, prāsaka andererseits konnte von prās gebildet sein ahnlich wie unser Wurfel von werfen, doch spricht gegen diese Ableitung, daß the Wurzel as mit pra sowert ich weiß memals in Verbindung mit einem Worte fur Wurfel gebraucht wird

Die pāśakas waren nach G 3 des Spielhedes und nach der Prosa erz hlung des Vidhurapanditajātaka (VI, 281, 10) und des Andahhūtajātaka (I, 290, 1) aus Gold gemacht Marchenkönige haben nur goldene und silberne Sachen, in Wirkhelkeit wird man sich auch mit weinger kost

<sup>&#</sup>x27;) Unter årapana wird ubrigens im größeren PW für alsövapana die Bedeutung Wurfelbecher' aufgestellt Daß es diesen in Indien meht gab wird nachher gezeigt werden

<sup>\*)</sup> Ind Ant Vol XXI p 135, Bower Manuscript edited by Hoernle, p 102

baren Stoffen begnugt haben Die beim Orakel verwendeten  $p\bar{u}salas$  waren nach der Päsakakevalīt¹) aus Elfenbein oder aus Svetārkaholz verfertigt, nach der tibetischen Version wurden sie bei Nacht aus den Wurzeln des Sändilyabaumes gesehntten²)

Was thre Form betrifft, so meint Schröter3), sie waren wohl vierseitig (d h pyramidenförmig) gewesen, wobei die nach unten fallende Seite die entscheidende gewesen sein musse\*) Diese Vorstellung ist ganz falsch Eine Kenntnis des modernen näsaka wurde Schröter vor diesem Irrtum bewahrt haben Der nasala, wie er noch heute beim Caupur gebraucht wird, ist ein rechtwinkliges vierseitiges Prisma, ungefahr 7 cm lang und I cm hoch und breit5) Nur die vier Langseiten sind mit Augen verselien. die beiden Schmalseiten, die bei der ganzen Form des Wurfels überhaupt nie oder doch nur durch einen Zufall oben oder unten liegen können, sind unbezeichnet Dieselbe Form hatte der pasala sicherlich schon in alter Zeit Er wird in der Pāsakakevalis) caturaśra, in G 3 des Spielhedes catu ramsa, vierkantig, genannt, was darauf schheßen laßt, daß die Kanten an den Schmalseiten abgerundet waren, um ein Liegenbleiben des Wurfels auf diesen völlig unmöglich zu machen. Auch das Maß des Wurfels wird in beiden Texten angegeben. Nach der Gatha hatte er eine Lange von 8 angula, nach der Pāśakakevali scheint er 1 angula oder 1 angula und 1 wars brest und daumenlang gewesen zu sein, doch sind die dort gebrauchten Ausdrucke night ganz klar?)

In betreff der Augenzahl des einzelnen päšaka laßt sich mit Sieherheit behaupten, daß die vier numerierten Seiten die Zahlen von 1 bis 4 trugen Bei den zahlteichen Wurfen, die in den versehiedenen Wurfelorakeln angefuhrt werden, handelt es sich immer nur um diese Zahlen, die Tatsache wird außerdem ausdrucklich bezeugt durch Nilakantha, der zu Mbh IV, 50,24 bemerkt kramenakkatvitreaturankänktaik pradesar ankacatustayarän päšo bhavati. Die modernen beim Caupur gebrauchten Wurfel sind in dieser Hinsicht verschieden, die mit vorliegenden sind der Reihe nach mit.

<sup>1)</sup> Linleitung in BB fretårlagajadantam vå

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Monatsberichte der Kgl. Preuß. Akad. der Wissenschaften zu Berlin 1859, S. 160, Ind. Streifen, Bd. I. S. 276. Das Kauskassütra V.H., 15 zuhlt Acgle marmeles, den Bilva. oder Såndibabaum, unter den zu res faustas gebrauchten Holzarten auf.

<sup>&#</sup>x27;) A a O S XIII

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Dieso Amehaning teilte auch Weber (Monatsber S 102), der aber spater durch Wilsons richtige Definition von påsaka a diec, particularly the long sort used in playing Chaupai' veranla@t, der Wahrheit sehon naher kam, siehe Ind. Streifen, Bd I, S 278, Note 3

<sup>4)</sup> Ich urteile nach Fxemplaren, die ich der Gute des Herrn Dr A Freiherrn von Stadt Holstein verdanke

<sup>1)</sup> In der Linleitung in BB, Schröter a a O S I8

Schröter liest angulam edyarddhilam || anguștam mănavutirnam, was 1ch
211 angulam ed yard lhilam || anguștamănarutirnam verbess 111 mochte
211 angulam ed yard lhilam || anguștamănarutirnam verbess 111 mochte

1, 2, 6, 5 Augen bezeichnet, wahrend die bei Hyde, Historia Nerdiludii, S 681), abgebildeten 1, 3, 4, 6 Augen zeiten?

#### Die Vibhitakafrüchte

Fur die alteste vedische Zeit laßt sich der Gebrauch der pasakas nicht nachweisen Nach den Liedern des Rg und Atharvaveda verwendete man vielmehr beim Wurfeln den ribhidala, die Nuß des Vibhidala oder Vibhi takabaumes (Rv VII, 86, 6, X, 34, 1, Av Papp XX, 4, 6 nach Roth)3) Die Wurfel heißen daher die braunen (babhru, Ry X, 34, 5, Av VII, 114, 7). am windigen Orte geborenen (pravateja, Rv X, 34, 1) In der Ritualliteratur werden die beim Agnyadheya, Rajasuya und bei Zauberzeremonien ge brauchten Wurfel in den Texten selbst niegends als Vibhitakafruchte charakterisiert, die Kommentatoren erklaren aber mehrfach den dort vor kommenden Ausdruck aksa in diesem Sinne, so Agnisvāmin zir Latvavana. Srautas IV, 10, 22, Rudradatta zu Apastamba, Srautas V, 19, 2, Matrdatta zu Hiranyakeśin, Grhyns II, 7, 2, Dárila zu Kauśikas XVII 17, XLI 13 Zum Teil aber handelt es sich dabei um Imitationen von Fruchten wenigstens gibt Sayana zu Taittiriyas I, 8, 16, 2 (Bibl Ind Vol II, S 168) und Sata pathabr V, 4, 4, 6 an, daß beim Rajasuya einige goldene Vibhitakafruchte ala Wurfel benutzten') Ob mit den raibhitaka Wurfeln, die Apastamba. Dharmas II, 25, 12 bei der Beschreibung der Einrichtung einer Spielhalle erwahnt, die Fruchte gemeint sind ist nicht ganz sicher, da Haradatta earbhrial an durch erbhitakarrl sasua erkarabhutan erklyrt, also vielleicht Wurfel, die aus Vibhitakaholz gemacht sind, darunter versteht

Aus der epischen und klassischen Lateratur ist mir ein direktes Zeugnls für den Gebrauch der Vibhitnkanisse beini Wurfeln nicht bekannt, es lessen sieh dafür aber Namen des Baumes wie alse und kali (Amara II, 4, 58, Haläyudha II, 463, Mankha 968, Hemacandra, Abhudhänacint 1145, Anekarthas II, 466, 643) und die Sago anführen, nach der Kah aus Nalas korper in den Vibhitakabaum führ, der seitdem verflücht ist (Mbh III, 72, 38, 41)

Was die Form betrifft, in der man die Vibhitäkafruchte benutzte, so mag hier zunächst die Ansicht eines modernen Pandit angeführt werden, von der uns Roth unterrichtet<sup>3</sup>) Dieser Pandit richtete die Nusse zum Soule her indem er ihnen zwei Seiten mechte, auf die eine schrieb er pa,

<sup>1)</sup> Darnach auch bei A van der Linde Geschichte und Literatur des Schach spiels Bd I S 80

<sup>\*)</sup> Ls mag hier auch noch erwähnt werden daß nach der tibeti-ehen Version der Pääskakovali die vier Seiten des Wurfels mit Buchstaben nämlich ir ya, vo, da bezeichnet waren siche Weber Monateber S 160, Ind Streifen Bd I, S 270

<sup>\*)</sup> Vgl Roth, ZDMG II, 123, und besonders Gurupujakaumudi S Iff
4) Auch Apastamba Smutas WIII 19 1 5 spricht von goldenen Wurfeln

<sup>4)</sup> Auch Apastamba Smutas VIII 19 1 5 spriont von gerichen Wurtein (sauternän algan)

<sup>4)</sup> Gurupujākaumudi, S 3

d 1 Pändava auf die andere Lau d 1 Kaurava Die so zurechtgemachten Nusse wurden nach dem Pandit als Kreisel benutzt man faßte die einzelne Nuß an ihrem unteren stielartigen Fortsatz, zwirbelte sie mit drei Fingern und ließ sie tanzen Die Seite, die nach oben fiel, entschied Diese ganze Erklarung ist, wie sehon sehon Roth bemerkt hat, durchaus unwahrschein lich und mit dem was uns sonst über das Spiel berichtet wird, völlig un vereinbur Sie ist daher nichts weiter als ein Einfall dem irgendwelcher Wert nicht beizumessen ist

Da die Nusse funf Seitenflachen haben, so nahm Zimmer an daß die einzelnen Seiten der Reihe nach mit 1 2 3, 4, 5 Augen versehen waren 1) Meines Erachtens ist das aber deshalb unmöglich weil bei einem derartigen Wurfel keine Soite als die obenliegende und damit entselheidende betrachtet werden kann. Die Form der Nusse schließt somit schon von vornherem jegliche Unterscheidung der einzelnen Seitenflachen aus und in der Tat ist eine solche bei der Art des Spieles die Baudhayana und Äpastamba für das Agnyadheya und Rajasūya vorschreiben auch gar nicht vonnoten, zu diesem Spiele können die Nusse wie wir seben werden ohne weiteres in ihrer naturlichen Gestalt verwendet werden. Das gleiche durfen wir aber auch für das gewöhnliche Spiel annehmen, da sich zeigen wird daß sich dieses weingstens prinzipiell nicht von dem rituellen Spiele unterschied

# Die Kaurimuscheln

Eine dritte Art von Wurfeln waren die Kaurimuscheln sk kaparda und kapardaka Allerdings vermag ich das Spiel mit Kauris mit Sicherbeit erst aus verhaltnismaßig sehr spater Zeit nachzuweisen Nach Yajūikadevas Paddhati zu Katyayana Śrautas IV 9 21 gebrauchte man Kauris zu dem Wurfelspiel beim Agnyādheya Mahidhara zu Vajasaneyis X 28 und Sayana zu Taittiriyas I 8 16 2 (Bibl Ind Vol II p 168) und Śatapatbabr V 4 4 6 geben an daß bei der Übergabe der funf Wurfel an den König beim Rajasuya aus Gold verfertigte Kauris die Rolle der Wurfel vertreten Auch Rv I 41 9 soll nach Sayana von einem Spiele mit Kauris die Rede sein In dem letzten Falle hat Sayana nach den, was wir sonst über das vedische Wurfelspiel wissen sicherlich Unrecht, aber auch die übrigen An gaben der Kommentatoren sind naturheh nur für ihre eigene Zeit, nicht für die Zeit der von ihnen erklarten Texte beweisend Heutzutage werden Kaurimuscheln als Wurfel beim Pacisi Spiele verwendet

Es ist klar daß das Spiel mit solchen Muscheln viel einfacher gewesen sein muß als das mit wirklichen Wurfeln wie den pääalas. Jede Markierung der Seiten durch Zählen ist ausgeschlossen, und es kann sich nur darum gebandelt haben ob die Muscheln mit der gewölbten Seite nach oben oder nach unten fielen. Das wird denn auch von Mahidhara ausdrucklich fest gestellt, nach ihm siegt der Spieler, wenn alle Kauris entweder nach oben

<sup>1)</sup> Altınd Leben S 284

oder nach unten fallen yadā paācapy al a elarūpāh patanty uttānā avūnco vā tadā devitur jayah Disselbe besagt der von Sāyana zu Šatapathabr V, 4, 4, 6 zitierte Vers

### pañcasu tv ekarŭpāsu jaya eva bhavisvati

Und damit stimmt auch die Beschreibung überein, die Yājāikadeva von dem Vorgang giht. Darauf breiten die Opferpriester, der Brahman und die anderen, nordlich vom ribäre ein Sterefoll aus, setzen darauf ein Messingsgefaß mit der Öffnung nach unten, nehmen funf Kaurimuscheln in die Hand, und, nachdern sie gesprochen haben. Durch Gleich (samena) siege ich, durch Ungleich (visamena) wirst du besiegt', wurfeln sie vermal auf dem Messinggefaß. Die Ausdrucke sama und risama sind also nicht wie Hille brandt, Ritualliteratur, S. 108, will, als gerade und ungerade zu ver stehen, sondern samena bezeichnet den Fall, daß alle funf Muscheln in gleicher Weise mit der Wölbung nach oben bzw. nach unten fallen visamena dass Gegenteit

#### Die Saläkäs und Bradhnas

Wenn auch vielleicht nicht direkt als Wurfel zu bezeichnen, so doch nach Form und Gebrauch diesem sehr ahnheh war die kalatā, das Spanehen Pānnii erwalint die kalatā in II, 1, 10 zusammen mit den Wurfeln, und die Kasika bemerkt zu der Stelle, daß man beide zu einem Spiele namens Pañeikā benutze. In der Naradasmett (AVII, 1) und in Sāyanas Kommentar und vir IV, 38, 1, VII, 52, 6 werden die katākās ebentālis neben dien Wurfeln genannt, und nach Yājūkadevas Paddhati zu Kātvāyana, Śrautis IV, 9, 21 wurden sie zum Spiele beim Agnvādheya benutzt, wenn Kaurimuscheln nicht zu ethanen waren

Auch dem Epos ist das Spancherepiel bekannt. Vhb. V., 35, 44 wird unter den seben Leuten, die nicht als Zeugen auftreten durfen nuch der skildkadhürta aufgezahlt. Das Wort ist gebildet wie das bei Amara II, 10, 44, Hennacandra, Abhadhüla 45 überheferte als salbadhüla das im Pah ab akhadhüla belegt ist (Jät I, 379, 23), und bedeutet nicht, wie das Peters burger Worterbuch vermutet, Vogelsteller', sondern, wie Nilakantha erkart, 'einen der mit einer seläkä oder einem pääs oder almhehen Dingen Wahrsigerei insw betreibend andere Leute betrugt' (kiläkajä pasädinal vi sokunädikum ukträ yo 'nyan vaikayati). Wir ersehen aus dieser Erkl rungzu gleich, daß man die säläkä sgenau wie die päädas zu Orakelzenecken benutzte

Ihr Aussehen ergibt sich aus dem Namen, es waren Spanchen, deren ein unt untere Seiten rigendiwe verscheiten bezeichnet waren. Dazu stimmt, daß nach der Käläß beim säähäß Spiele genau wie beim Spiele mit Kaurimuscheln derjemge siegte, dessen Spinchen alle eine mid dieselbe Flyche entweder nach oben oder nach unter kehrten.

Ganz alımlıclı wie die śalakās waren ollenbar die bradhnas, die in der Nardagamri XVII, 1 zwiechen also und śalākā aufgezhlit werden Kamalakara erklart das Wort als "Ledenstrulen" (armanapit)kāh

#### Aksa

Alle die verschiedenen Wurfelarten, mit Ausnahme der śalākās und bradhnas, können durch den Ausdruck alsa, p allha, bezeichnet werden, der in der gesymten indischen Literatur von den altesten Zeiten bis auf den heutigen Tag haufig vorkommt. Diese Allgemeinheit des Ausdruckes bringt eine gewisse Unsicherheit mit sich. Anßer in solchen Fallen, wo der alsa naher charakterisiert wird oder wo das Wort in demselhen Texte mit einem der spezielleren Ausdrucke wechselt, wie zum Beispiel [in den Gätbäs des Vidluirapanditajātaka, wo es neben prīša erscheint, oder]\* in Riv X, 34, wo es neben vidhīdaka stelit, ist es von vornherein oft schwer, zu sagen, was wir uns darunter vorzustellen haben. Wir sind hier zum Teil auf die Kommentatoren angewiesen, zum Teil können wir auch aus den Angaben über das Spiel selbst Ruckschlusse auf das gebrauchte Material machen, da, wie wir sehen werden, das Prinzip des Spieles ganz verschieden war, je nachdem mit Viblitakanussen oder prīšakas oder Kaurimuscheln gespielt wurde.

Es sind im wesentlichen drei Kategorien von Texten, für die eine Festeteillung des Begriffes aksa von Wichtigkeit ist, die vedischen Lieder, die
Ritualliteratur und das Mahäbhärata. In den Liedern des Rg und Atharva
veda werden wir unter aksas nach dem oben Gesagten sicherholt überall
Vibhitakanusse zu verstehen haben. Auch in der Ritualliteratur scheint
mir aksa stets die Vibhitakanuß oder eine Imitation derselben in Gold zu
bezeichnen. Wie wir sahen, behaupten die Kommentatoren an einigen
Stellen allerdings daß man auch, sei es naturliche, sei es in Gold nach
gebildete Kaurimuscheln beim rituellen Spiele gebrauchte, aus den Texten
selbst laßt siel das aber nicht erweisen. Alles was wir hier über die Methode
des Spieles erfahren, paßt nur auf das Nussespiel und ist mit der Methode
des Kaurispieles, wenigstens in der Form, die wir oben kennengelernt haben,
unvereinbar. Die Beliauptungen der Kommentatoren zeit beweisend

Was das Wort alsa im Mahābhārata betrifft, so wird es von Nīlakantha stets durch pāša erklart!) Die Schilderung des Spieles zwischen Sakum und Yudhisthira im Sabhāparvan, zwischen Nala und Puskara im Āranya parvan weist aber deutlich darauf hin, daß hier das alte vedische Spiel mit Vibhītakanussen gemeint ist²), das Nīlakantha vermutlich gar nicht mehr kannte An anderen Stellen scheint aber in der Tat unter alsa der pāšaka verstanden werden zu mussen In Mbh IV, 7, 1 ist von alsas aus Katzenauge und aus Gold³), in IV, 1, 25 von solchen aus Katzenauge aus Gold³, in IV, 1, 25 von solchen aus Katzenauge aus Gold

<sup>1)</sup> Siehe die S 120 gegebenen Belege

<sup>2)</sup> Den Beweis dafur hoffe ich im kolgenden zu hefern

<sup>3)</sup> vaidūryarūpan pratimueya kāiicanān alṣān sa kalṣē panigrhya vasasā | Nilakantļin, der hier offenbar an das Caupur oder arī das Wurfelschach denkt, will allerdings zu vaidūryarupān und kāinemān šezīm erganzen und akṣan fur sich nehmen

und aus Elfenbein, von schwarzen und roten alsas die Rede<sup>1</sup>), und wenn nan auch Viblitakanusse und Kaurimuscheln in Gold nachahmte, so sind doch Nachahmungen in Steinen und Elfenbein oder gar in verschiedenen Farben sehr unwahrscheinlich und jedenfalls migends bezeugt. In Mbh IV, 68 wird ferner erzahlt, wie König Viräta sich mit Yudhisthira wahrend des Wurfelspieles erzumt und voller Wat seinem Gegner mit einem Wurfel ins Gesicht schlägt, so daß ihm die Nase blutet (V 46)

tatak prakupito rājā tam akşenākanad bhršam | mukhe Yudhisthiram kopān naivam ity eva bhartsayan ||}

Auch hier kann mit dem al in unmöglich die haselnußgroße Vibhitakafrucht gemeint sein, mit der man einen Schlag überhaupt nicht führen kann. Der Dichter kann hier nur an einen pälalu gedacht haben, der allerdings lang und schwer genur ist, um zum Schlaen zu dienen.

Nun ist es gewiß kein Zufall daß alle diese Stellen wo wir alsa im Sinne von pääaka nehmen mussen, gerade im Virataparv an vorkommen d h in dem Parvan, in dem auch sonst zum Teil andere und offenbar spatiere Sitten und Gebrauche zutage treten als in den übrigen Teilen des Epos\*) Ich sehe daher keine Schwerigkeit in der Annahme, daß alsa im vierten Buche des Malistbarata eine andere Bedeutung zukommt als in den übrigen Buchern und daher hier auch ein anderes Spiel gemeint ist als in ienen\*)

vaidurgarūpān kaūcanāmā ca šārin ] idam šietarakāstīngām šāriphalakasya copala kṣanam | akṣām pāšāmā ca Mir erschent diese Konstruktion umnöglich wenn ich auch die Beziehung auf ein mit dem Brettspiel kombinnertes Wurfelspiel für richtig halte

 vaiduryān kāñcanan dāntān phakur jyotīrasanh saha | krenāksāl lohitāksāmš ca nyvartsvāmi manoramān ||

htmaleel lohidelemia ca mircotrayima manoramon ||
Der zweite pacida ist mir unlidar Nidakanha falls her darida, als fürin und bezieht
darauf tenduryim, kähleemän und yosirinenin, das rot und weiß bedeuten soll. Auch
kripiken und lohidelem ethalet er durch derin. Pulath unsehrebt et curche darish
panatrikan kephaguitans kaphadmangim phaleilan kinh, wobei er aber an Bretter
san Holz uwe, mit 1 eldern verschen zum Aufstellen ers Steine denkt, nicht an
hollowed vessels for ratting the diec, wei Hopkins Position of the Ruling Caste in
Ancent India JAOS Vol VIII, p. 123, ment. Ir hat here also dasselbe Spiel wie
in IV, 7, 1 im Auge. Auch Harivainfa II 61, 37 werden schwarze und rote alesse
terwalint.

1) Der Grund ist wahrscheinbeh der daß für den Inhalt des vierten Buches — abgesehen von dalaktischen Stellen — keine alten Quellen vorlagen, durch die sich der epische Dichter gebunden fabilie wahrend er sich in den anderen erzählenden Buchern an altere Schilderungen ansehloß

3) Genaueres hieruber spater. Daß auch der moderme Inder sieh unter dem alegan in Virkipapur, an einen geldeits vorsellt ir segt das in der Bumbayer Ausgebab diesem Parvan vorgeheftete Bild auf dem 1 adheithim mit zwei geldeltes in der Hand der Gentalt de

## Die Zahl der Würfel

Über die genaue Zahl der Wurfel, die beim Spiele gebraucht wurden, geben uns die Jätaka-Stellen keine Auskunft. Der standig wiederkehrende Ausdruck päsake oder päse khipati (Jät I, 290, 1; 293, 12; VI, 281, 19 u. ö.) und die ganze Schilderung des Spieles im Vidhurapanditajätaka uberhaupt zeigen nur deutlich, daß bei dem Spiele mit päsakas jeder Spieler mehrere Wurfel zugleich warf.

In der Einleitung zu dem ersten Wurfelorakel des Bower Manuscripts ist von pääalas im Plural die Redo'), und da die nachher aufgefuhrten einzelnen Wurfe jedesmal aus drei Zahlen bestehen, so durfen wir mit Sicherheit annehmen, daß man drei pääalas verwendete. Da es aber hier bei den Wurfen auch auf die Reihenfolge der Zahlen ankam, — es werden z. B. die Wurfen auch auf die Reihenfolge der Zahlen ankam, — es werden z. B. die Wurfe 421, 214, 142, 241, 412 voneinander unterschieden — so mußten naturlich auch die einzelnen pääakas noch irgendein Abzeichen haben, damit man sie als ersten oder zweiten oder dritten erkennen konnte. Darauf bezielt sich nun offenbar die Angabe (Blatt I', Z. 3), daß sie mit einem Topfe, einem Diskus und einem Elefanten verselien waren (kumbha-kärimätangayuktä patantu). Der durch das Bild eines Topfes gekennzeichnete pääala galt also immer als der erste, der mit dem Diskus war der zweite, der mit dem Elefanten der dritte Fur die Wahl dieser Zeichen war sicherlich maßgebend, daß alle drei gluckbringende Symbolo sind).

<sup>1)</sup> Blatt Ib, Z 2f prāsakā patantu, Z 4 samalsā patantu.

<sup>\*)</sup> Diese Erklarung von kumbhakärımdtange hat Hoernle, İnd. Ant Bd. XXI, S 132 gegeben İn seiner Ausgabe des Bower MS, S 197, hat er sie fallen lassen Hier ubersetzt er die fragilene Stelle \*Let them fall as befrit hie skil of Kumbhakäri, the Mätanga woman' und meint, es läge hier vielleicht eine Anspielung auf eine mere buddhattischen Legende erwähnte Candillo Frau Kumbhakäri vor Aber abgesehen davon, daß die Worte doeli wohl kaum jene Übersetzung zulassen, schiemt mir eine solche Anspielung deshalb ganz unwährischenhleh, weil in dem Texte sonst mirgends Bezehungen zum Buddhismis zulage treten, das Schirtfichen verrat im Gegenteil durch den namaskära an Nandrudrevara, die Achtyns, förara, Mänbhadra, alle Yalesa, alle Devas, Siva, Seyth, Frajpata, Rudra, Vasfravana und die Marutas (Blatt 1º, Z. 1—2), durch die Erwahnung von Siva, Nänlynna, Vişuu, Janafadana Blatt 1º, Z. 4—5) und durch des Vorsebrüt, seine Habe an die Brahimanen zu verschenken (Blatt 111º, Z. 4, daß es einen orthodoxen Hindu zum Verfasser hat.

<sup>\*)</sup> Ganz anders denkt sich Hoernle die Sache. Er aumant an (Ind. Ant. Bd. XXI, S. 132), daß die Wurfel auf eine Tafel geworfen wurden, die in zwolf Felder geteilt war, je drei dieser Felder waren der Richt nach mit den Ziffern 1, 2, 3,4 bezeichnet gewesen. Aber für das Vorhandensein einer solchen Tafel haben wir nicht den ge ringsten Anhaltspunkt, das Wort 17t (Blatt 1, 2, 4), das Hoernlein int dagram übersetzte, gibt er selbst spater in seiner Ausgabe (8 197) durch 'product besteht er selbst spater in seiner Ausgabe (8 197) durch 'product ber de vieler bei Gestalt der päckas sehrent mir den Gobinnet eines Dagrannes sogar auszuschließen. Hatte man diese stabalmlichen Wurfel auf eine derzitige fafel granten ses on und so oft uber die Grenze der Felder linausgeragt, und er hatte zweifelhaft bleiben mussen, welche Zahl gemein sei. Durch diese Franze erledigt sieh meiner Ansicht nach auch das, was Schröter a. a. 0, 8, XV, über der Gebrauch eines Zahlenbertets vermutet.

Auch in der Päsakakevall werden fur jeden Wurf drei Zahlen angegeben, und es wird dabei ein Unterschied in der Reihenfolge der Zahlen gemacht, aber hier wird in der Einleitung nur von einem pääala gesprochen!) Es wurde also bei dem Orakel der Pääakakevall ein pääala dreimal hintereinander geworfen, wie das in BB auch ausdrucklich gesart wird

trivāram prārihayed devim mantrenānena mantravit | trivāram dhārayet pākam pakçād devī hi niediķet?) ||

Der Gebrauch von einem oder drei Wurfeln beim Wahrsagen beweist naturlich nichts für das eigenfliche Wurfelspiel Ebensowenig kommt aber für dieses Väpfikadevas schon oben S 123 angeführte Angabe in Betracht, wonach man beim Agnyädheya mit funt Kaurimuscheln oder, falls diese nicht zu hahen waren, mit funt Spanchen vermal hinterenander wurfelte Vajfükadeva hat here sicherlich das in der Käätkä zur Pän II, 1, 10 be schriebene Paficikäspiel im Auge, wenn auch in der Käätkä selbst die Kaurimuscheln nicht direkt erwähnt sind, soudern nur finnf al vas oder schäkäs als Spielmaternal genannt werden? Es were aber naturich ganz falsch, aus diesem Muschel oder Spanchenspiel, das sehon dadurch, daß es einen besonderen Namen führt als eine Abart des Spieles charakterisiert wird, auf das eierntliche Wurfelspiel zu schließen

Eine Funtzahl von Wurfeln wird ferner in den Ritualtexten viellach in einer Zeremonie des Rājasāja erwahnt. Taittirījahr I, 7, 10 5, Āpa stamba, Śrautas XVIII, 19,5, Śatapathabr V, 4 4, 6, Kāṭājana, Śrautas XV, 7, 5. Auf diese Stelle hat Weber großes Gewicht gelegt!), ich glaube aber snater zeigen zu können daß die dort genannten fant Wurfel über

haupt meht zum Spiele benutzt wurden\*)

Im ubrigam ist in den Beschreibungen des Spieles in den Ritualtexten immer von sehr bohen Wurfelzahlen die Rede. Beim Agnyādheya brauchte man nach Baudhäyana Srautas II, 8, 49 Wurfel nach Apastamba, Strautas V, 19, 4 empfing der Opferherr dabei 100 Wurfel \* Beim Rājasāya wurden nach Apastamba, Srautas AVIII, 19, 1 zunichst über 100 oder über 1000 Wurfel auf das adhiderama geschuttet, nach AVIII, 19, 5 werden dann den Geensmelern des Komes 400 Wurfel wegeschüttet.

4) Über ihr Königeweihr, den Råjasûya 5 711

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) InBB muhūrie šubharelayām pāšakam kārayce chulham, om nomah pāšen dracūdāmane kāryam satyam vada satyam vada srāhā pāšakam bhuve cālayet

<sup>5)</sup> Yel Schröter a a O S MV, der Webers Auffassung mit Becht verwirft i) Auf dassille Sp of geben naturlich auch die S 123 angeführten Bemerkungen Mahidharis mid Stvagas

<sup>5)</sup> Ich will noch benerken, daß das Verkommen von eiger zur Berochnung der Zuli 5 nichts für dem Gebrauch von fund Murfeln beweis. De handelt nicht in diesem Falle gar nicht im das Wert also. Warfel, wie die Petersburger Worterhieber an geben sendern dies ist hier das Spinonym von niedrig. Sinnesugan. Fraul in Inag such werden, dit nich karbhäsartiskgara CAM, 194 ein byelt i dem Sta. agegenüber alstreiden beroehnet, es geschaft das aber um des Wortepieles willen und kann daher für unsere Frag. kann eltwas beweisen.

So merkwurdig diese Angaben auf den ersten Bliek erscheinen mogen, so stimmen sie doch durchaus zu den Andeutungen, die uns im Epos und im Rgyeda über die Zahl der Wurfel gemacht werden

Im Mahäbhärata wird allerdings eine genaue Zahl der Wurfel, soviel ich weiß, nicht genannt, es wird aber stets von "Wurfeln", die der Spieler wirft, gesprochen, und in Mbh III, 34, 4 heißt es, daß Sakuni bei dem Spiele mit Yudhisthira "Haufen von Wurfeln" geworfen habe

mahāmāyah Śalunih pāriatīyah sabhāmadhye pravapann alsapūgān | amāyinam māyayā pratyajaisīt tato 'pašyam irjinam Bhīmasena || Der Ausdruck alsapūga weist deutlieh auf den Gebrauch einer großen An-

Der Ausdruck, aksapüga weist deutlich auf den Gebrauch einer großen Anzahl von Wurfeln hin Die Angaben des Rgyeda sind bestimmter Nieht nur wird hier in

Die Angaben des Reweld sind bestimmter Nieht nur wird hier in Rv X, 34, 12 von einem 'großen Haufen' gesproehen (yé rak senänir mahato gandsya), in Rv X, 34 8 wird auch eine bestimmte Zahl genannt tripañ cäsáh krilati, irdla esäm Das Wort tripañcäsáh hat mannigfache Erklarungen gefunden Ludwig übersetzt es fragend mit 'dreimal funf' Ihm folgt Weber'), der tripañcäsáh in tripañcasah verandern möchte Auch nach Zimmer') bedeutet tripañcäsáh 'zu je dreimal funf oder 'zu je funfzehn' und ist entweder ein Adverb oder ein Adjektiv mit dem Taddhitasuffire sa Alle diese Erklarungen erseheinen mir unannehmbar, sie sind auch nur dem Wunsehe entsprungen die unverstandlich erseheinende hohe Zahl her abzumindern Roth und Graßmann übersetzen in Übereinstimmung mit Säy ana 'aus 53 bestehend' Gegen diese Deutung laßt sich von rein sprach lichem Standpunkte aus nichts einwenden, andere Erwagungen führen aber doch dazu, in tripañcasa eine Bildung wie vedisch trieapla, trinara, klassisch tridasa dridasa zu sehen und es dementsprechend als 3 mal 50' zu fassen Das Wort erscheient nanlich noch einmal in Av XIX 34, 23')

yd gṛṭṣyas¹) trīpañcūśih śatam krtyākrtaś ca yé | sarrān 11naktu téjaso rasam yangidas karat ||

Hier empfiehlt sehon die Zusammenstellung von tripaneasa mit sata das Wort als 150 zu fassen und zu übersetzen. Die hundert und funfzig grtsis (Heven ")'s) und die hundert Zauberer, sie alle möge der jangida von ihrer Kraft trennen und saftles maehen."

Eine weitere Stitze erhalt diese Auffassung durch Rv I, 133, 3, 4 aväsäm Maghavañ jahi sardho yätumatīnām | udsām tisráh pañcāsato 'bhiilangair apdvapah ||

<sup>1)</sup> Über den Bajasnya, S 72 2) Altınd Leben, S 284

<sup>\*)</sup> Diese Stell- hat sehon Geldner, K7 NNVII, 217f, zur Frklarung von tripolitekt im Rv. N., 34, 8 berangezogen. Fr fallt aber das Wort in beiden Fallen als 53 auf und meint, diese Zahl sei zum Ausdruck einer unbestummten Vielle it gebruicht. \*) Dies ist die Lesung, die Savans vor sich hatte und die durch die unten an

geführte Stelle aus dem Rgyeda gestutzt wird

1) Bloomfield, SBF Vol NLH, p 671, verkleicht die in Väjasaneyis XVI, 25

Die hier genannten yālumatis sind offenbur mit den grisis des Atharvaveda identisch, und hier erklart auch Säyana tisrah pañcasatah durch trigumita pañcāsatsamkhyām sārāhasatam. Es ist also zu übersetzen 'Schlag nieder, o Maghavan, die Schar dieser Hexen , von denen du hundertundfunfzig durch deine Angriffe niederwarfest'

Ebenso möchte ich nun anch in Ri X, 34, 8 übersetzen 'Zu hundertundfunfzig spielt ihre Schar'\* Ob man daraus den Schluß ziehen darf, daß
in rgwedischer Zeit genau 150 Wurfel zum Spiele benutzt wurden, ist freilich nicht ganz sicher, 'hundertundfunfzig' könnte hier vielleicht einfach
zum Ausdruck einer großen unbestimmten Venge dienen wie das sieherlich
in Ai XIX, 34, 2 und Riv I, 133, 4 der Fall ist Wie dem aber auch sein
mag, die Stelle beweist gedenfalls, daß zu dem Spiele der rgs edischen Zeit
genau so wie zu dem Spiele, das die Ritualtexte und der Verfasser des
Vanaparvan im Auge haben, also, mit anderen Worten, zu dem Spiele mit
Jübhitakanussen eine große Anzabl von Wurfeln nötig wer

Diesem Ergebnisse scheint Rv I, 41, 9 zu widersprechen, wo nach den eineninischen Erklarem von vier Wurfeln, die der Spieler in der Hand halt, die Rede ist Ich glaube spiter zegen zu können, daß jene Erklarung zwar durchaus richtig ist daß aber daraus nicht auf ein Spiel mit vier Wurfeln zu schließen ist, wie das zum Beispiel Zimmer, Altind Leben, S 283 getan hat

#### Glaha

Wurfelpiatz oder Wurfelbrett und Wurfel waren die einzigen Requisiten des Spielers Die Wurfel wurden, wie die Schilderung des Vidliura panditajätaks deutlich zeigt mit der Hand, meht wie bei uns mit einem Becher geworfen Das gleiche Verfahren galt sicherheh schon in vedischer Zeit, aus Av VII 52, 8

krtám me daksine háste ravo me savya dhitah 1

dürfen wir wohl schließen daß man beliebig mit der rechten wie mit der hinken Hand wirfelte Auch beutzutige wird, souel ich weß, nie ein Wirfelbecher benutzt Es kann daher auch in der seben oben angeführten Stelle aus dem Mahäbhirate (11, 56, 3)

glaha unmöglich den Warfelbecher bedeuten wer un Peterborger Worter buch vermutet wird') glaha, von der Wurselgeha, die, wie sehn die indie sehen Grammather gesehen haben mit grah dentisch ist (Pan III, 3, 70!) bezeichnet vielmet zunächst den Griff, die Wurfel den mai zum Wurfe bereit in der Hand gepackt halt, den Wurf in konkreten Sinne \* Desse bereit in der Hand gepackt halt, den Wurf in konkreten Sinne \* Desse

i) Aus demselben Grunde kann ich auch für alederpana und pl alaka nicht die Bedeutung Wurftbecher anerkennen siehe S 120 Ann 1 8 126 Ann 1 9) Preichel, Vol. Stud. I. 83 hat das allerdings in Zwof I gezogen aber Rv. \.

<sup>34, 4</sup> yasydgrdhad védane rûly diçah scheint m'r doch nicht ausreichend um eine Ableitung von \*gradh zu rechtfertigen

Bedeutung hegt hier noch vor, die glahas, die in der Faust zusammen gehaltenen Wurfel, gleichen dem Bogen, die einzelnen Wurfel, die beim Werfen daraus hervorgehen, den Pfeilen. Daher können Mbli VIII, 74, 15 die glahas selbst mit Pfeilen verglichen werden

adyāsau Saubalah Krsna glakān jānātu vai sarān | durodaram ca Gāndīvam mandalam ca ratham prati |

'Heute, o Krsna, soll jener Sohn des Subala erkennen, daß die Pfeile die Wurfe sind, das Gändiva der Spieler<sup>2</sup>) und der Wagen der Spielkreis '

In Mbh II, 76, 23 24 macht Sakum den Vorschlag, um die Verbannung zu spielen

> anena vyavasäyena divyäma purusarsabhäh | samutksepena caikena vanaväsäya Bhärata ||

'Mit diesem Übereinkommen wollen wir spielen, ihr Helden und mit eine m Wurfe<sup>3</sup>)\* um das Leben im Walde, o Bhātata'

Dann fahrt der Erzahler fort

pratizagrāka tam Pārtho glakam zagrāka Saubalah | zitam ity eta Śakunir Yudhisthiram abkāsata ||

'Der Sohn der Prthä nahm den ') an, den Wurf ergriff der Sohn des Subala Gewonnen't sagte Sakum zu Yudbysbura'

Daß glaha hier wirklich die zum Wurfe bereitgehaltenen Wurfel sind, zeigt der genau entsprechende Vers II, 60 9 wo aksän für glaham steht

tato jagrāha Šakunis tān aksān aksatatīvavīt | jitam ity eva Šakunir Yudhisthiram abhāsata ||

Diese Bedeutung Wurf ist im Mahābhārata weiter verbreitet, als es nach dem Petersburger Wörterhuch der Fall zu sein scheint, wo sie nur für II, 65 39 glaham duyāmı cārvangyā Draupadyā, II, 71, 5 imām sabhāmadhye yo vyadetīd glahesu, und V, 48 91 mithyāglahe nirjitā vai nršamsaih, anerkannt wird In Mbh II, 59, 8

alæaglahah so bhibhatet param nas tenava do o bhavatiha Pārtha | soll glaha Wurfeler bedeuten, es ist aber zu übersetzen 'Der Wurf') ist es, der unsern Gegner besiegt, durch ihn nur entsteht hier ein Übel, o Sohn der Prthä

Fur eine Reihe von Stellen außer der schon besprochenen II, 76, 24 wird 'Einsatz' als Bedeutung von glaha aufgestellt, wahrend mir auch lier

<sup>1)</sup> Nılakantha erklart glahân hier ilurch panân

<sup>3)</sup> Im größeren PW wird hier für durodara 'Wurfelbecher' als Bedeutung an gigibn, Böhltingk hat aber die-e Erklärung selbst aufgegebin, da sie im kleineren Wörterbuch fallt Nilakanfha erklart durodara als påka, was sicher falsch ist, vgl die unten angeführte Stelle Wilt VII, 130, 20

<sup>2)</sup> Über samutksepa siehe S 132, Anm 2

<sup>5)</sup> Leb camus, per and samutisepa Nilakantha zu ht glaham sowohl zu pratya griha als auch zu yagriha und faßt es enmai als Fineatz, das andere Mal als Wurfel pratyagriha tam glaham angleakdra tatah Saubalo glaham jagraha palam palutantha.

<sup>1)</sup> Nilakantha pakidhino glatah pano yayapardyayarupo vyaraharah

nur 'Wurf' zu passen scheint Wenn der Kampf unter dem Bilde des Spieles geschildert wird, werden die Vorkampfer als die glahas der Heere bezeichnet So bei dem Zusammentreffen des Karna und Arjuna, VIII, 87, 31-33

tārakānām rane Karno glaho hy āsīd višāmpate tatharva Pandavenanam qlakah Partho hhavat tada il ta era sabhuās tatrāsan preksakās cābharan sma te 1 tatraisam glahamananam dhruran yayaparayaya !! tābhyām dyūtam samāsaktam vijayāyetarāya ca | asmālam Pāndavānām ca sthrtānām ranamūrdhans ||

VI, 114, 44 erzahlt Saniaya

tāvakānām jaye Bhismo alaha āsid višāmvate 1 tatra hi dyūtam āsaktam vijayāyetarāya vā |

VII, 130, 20, 21 sagt Drona

senām durodaram!) viddhi šarān aksān rikāmnate ! glaham ca Saindhaiam rayams tatra dvutasva micavah Sarndhare tu mahad dyutam samāsaktam parath saha |

Es ist meiner Ansicht nach ausgeschlossen, daß glaha hier 'Einsatz' be deute Man kann doch unmöglich sagen, daß das Spiel um Sieg oder Unter gang am Einsatz hange oder daß die Entscheidung des Spieles auf diesem beruhe Der Sieg wird vielmehr durch den Wurf bedingt. Karna und Arjuna, Bhīsma und Saindhava sind also die Wurfe, mit denen die feind hohen Heere um den Sieg smelen

Als Sakunı zuerst mit dem Vorschlage kommt, um die Verbannung zu spielen sagt er (II. 76 9)

amunicat stharro yad vo dhanam pupitam eva tat mahadhanam glaham tv elam érnu bho Bharatar abha !!

In II, 76, 22 wiederholt er

esa no glaha evasko vanavāsāya Pāndavāk 1

In III, 34, 8 ernnert Yudhisthira den Bhimasena an die Sache

tram cāpī tad veitha Dhanamjayas ca punar dyūtāyāgatāms tām sabhām

yan mām braud Dhrtarastrasya putra ekaglakārtham Bharatānām sama-

ksam ||

Es wird also immer wieder betont, daß es sich bei dem Spiele um die Verbannung um einen einzigen glaha handelt. Das wird aber nur verstandlich, wenn man glaha als 'Wurf' faßt, es ist ein einziger Wurf, der über die Verbannung der Kauravas oder der Pandavas entscheiden soll. Auch die Konstruktion von glaha mit dem Dativ des Eingesetzten in II, 76, 22 spricht dafur, glaho ranarāsāya entspricht genau dem samutksepo ranarāsāya in dem oben angefuhrten Verse II. 76, 242)

<sup>1)</sup> Nilakantha durodaram dyudakarınam

<sup>1)</sup> Nilakantha erklart dort samutkeepena ekenawa wacanopakeepena sakrd s will rigmätrenety grihah Im größeren PR wird Aufheben der Hand . im kleineren

Daß glaha an auderen Stellen des Epos und in der spateren Literatur außer 'Wurf' auch 'das, was bei dem Wurfe auf dem Spiele steht' bedeuten kann, soll nicht geleugnet werden. Bisweilen ist es schwer, zu entscheiden, welche Bedeutung vorliegt. So bezeichnet z. B. Yudhisthira in II, 65, 12 den Nakula als glaha und zugleich als dhana.

Nalulo glaha etaiko viddhy etan mama tad dhanam |
Ich glaube, daß auch hier zu übersetzen ist "Nakula (gilt) der eine Wurf,
wisse, daß dies mein Einsatz') ist, und daß Yudhisthira auch hier hervorheben will, daß er den Nakula auf einen Wurf setzt Jedenfalls ist an
Wurf' als Grindbedeutung von glaha festzuhalten, und ich höffe spater
zeigen zu können, daß sie auch in Av IV, 38, 1—3 anzunehmen ist

# Die Technik des Pāsaka-Spieles

Die außere Teehnik des päšaka-Spieles wird in der Jätaka-Stelle sehr auschaulich geschildert. Wie sehon erwahnt, nimmt der Spieler die Wurfel in die Hand. Dann rollt er sie in der Hand durcheinander (hatthe vattetvä) und wirft sie nach oben in die Luft (ätäse khipi). Fullen sie ungunstig, so hat er das Recht, sie wieder aufzufangen, solange sie noch in der Luft sehweben und den Winf zu wiederholen, von diesem Rechte macht ja der König Gebrauch, bis es ihm durch Punnikas Zaubermacht unmöglich gemacht wird, die Wurfel zu fangen. In der Fahigkeit im Nu zu erkennen, ob die Wurfel richtig oder falseh fallen, besteht wie der Erzahler hervorhebt, die Geschieklichkeit des Spielers (rūjā pātasippamhi sukusalatāya pāsake altana parājajāja bhassante šatvā).

Auch im Mehābhārata wird bekanntlich öfter die Geschicklichkeit, die dias Wirfelspiel erfordere, betont In II, 56, 3 bezeichnet Sakun das Spiel als eine Fertigkeit in der der Kundige den Unkundigen besiegen könne aksan ksipann aksatah san sidean andaro jaye

In II 48, 20 21 ruhint er sich seiner Geschickhehkeit im Spiele det ane kušalaš cāham na me "sīt sadršo bhum | trini lokeni Kauraiya lam team dyāle samāhraya | tasyāksak ušalo rājann ādāsye 'ham asamšayam | rājyam sriyam ca lām diplām tradartham purusarsahha ||

wahrend er anderer-eits von Yudhisthira wegwerfend sagt, er hebe zwar die Wurfel, verstande aber mehts vom Spiel (II, 48, 19)

dyūtapriyas ca Kannteyo na sa jānāti devitum2) |

Yndhisthira selbst halt sich naturlich für einen guten Spieler und ruhmt sich

das Hinwerfen eines Wortes, Anspielung auf für samutksepa angegeben. Die Über einstimmung von 11-76-22 und 24 zeigt, daß alles das nicht richtig ist

<sup>1)</sup> dana kehit in dan alten vedischen Smit von Einsatz in d $\sigma$  Schlierer d $\sigma$  Spieles immer wieder, siehe II 60, 7, 61, 2–6–10 13 17 29–23 27 39, 63.4 c. 5–10

<sup>1)</sup> Der Vers wird mit der Abweichung en für so in 11, 49 30 wiederlich.

ın IV, 7, 12 seiner Geschicklichkeit genau so wie Sakuni, aksan prayoktum Lusalo 'smi devinām

Man könnte wegen der Ahnhehkeit der Ausdrucke versucht sein, diese Stellen im Sinne der Jätaka Erzahlung zu deuten Es ist dabei aber doch zu bedenken, daß es sich im Mahäbhärata nicht um das Spiel mit zāšaks, sondern um das Nissespiel handelt'), bei den es auf das rasche Erkennen von Augenzahlen gar nicht ankommen kain, und ich gliube daher, daß die Geschicklichkeit, von der im Mahäbhärata die Rede ist, in etwas anderem berüht, namlich in der Zahlkunst, die wir spater kennenlernen werden

### Die Avas und ihre Namen

Kehren wir jetzt zum Vidhurapanditajätaka zuruck. Nach der Darstellung des Jataka gab es 24 verschiedene äyes von denen jeder der beiden Spieler sich vor Beginn des Spieles einen wahlt. Wem es dann gehingt den gewählten zu werfen, der hat gewonnen

Es kanu darnach keinem Zweifel unterhegen daß äya soviel wie 'Wurf', d h eine bestimmte Anzahl oder Verbindung von Wurfelaugen bedeutet, und das wird durch die Päśakakevall bestatigt. Hier wird in V 168 der Wurf 431 ausdruchlich als äus bezeichnet.

catuskādau trikam madhye padam cavrāvasānskam [
esa ayah pradhānas tu šakatam nāma namatah [
Und auch in V 35 ist sicherlich zu lesen

padam pūriam trikam madhye catuşlom cūvasānikam | āyo2) 'yam vijayo nāma tasya valsyāmi cinhitam ||

Da man, wie wir schon sahen, beim Wurfel Orakel entweder drei vier eine durch Abzeichen unterschiedene Wurfel auf einmal oder einen vierseitigen Wurfel dreimal hintereinander warf so ergeben sich 64 verschiedene Wurfe, denen sowohl in dem ersten Wurfel Orakel des Bower Manuscripts als auch in der Päärkakevali besondere Namen beigelegt werden. In der erstgenannten Schrift, wo die Permutationen geleer Gruppe die gleichen

444 cantayānta\*) 321 dundubhi 333 narīkki 442 rgs 222 pattabandha 422 pre vyū 111 kalavaddhi 332 vit 443 šāpata\*) 114 karna 343 māli\*) 322 sajā

Namen tragen, sind es die folgenden\*)

1) Nir in Mbh IV. 7, 12 ist wohl eher an das påsaka Spiel zu denken siehe S 125f 2) BA dydyam, LU anko LL prasno BB påso was Schröter in den Text auf

genommen 1 at

3) Die Reihenfolge ist die in dem Werk befolgte

4) Die Permutationen 434 und 344 werden als zweiter und dritter élpola be zoielinet und so analog bei den folgen len Gruppen

1) Dr Name steht im Text bei 334 und fehlt versehentlich bei 343 mil 433

324 tahula1) 331 Lāna oder kana3) 414 *Lūta* 311 cuñcuna 221 pāñcī oder pañcī 421 bhadrā2)

341 šalta oder šalta 112 [harī4]

Die meisten dieser Namen kehren in der Päsakakevali wieder, doch ist die Verteilung auf die einzelnen Wurfe nicht immer dieselbe. Ich gebe ım folgenden eine Liste, indem ich den Namen, den die Gruppe in dem ersten Wurfel Orakel des Bower Manuscripts (B MS) führt, voranstelle<sup>5</sup>)

111 B MS kālaviddhi P kohhana

- 112 B MS thar: P lartari Dies ist die Lesart von BA und BB. LE und LU lesen patitā usakartari fur patitā tava kartarī. Ich habe keinen Zweifel daß kartari aus khari oder dem synonymen garda bhit) verderbt ist
- 113 B MS cuñcuna P ciñcina Die beiden Ausdrucke sind naturlich identiseli
- 114 B MS karna P karnikā (auch in G) Eine Handschrift hat nach Hoernle Bower Manuscript, S 219 kartari Die langere Form karnika ist dem Metrum zuliebe gewahlt. Das Geschlecht schwenkt auch sonst bei diesen Namen zwischen Maskulinum und Femi nınım
- 121 B MS Lhar: P kein Name Vielleicht ist palo 'yam (so LE, BA našale BB pašakah LU pašaka) in pašo 'nam patitas tava an die Stelle des ursprunglichen Namens getreten, wie bei 411 natitam hy aira karanam in BB durch pasake patitam tava ersetzt worden ist
- 122 B MS bañer P rasa Fur raso liest BB paso Schröter hat ramo in den Text gesetzt vaso und paso sind sicherlich Verderbnisse son väñei.
- 123 B MS dundubh: P dundubh: nach BA und LU Temininum nach BB Maskulmum
- 124 B MS bhadra P bhadra, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher
  - 1) Die Gruppe 234 fehlt im Text

1) Die Gruppe 124 fehlt im Text Bei 412 fehlt der Namo und der Spruch 3) Bei 313 steht kanah tantra, bei 133 kanatantrah, was sich vielleicht auf den

- Begleitspruch bezieht und 'der Spruch für den Adna Wirf' zu übersetzen ist. Hoernle scheint, nach seiner Bemerkung auf S 197, Anm 3 zu urteilen die Namen überhaupt nicht als die Namen der Wirfe, sondern als die der Spruche zu betrachten, was nicht richtig sein kann da sie wie wir sehen werden, auch außerhalb der Orakel beim Wurfel spiel vorkommen
  - 4) Die Gruppen 121 und 211 feblen
- 1) BA BB LE und LU sind die von Schröter für seine Ausgabe benutzten Handschriften G ist das Manuskript einer anderen Rezension, von der Hoemle Auszuge mitgeteilt hat In der dritten Rezension, die sich um Bower Manuskript findet, sind Wurfnamen selten Merkwurdigerweise hat Schröter, wie aus seinen Bemerkungen auf S AVII bervorgeht die Namen zum Teil gar meht als solche erkannt

1) Siehe diruber 5 140

- 131 B MS cuñcuna P dundubhi, m. das in B MS 132 bezeichnet Die Lesung dunduble ist aber nicht sieher, LE und LU haben subho 'yam fur dundubhih Es heet die Vermutung nahe, daß dundublish and cuncular, cuncular oder cincinis verderbt ist
- 132 B MS dundubhi P dundubhi, nach BA und LE Femininum, nach LJI Maskulmum
- 133 B MS Lana P manthin Die Lesung manthinah beruht auf Konjektur, LE und LU liaben manthanah BA mathaneh. BB chennam
- 134 B MS śakti P znana
- 141 B MS Jarna P kem Name
- 142 B MS bhadra P dundubh: nach BA Femininum, nach BB, LE und LU Maskulmum. In R. MS bezeichnet dundubli 132
- 143 B MS śakts P śakti oder śakts LU hest falschlich satyā fur śaktyā
- 144 B MS Lūta P prsa (auch m G), das m B MS 244 bezeichnet
- 211 B MS Ihari P dundubhi In B MS ist dundubhi der Name von 213
- 212 B MS pañer P dundubhe nach BA und LU Femininum nach BB und LE Maskulinum In B MS bezeichnet dundubhi 213
- 213 B MS dunduhli P dunduhlu nach BA Femininum nach BB.
- LE und LH Maskulmum 214 B MS bhadra P bhadra, mit Wechsel des Geschlechts wie vorher
- 221 B MS naffel P nattra wofur LE mitra bietet. Ich bin uberzeugt,
- daß beides nur Verderbnisse von pāñcī sind 222 B MS nattabandha P kem Name
- 223 B MS saiā P kūta Fur kūto 'yam liest aber LE vatsetham, was sajeyam als ursprungliche Lesart wahrscheinlich macht
- 224 B MS presua P prasna (auch in G) Eine Handschrift hat nach Hoernle Bower Manuscript S 218 kuta Ich bezweifle nicht, daß praśno 'yam aus presyo 'yam verderbt ist, vgl 422
- 231 B MS dundubh: P dundubh: nach BA und LE Femininum nach BB und LU Maskulmum
- 232 B MS said P Luta In B MS bezeichnet Luta 144 und seine Permutationen
- 233 B MS exts P dandable much BA Ferramonum much BR LE und LU Maskulinum In B MS bezeichnet dundubhi 231
- 234 B MS vahula P bahula mit Wechsel des Geschlechts wie vorher
- 241 B MS bhadra P dundubhi nach BA und BB Maskulinum, nach LE und LU Femmuum, in BA und BB außerdem auch ersa ge nannt In B MS bezeichnet erva 244 dundubhi 231
- 242 B MS premā P kem Name
- 243 B MS rahula P kem Name
- 244 B MS trea P trea, das sich auch in der Rezension des Bower Manuscripts findet

- 311 B MS cuñcuna P dundubhi, nach BA und LU Feminnum, nach BB und LE Maskulnum In B MS bezeichnet dundubhi 321, vgl aber auch die Bemerkung unter 131
- 312 B MS dundubhi P dundubhi, nach BA und LU Femininim, nach BB und LE Maskulinum
- 313 B MS kāna P pātrika, n pātrikam findet sich niir in LU, BB hat anstatt dessen pāśakah, BA und LE pāśake, was Schröter in den Text aufgenommen hat
- 314 B MS šaktı P saktı, fem
- 321 B MS dundubhi P kartar: Anstatt patitā tava kartari hest BA patitā visakartari, was Schröter in den Text gesetzt hat Ich glaube, daß kartari auch hier Verderbnis von khari ist, das in B MS 121 bezeichnet, vgl die Bemerkung zu 112
  - 322 B MS sayā P bahulā In B MS bezeichnet tahula 324
  - 323 B MS viti P tripadi
- 324 B MS vahula P saphalā Ieh bin uberzeugt daß saphalā aus bahulā verderbt ist Die Femininform erscheint in P auch sonst, siehe 234, 322
- 331 B MS Lāna P dundubh: nach BA und LE Femminum, nach BB und LU Maskulinum. In B MS bezeichnet dundubhi 321
- 332 B MS viti P kein Name Vielleicht stand aber der Name ur springlich an Stelle von päśake in päśake patitam (LU paśakas patitas) tava, vgl die Bemerkung zu 121
- 333 B MS navilli P kein Name falls er nicht in niscitam (BB niscauam) steeken sollte
- 334 B MS mäli P mälini Die beiden Namen sind naturlich identisch G hat prechakā
- 341 B MS šaktı P kein Name
- 342 B MS vahula P kem Name
- 343 B MS mäls P kein Name In G wiederum prechakā
- 344 B MS sāpata P sakatī Fur sakatī liest BB šakato Beide Formen sind zweifellos verderbt aus sāpatā, der Fomminform zu sāpata Den Beweis hefert die Fassing in G trikam pāram catuskau drau dršyate taus sampadā, wo fur sampadā natūrheh sāpatā zii lesen ist Wahrscheinheh steckt sāpata auch in dem stark verderbten Verse der Rezension des Bower Manuscripts dhanadhānyad ca te pārmaā asti sarrevasya sam padā
- 411 B MS karna P küranî So hest Hoernle, Bower Manusenpt, S 220 LE und LU le-en küranam, das sich auch in G findet Eine Handschrift hat nach Hoernle vrsa BA und BB haben keinen Namen, da sie den Versschluß ge indert haben Daß küranî, das naturlich auf karna rurnekgeht, die richtige Form ist, beweist die Le-art pathä für patham in BA und LE Le-

- hat Geschlechtswechsel stattgefunden wie in den oben ange fuhrten Fallen
- 412 B MS bhadra P kem Name
- 413 B MS salti P salts, fem
- 414 B MS Luta P kuta Der Vers lautet in allen von Schröter be nutzten Handschriften richtig dairanukülyatah sadhu kuto 'yam natitas tava Schröter hat falschlich sädhu küto zu sädhukrto ver undert
- 421 B MS bhadrā P kem Name
- 422 B MS presya P presya Die richtige Lesart presyo 'yam patilas tara steht in BA, Schröter hat die falsche Lesart von LE und LU prektug 'uam in den Text gesetzt. In G findet sich die Feminin form preksā (preksevam patitā tara), die naturlich in presuā zu verbessern ist. Der Wechsel des Geschlechts ist wie in den oben angefuhrten Fallen
- 423 B MS vahula P kein Name
- 424 B MS was P kein Name
- 431 B MS fakti P fakata, n BB hest aber fakato, LU fakunam fur Sakatam Unter 344 haben wir Sakati Sakata als Verderbnis von sanata kennengelernt ihrer ist sakata offenbar aus sakti verderbt Dafur spricht auch daß in der Fassung von LU esa ayah pradhanas tu šakunam nāmna manoramam ein zweisilbiger Name durch das Metrum gefordert wurd
- 432 B MS vahula P kem Name
- 433 B MS mali P marjani Da unter 334 dem mali des B MS ein malini in P entspricht, so hege ich keinen Zweisel daß marjani aus mālins verderht, ist
- 434 B MS sāpata P saphalā Auch hier ist saphalā sicherlich aus śapata verderbt Fur die Femininform vergleiche die Bemerkungen
- zn 344 441 B MS küla P küla Der richtige Name steht in BA, LE und LU lesen 'dhruro, BB lasto fur Lato G hat prechaka, andere Hand
- schriften nach Hoernle, Bower Manuscript S 216 kralacah 442 B MS cross P cross Dor Name stout such in G and in dec Re zension des Bower Manuscripts
- 443 B MS śāpata P rāmā
- 444 B MS cantavanta (!) P kein eigentlicher Name, die drei Vieren werden aber als die drei weisen Stiere bezeichnet (1 reabhās ca travo uatra vatitās te vicaksanāh)

Die Namen der Wurfe in der Pasakakevali sind also, wenn man von dem Geschlechtsunterschied und kleinen Verschiedenheiten im Bildungs suffixe absicht in 18 Fallen denen des ersten Orakels im Bower Manuscript völlig gleich, in zwei Fallen so ahnlich daß ihr Zusammenhang noch dent

lich erkennbar ist (113 ciñcini fur cuñcuna, 411 Larani fur karna). In 16 Fallen fehlt der Name, doch besteht bei 121, 332, 333 der Verdacht. daß er erst durch handschriftliche Verderbins geschwunden ist. In 13 Fallen braucht die Pasakakevali die Namen anders. Zum Teil werden wir es auch hier mit handschriftlichen Verderbnissen zu tun haben, so bei 223 Lüta (aber handschriftlich auch ratsa) für saja und vielleicht daher auch bei 232 kūta fur sasū In anderen Fallen aber scheinen schon Verschen des Verfassers selbst vorzuliegen, so, wenn er dundubhi (eigentheli 132, 213, 231 321) für 142, 211, 212, 233, 331 verwendet, vrsa (eigentlich 244) für 144. vrsa (eigentlich 244) oder dundubhi (eigentlich 231) für 241. Lartari, falls dieses aus Lhari entstellt ist, (eigentlich 121) für 321, bahula (eigentlich 324) fur 322 Auch bei dundubh; (eigentlich 132 und 321) für 131 und 311 hegt vielleicht ein Versehen des Verfassers vor. dundubli könnte aber auch aus dem zu erwartenden cuñcuna verderht sein. In 16 Fallen endhah hat die Pāśakakevalī neue Namen Von diesen sind aber die meisten sicherlich nur Verderbnisse, se 112 (und wahrscheinlich auch 321) kartari für khari (oder gardabhī), 122 vāsa (pāša) fur pāñci, 221 pattrī fur pāñci, 224 prašna fur presua. 324 sanhalā fur bahulā, 344 sakatı fur sapatā, 431 sakata fur saktı, 433 marjanı fur malini, 434 saphala fur sapata Es bleiben sechs Namen 111 sobhana anstatt kālaviddhi. 133 manthin (Konjektur) anstatt kāna. 134 vijaya anstatt šalti, 313 pātrika anstatt kāna, 323 tripadi anstatt viti 443 rāmā anstatt sāpata Bei dem verwahrlosten Zustande, in dem sich der Text der Pāśakakevali befindet, ist die Frage, ob wir es hier tatsieliheli mit neuen Namen oder nur mit falschen Lesungen und Schreibfehlern zu tun haben zur Zeit überhaupt nicht zu lösen. Es bedarf dazu der Heran ziehung eines viel größeren handschriftlichen Materiales als es Schröter fur seine Ausgabe benutzt hat, vor allem mußte die durch G reprasentierte zweite Rezension des Werkes vollstandig vorliegen

Wie immer aber auch das Urteil über diese letzte Gruppe von Namen laten mag die in dem ersten Orakel des Bower Manuskaptes vorkommen den Namen and jedenfalls für uns von großem Interesse weil sie nieht bloße Erfindingen der professionellen Wahrsager sind, sondern Ausdrucke die von altersher beim eigentlichen Würfelspiele ublich waren. Das wird durch das Vidhirnapanditajätaka bewiesen, wo eine Reihe dieser Namen wiederkehrt. In der Prosaerzihlung werden mäli') särata') bahula santi und bhadrä als Beispiele von ägas genannt, in den Gäthas werden außer diesern'i noch die beiden kälas (durc kälä) mandalä, ran, mem, sannhatta

<sup>1)</sup> So in den singbalesischen Handschriften, in den birmanischen mälikam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die singhalesischen Handschriften haben etrajam, die birmanischen falschisävattam.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Abweichungen zwischen den Formen der G\(\text{a}\)thas und denen der Prosa sind unbedi intend. Des Metrums wegen wird in den Gath\(\text{a}\)thas mollika für m\(\text{a}\)in in mall und einmal bhadrale in ben \(\text{b}\) de lag gebruight. Für selentam und \(\text{d}\)traffic für den G\(\text{d}\)thas is der der habe selentam.

und litthirā, also im Ganzen zwölf, aufgeführt Von diesen lassen sich mält, säivata, bahula und bhadrā ohne weiteres mit den Namen mält (mälnī), säivata, vahula (bahula) und bhadrā (bhadra) der Wurfel-Orakel identifizieren P. santi ist wahrscheinlich in aatti zu verbesseen und reflektiert sk salti (salti) Möglicherweise ist aber auch für dute lälä dute känä zu lesen und känä den karna und käna des ersten Orakels gleichzusetzen. Die übrigen Namen haben in den Orakeltexten keine Entsprechung

Eine weitere Frage ist es, ob die Namen, die sich gleichlautend in dem Jätaka und in den Wurfel Orakeln nachweisen lassen, in beiden Werken die gleichen Wurfe bezeichneten. Nach dem ersten Orakel des Bower Manuskriptes bezeichnet mäli 343, sanata 443, vahula 324, bhadra 421 und die iedesmaligen Permutationen dieser Gruppen. Nach der Gäthä heißt ein 'Achter' (atthaka) mālika, ein 'Secliser' (chaka) sāvata, ein 'Vierer' (catulla) bahula, ein 'aus der Verbindung zweier Verwandter bestehender' (disbandhusandhika) bhadraka Ich muß gestellen, daß mir die letzteren Angaben unverstandlich sind, und daß es mir immöglich ist, sie mit denen der Orakeltexte in Einklang zu bringen. Ebensowenig verstelle ich die Behauptung, die sich sowohl in der Prosa des Jataka wie in den Gathas findet, daß es 24 Wurfe (aug) gebe, da sich weder bei drei noch bei einer großeren oder geringeren Anzalil von pasalas und einerlei, ob man die Gesamfsumme oder die Kombinationen der Augenzahlen als Wurf be trachten will, ie 24 verschiedene Wurfe ergeben können. Auffallig ist auch, daß in der Gatha, die doch offenbar eine Aufzahlung der auss enthalten soll, nur zwölf mit Namen genannt werden

Wir mussen uns also darauf beschrunken, zu konstutieren, daß die Bedeutung dieser Namen, sei es zeitlich, sei es lokal, verschieden war, die Tatasche, daß sie alte Spielausdrucke sind wird aber durch eine Stelle des Mrechakatika erhartet. Dort klagt der Masseur, der seine zehn Gold stucke im Wurfelsmele verloren hat (IL.1)

navabandhanamukkäe 11a gaddahie kā tādīdo mhī gaddahie | Angalāamukkäe 11a šattie Ghadukko 11a ghādīdo mhī šattie ||

'Ach, ich bin geschlagen von der gaddahi wie von einer Eselm die eben von der Fessel befreit ist, ich bin getötet von der fatit wie Ghatotkaca von dem Speere, den der Angakonig schleuderte 'Pritvidhara erklart in seinem Kommentare gaddahi und satti als Synonyme von kapardaka, es kann aber keinem Zweifel unterliegen, daß es sich hier im Warfe handelt'), und daß satti mit dem fakli gaddahi, 'Beelm', nut dem gleichbedentenden khari des Wurfel Orakels identisch sind

und sărato zu le-en. Das Geschiecht schwantt bei deu a Stammen biswe len zwischen Maskulnum und Neutrum māliko neben mālikam, sāmato neben sāratari, bahnlo neben bānlum. Fbenso steht neben bāndrā bāndrakm

<sup>1)</sup> Vgl d n ähnlichen V II, 9, auf den wir noch zuruckkommen werd n

Recht unsicher ist es ob auch in Mbh III 59, 7 einer dieser äya Namen verliegt. Dort sagt Puskara zu seinem Bruder Nala, als er ihn zum Spiel überreden wil

divyāiety abraiīd bhrātā vrseneti muhur muhuh |

Das Wort vrsa kann hier nicht den Hauptwurfel (al samulhna) bedeuten. wie Nilakantha und darnach die Petersburger Wörterbucher angeben, da von einem Wertunterschiede zwischen den Wurfeln niemals die Rede ist Wenn vrsa uberhaupt ein Ausdruck des Wurfelspieles ist, so kann es mit ein aug sein 1), den Puskara zu seinem Wurfe wahlt, wie im Jataka der Konig den bahula oder Pinnaka den savata wahlt Damit wurde bewiesen sein, daß nicht nur die Namen der Wurfe, sondern auch die ganze Spiel weise, wie sie das Jātaka schildert, also das pāšaka Spiel, dem Dichter des Nalopaklıyana bekannt war Das ist aber, wie schon bemerkt, sehr un wahrscheinlich. Und es ist zu heachten, daß andere einheimische Auteren ersa luer in ganz anderem Sinne verstehen, sie fassen es als 'Stier' Soma deva, Kathas LVI 294ff erzahlt ausführlich wie Nala einst im Hause des Puskara einen sehönen weißen Stier namens Dänta erblickte und ihn zu besitzen wunschte. Puskara weigerte sich ihn dem Bruder zu sehenken war aber bereit mit ihm darum zu spielen, und so begann das verhangnis vella Spiel Kurzer und in engerem Anschluß an das Epos aber in dem Hauptpunkte durchaus übereinstimmend, stellt Ksemendra die Sache dar Bharatamañiari III. 451 sagt Kali zu Puskara

aham sahāyas te dyūte erso bhūteā purahsthetah

dvaparāviskrtair aksaih panam mām eva kalpayeh ||

Fur diess Auffassung von ersa spricht ferner der Umstand daß es in Mbh III. 59. 6 von Kali heißt daß er zum erso gawin geworden sei

evam uktas tu Kalına Puskaro Nalam abhyayat

Kaliś cawa wrso bhutrā garām Puskaram abhyayat ||

Daß der erso garum derselbe sein muß wie der im folgenden Verse genannte ersa, laßt sich nicht bestreiten. Nilakantha erklart den Ausdruck daher auch im Einklung mit seiner Deutung von ersa atra gosabdo lakstala kanangik sasabdatwiegeen prisen trattate [er sich srestlich prisensentlah?] Bei der oben vorgetragenen Auffassung von ersa mußte man entweder go als bild liche Bezeichnung der ägas betrachten oder i 1750 garüm einfach als Synony in von ersah fassen. Es ist aber nieht zu beignen daß alle diese Erklarungen etwas sehr Gerwungenes haben und ich möchte es daher für wahrschein licher lailten, daß ersa hier tats ichheh, wie Somadeva und Ksemendra wollen im eigentlichen Sinne zu nehmen ist?

<sup>1)</sup> Nach d m ersten Orakel des Bower Manuskriptes ist es 442

Auch Caturbhujamism numnt den Ausdruck im uneigentlichen Sinne Seine I rikhrung lautet nach einer Handschrift im Britischen Museum gardin blitindin | vren bellieurdah

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auch abgesehen von der zweitelhaften Bedeutung von erge ist die Durstellung des Nalop\klivana in diesem Abselmtt recht unklar. In 111, 59, 3 ist erzahlt worden,

Wenn sich die Spielweise, wie sie das Jätaka schildert, somit auch fur das Mahāhhārata nicht erweisen laßt, so tritt fur ihr verhaltnismaßig hohes Alter doch noch ein anderes Zeugnis ein In II, 1, 10 lehrt Panini, daß al «a. salākā und em Zahlwort mit vars zu emem Avyavibhāva Kompositum verhunden werden (alsasalālāsamlhuāh parinā). Dazu ist uns ini Mahābhāsva eine Kārikā erbalten

> aksādayas trityāntāk pūrtoktasya vathā na tat 1 kıtararyarahare ca ekatre "Lsasalakanoh ||

In der Redeweise der Spieler (uerden) alsa usw im Instrumental (mit par komponiert, um auszudrücken), um wieviel (der Wurf) anders ist als der vorher gesagte, alsa und salākā ( sedoch nur, wenn sie) im Singular (stehen)1) '

Man sagt also alsapar, fur "alsena para") 'um emen Wurfel anders'. salākāpari fur \*salākayā pari 'um em Spanchen anders', ekapari fur \*ekena pare 'um eins anders', usw. Wir werden auf diese Regel hei anderer Ge legenheit noch zuruckzukommen haben, hier kommt nur der Ausdruck pürvoklasya in Betracht, aus dem mir hervorzugehen scheint, daß der Ver fasser der Kärikä eine Art des Wurfelsmeles kannte, bei der es, ebenso wie ber dem Spiele im Jataka, darauf ankam, einen vorher bestimmten Wurf zu werfen<sup>3</sup>)

# Die Ayas und ihre Namen

Außer den besprochenen Namen von ayas begegnet uns in der vedischen, epischen und klassischen Literatur des Sanskrit und des öfteren auch im Pali noch eine Reihe von hierhergehörigen Ausdrucken, deren Wahre Bedeutung, wie ich glaube, hisher vielfach verkannt worden ist. Es sind leta, treta, dvanara, kalı, abhıbhü, ak saraia und askanda. Nach den Petersburger Wörterbuchern sind kria, treta, deapara und kalı die Namen desiemgen Wurfels oder derienigen Wurfelseite die, der Reihe nach, mit 4, 3, 2 oder emem Ange bezeichnet ist'), abhibhu und askanda werden dort als 'ein bestimmter Wurfel' erklart's) Die Annahme, daß die einzelnen Wurfel

daß Kah nach zwolf jahrigem Warten in Nala eingefahren ist, und, nach dem weiteren Verlauf der Geschichte zu schließen, bleibt er offenbar auch bis zu dem Augenblick in ihm, wo Nala bei dem Vibhitakabaum von Rtuparua das alsahrdaya empfängt In III, 59, 4-6 aber schen wir ihn plötzlich sich wieder außerhalb Nalas bewegen und in den trea verwandeln Boths Versuch, diese Schwierigkeit zu lösen (ZDMG II., 124) schent mir nicht gegliekt

<sup>1)</sup> Ich habe mich bei der Übersetzung der Regel des Rates Kielhorns zu erfreuen gchabt

<sup>\*)</sup> Die Ausdrucke \*akgena purs, \*Sakikayi purs, \*ekena pars, usw werden in der wirklichen Sprache me gebraucht, da dafür stets die Komposita eintreten

<sup>1)</sup> Patanjah unterdruckt bei semer Erklärung das ukta ayathajanjak duotue 1 alsenedam na tathā ertiam vathā z ūrvam ets 1) Im größeren PW wird unter dedpara die erste Alternative als die wahr-

schemhehere bezeichnet

<sup>4)</sup> Nach dem klemeren PW -t askanda die Bezeichnung des vierten Wurfels

verschiedene Augenzahlen hatten, ist durch nichts gerechtfertigt, und damit fallt auch die Vermutung fort, daß jene Namen bestimmte Wurfel bezeichnen könnten. Für die zweite Vermutung, daß ise sieh auf die Wurfelseiten beziehen, lassen sich allerdings auch einheimische Zeugnisse anführen. So wohl Nilakantha zu Mbh. IV, 50, 241 als auch Änandagiri in seinen Erlauterungen zu Samkaras Kommentar zu Chändogya-Upanisad IV, 1, 42 erklarten kria, treiä, diäpara und kah in diesem Sinne. Diese Erklartung ist aber nicht nur an einigen Stellen unmöglich 3, sondern steht auch, wie wir selen werden, in direktem Widerspruch zu anderen Angaben, und da sich außerdem nachweisen laßt, daß Nilakantha an anderen Stellen jene Ausdrucke vollkommen mißverstanden hat, so glaube ich, diß wir in diesem Falle den Worten der beiden Kommentatoren keinen Glauben zu schenken brauchen. Wir mussen also versuchen, die Bedeutung der Namen aus den Texten selbst zu ermitteln

Dafur ist nun zunachst eine Reihe von Stellen von Wichtigkeit, in deneu krla, tretä usw als ayas bezeichnet werden Taittirfjas IV, 3, 3, 1—2 werden gewisse Backsteine mit allerlei Dingen identifiziert. Unter anderem heißt es dort, die östlichen seien unter den ayas das krla, die sudlichen die tretä, die westlichen der dtäpara, die nördlichen der äskanda, die in der Mitte befindlichen der abhibhu Satapatliabr XIII, 3, 2, 1 wird der catu stoma das krla unter den ayas genannt. Satapatliabr V, 4, 4, 6 wird beschneben, wie dem König funf Wurfel in die Hand gegeben werden, daran wird die Bemerkung geknupft esa it ayan abhibhür yat latir esa hi sarrän ayan abhibhavati, 'dieser kali wahrlich beherrselt die ayas, denn dieser beherrselt die ayas' 9) Dagegen heißt es Chändoga Up IV, 1, 4, 6 yathä krtäya vijitäyädhare 'yäh samyanty evan enam sarvam tad abhisamets yat kinca prajüh säähu kurvanti, 'wie dem krla, wenn man mit ihm gesiegt hat'), die niedrigeren ayas zufallen, so fallt diesem (Raikva) alles zu, was inniner die Geschöpfe Gutes tun'

Was 1st nun aya? Ein einfaches Synonym von aksa also 'Wurfel', wie die Petersburger Wörterbucher angeben, kann es meines Erachtens

Kraineuaskadvitricaturankānkitaih pradešair ankacatustayavun pāšo blavati | tatraikānkah kalir diyanko dvāparas tryankas tretā caturankah kṛtain

<sup>3)</sup> Nach der umstandischen Frklarung von kria, die ich hier übergehe führt Ännadigun fort algasya yasmu bhöge truyo "nich va trethadmöga bhavatı | yatra tu didi ankau an didparandmakh | yatrata "nich an kalasamija it vibi jaja hi.

<sup>3)</sup> Ich branche nur auf G 9) des Vidhurapanditauitaka zu verweisen

<sup>4)</sup> Kürzer druckt sich das Taittirivabr an der entsprechenden Stelle (1, 7, 10, 5) aus, hier heißt es in bezig auf jene Wurfel nur ete vin sarre 'yih, 'dies sind alle ayas.

b) Diese Fassing von cytthyn, die auch Deußen in sciner Übersetzung vertritt, halte eich für die richtige. Da man, wie aus Apastamba, Smutas V. 20, 1 her orgebt, kfam cytholi, der siegt mit dim kfañ, sagte, se konnte man nuch von einem kfor cytholin in der angegebenen Bedeutung reden. Böhtlingks Konjektur cythordyn ist also falsch. I bensowenig hat meiner Anseiti nach cytha etwas mit dem in R. I. 20, 10. II, 12, 5 erscheinenden Wort cyt zu tim, wie es Deußen für möglich balt.

unmöglich sein, da kria usw dann die Namen verschiedener Würfel sein mußten, die Annahme einer Verschiedenheit der Wurfel aber, wie sehon vorhin bemerkt, unberechtigt ist Taittiriyas IV, 3, 3, 1-2 faßt Säyana das Wort als Weltalter (ana) ungariseah), und meht nur krta, treta und drapara, sondern sogar askanda und abhibha sollen die Namen von Weltaltern sein2) Es braucht eigentlich kaum gesagt zu werden, daß diese Dentung völlig verfehlt ist Daß aya em Ausdruck sein muß, der sich auf das Wurfelspiel bezieht, geht schon aus Satapathabr V. 4, 4, 6 und den aus dem Taittiriyabrahmana und der Chandogaa-Upanisad angeführten Stellen hervor, es wird weiter bewiesen durch Vajasaneyis XXX, 8, wonach der Spieler beim Purisamedha den ayas geweiht wird (ayebhyah kitaram)3), und At IV. 38, 3, we die beim Wurfel-piel helfende Ansara 'sie, die mit den ayas umher tanzt', heißt. Die richtige Erklarung gibt Sayana in seinem Kommentar zu der letztgenannten Stelle Er umschreibt dort augih durch aksagatasamkhyärisesaih krtädisabdaräcyaih und bemerkt wester chädayah pañcasamkhyāntā ak-aursesā ayāh4) Drs Spiel, um drs es sich hier handelt. werden wir noch genauer kennen lernen, wir werden schen, daß es dabei darauf ankommt, nicht eine bestimmte Zahl von Augen, sondern eine bestimmte Zahl von Wurfeln zu werfen. Diese Wurfelzahl, die sich beim Wurfeln ergibt, heißt nach Sayana aya Aya bedeutet also Wurf, wenn man darunter das Ergebrus des Wurfelns versteht, und es hegt so die Vermutung nahe, daß ava das cleiche Wort ist wie das ava des Jataka und der Pasakakevalı Bewiesen wird die Identitat durch das Jyotisa, wo wir tatsachlich aus als Bezeichnung der Zahl 4 - naturlich mit Rucksicht auf die Gruppe kria treia, drapara, kali - finden) Somakara erklart hier allerdings aya als Weltalter und beruft sich dabei auf das Wort der éruit kriam äyänäm Dis ist aber sieherlich ein ungenaues Zitat und gemeint ist die oben angefuhrte Stelle aus dem Satapathabrähmann (XIII, 3, 2, 1 krtenāvānām) wo, wie ich gezeigt zu haben glaube, ava gerade Wurf bedeuten muß \*

Die Bedeutung Wurf paßt nun fur kria, treta drapara kalı, ablıbhu

<sup>1)</sup> Nach dem Herausgeber des Textes in der Bibl. Ind. steht in allen Handschriften aud nicht aush.

<sup>\*)</sup> A samanidi shandanam dharmavya soganar yasmen kalan (MSS kālo) so 'yarn āskandah, krisnam dharmam abhibhayati i abhibhāh kaliyugāvavānakālah

<sup>3)</sup> In Taittirivabr III, 4, 1, 5 i t daraus arebbych (Savana rakelbhimanibhyah)

lttavam geworden

4) Wiederholt, aber mit der Variante alemnavit, im Kommentar zu Av. VII.

<sup>114.</sup> I Duss the memt Sävana offenbar, wenn er Salapathabr V. 4 4. 6 kurz eagt ayababa "leurid". Da kann kaum seme Abseldt gewesen sem aya als Synonym von akea zu bereichnen, da er unmutielbar vorher die einzelnen ayas kria und kali richtig beselreibt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Weber, Über den Vedikalender Namens Jyotisham Phil hist Abh der hgl Akad der Wiss zu Berhn, 1862, S 47f

und askanda auch an allen ubrigen Stellen, wo iene Ausdrucke erscheinen 1) Bei der Beschreibung des Purusamedha in der Väjasanevisamhitä (XXX-18) heißt es, daß der kitava dem al sarāja, der ādinavadarša dem krta, der kalmn der treta, der adhilalma dem diarara, der sabhästhann dem aslanda geweilt. ser Die Erwithnung von alsarana macht es zweifelles, daß sich auch die folgenden vier Ausdrucke Irta, treta, diapara und aslanda nicht etwa auf die Weltalter, sondern auf die ayas beziehen, und daß die Opfermenschen, die ihnen geweiht werden, Personen sind, die etwas mit dem Wurfelsniele zu tun haben, wenn es auch unmöglich ist, ihre Funktionen im einzelnen anzugeben2) Das gleiche gilt für die Parallelstelle in Taittirivahr III 4 1. 16. wonach der Litara dem al sarāra, der sabhārin dem kria, der ādinaradarsa der treta, der bahihsad dem diapara, der sabhasthanu dem kalı geweiht wird, obwohl Savana kria usw als die Namen der Weltalter deutet 3) Mbh IV, 50, 24 ruhmt Asyatthaman den Aruma als einen Mann, der vom Wurfelsmel wohl nicht viel verstehe, aber ein Held in der Schlacht sei, und sagt 'Nicht Wurfel wirft das Gandiva nicht kria und nicht diapara, flammende scharfe Pfeile wirft das Gandiva, bald hier, bald dort ' Und ganz ahnlich sagt Krsna Mbh. V. 142 6f. zu Karna, 'Wenn du den Weiß rossigen, dessen Wagenlenker Krana ist, im Kampfe wahrnehmen wirst, wie er Indras Geschoß schleudert und die beiden anderen, das des Agni und das der Maruts, und das Getose des Gândiva, dem Donner des Blitzes vergleichbar, dann wird nicht treta mehr sein, nicht kria und nicht deapara ' Die folgenden Verse enthalten Varrationen desselben Gedankens in bezug auf Yudhisthira, Bhimasena, Arinna und die Zwillinge der Nachsatz lautet tedesmal (9 11 13 15)

na tadā bhazītā tretā na krtam drāparam na ca

Nilhkantha bringt es selbst in diesem l'alle fertig tretà kria und diàpara auf die Weltalter zu beziehen!

Zu diesen Belegen stellen sich aus dem spitteren Sanskrit zwei Stellen des Mrchinkatika. II, 12a sagt Dirdundaka zu Withura are mürkka nam ahan dasa sutarnan katakaranena prayuechām, 'du Dumpkoni warum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I me Rethe von Belegen für kria umi kale aus der Ritnalhtemtur wie Tauttrivnhr I, 5-11, 1, Åpostamba Srautas V 20, 1 Kalvayaur, Srautas AV, 7-18-19 Baudhav um, Srautas II, 9 Kauslas AVII, 17, auch Chandegya I, p IV, 3-8, übergabe al; hier, da wir auf 8 spater noch genauer eurzig ben hals in wich n

<sup>\*)</sup> Der Kommentator Mahadhara versagt hur grundel. Ir reklert krawm durch dhortem å hoava farsan durch ådnara doma fam passyate tall bli dana kalpinan durch kalpakam, er hiskalpinam durch a flikalpinahadrattemi, sobbisti innu durch sobbishi den datarim er gibt in o milke i mersetn kalle uner etynologische Erklyringen.

<sup>4)</sup> When the Namen dir Optism when helistly, so exhist Satum kitatom durch dyatikment, ashterium durch dyatamablaya adheshtilana, almavellare in durch marghilipin decenarya directions particulan, but direlim hirch led dealmabla are min aliayantan solikelid a una durch alemakale pi subl'in yo na marcuti we bene alian are min alian are min direction alla directions.

sollte ich nicht zehn Goldstucke riskieren, um das kata zu machen kata ist hier, wie das Pali zeigt, nichts weiter als die volkssprachliche Form für sk. krta. II. 9 sart, tierselbe Druduraka.

> tretährtasarrasvah pärarapatanäc ca sositasarrah | narditadarsitamärgah katena vinipätito yämi ||

Durch die treta aller Habe beraubt, den Körper ausgedörrt durch den Fall des parara, durch den nardita meiner Were gewiesen, durch das kata zu Tall gebracht, gehe ich dahin' Die treta hat luer ihren alten Namen bewahrt, pārara geht auf \*bārara aus drāpara zuruck, kata ist wiederum sk kria Nardija durfen wir daher mit Sieherheit dem kalı gleichsetzen, dessen Name auch soust schwankt Denn da es Satapathabr V, 4, 4, 6 von kali heißt, daß er die augs beherrsche (abhibhuh, abhibharais) so kann auch der ın Taittiriyas IV, 3, 3, 2 genannte abhibhü nur der kalı sein, und wenn wir weiter die Reihe kria, ireia, drapara, askanda, abhibhu mit der in Vaia sanevis XXX, 18 vorhegenden Reihe al sarāja, kria, tretā drāpara, āskanda vergleichen, so ergibt sich, daß alsaraja gleich abhibha und damit wiederum gleich kalt ist. Dem steht allerdings Taittirivabr. III, 4 1, 16 gegenüber. wo aksarāja in der Liste neben kals erscheint. Da aber bei der Bedeutungs ahnlichkeit der Namen an der Identitat von abhibhā und al-arāja kaum zu zweifeln ist und abhibhū sicherlich den kalt bezeichnet, so glanbe ich, daß wir auf diese Stelle kein Gewicht zu legen brauchen, der Verlasser hat emfach alle ava Namen, die er kannte, zusammengestellt ohne zu be achten, daß aksaraja und kalı identisch sind Meiner Ansicht nach sind also kalı, abhibhü aksaraja und nardita Synonyma und wir haben es nicht, wie es zunachst den Anschein haben könnte, mit sieben oder gar acht verschiedenen awas zu tun sondern nut einer Gruppe von vieren (kria, tretā, deripara, kali) oder von funfen (kali, krta, tretā, drūpara, ūskanda)

Auch im Pah sind von den aya Namen weingstens kah und kata (= sk kta) ofter belegt. Beide begegnen uns in G-91 des Vidhurapanditajātaka, wo es von dem komg heißt, daß er kah, von Punnaka, daß er kata erlangte!) Mehrere Male (Samyuttamk VI, 1, 9, 7, Anguttaramk IV, 3, 3, X, 89-3, Suttamp 638-659) finden sich im Suttapitaka die beiden Gāthās

yo nindiyam pasamsati tam rā nindati yo pasamsiyo | vicināti mukhena so kalim kalinā tena sukham na tindati || appamattako 1 ayam kuli wo akkhesu dhanaparājayo |

<sup>9)</sup> Mit den Wendungen kofim appaken kofim appaken unten angeführten kompresst kultigande, katappaken verglereb der Austhucke krigem gibt die, kulting phatit, die en der käätlät urt Urnechribung der von Pannu in III. 1, 21 gebebren liblungen krigent, kalegart dennen Das in derselben Repet gebetre kohappar werd in der Kašskä untaleg durch kolin grändlit erklart, was auf die Vermutung führt, daß auch halt ein Murfmanne es Sollte ex verleselt mit dem Anf. (1 Inhl) ursammenhängen, das im Des immatira in den 1 inleitungen zur Päänkakevali (Schröfer a a O b 17-19) ersbieut!

<sup>1)</sup> Suttamp , Anguttarank appamatto

sabbassāpi sahāpi attanā

ayam eva mahantataro') kali yo sugatesu manam padosaye ||

'Wer den Tadelnswerten preist oder den tadelt, der preisenswert ist, der wirft mit dem Munde den kalt, infolge dieses kalt findet er das Gluck nicht'

'Unbedeutend ist der kalt, der bei den Wurfeln Verlust des Einsatzes (bringt) sei es auch der ganzen (Habe) samt der eigenen Person Das ist der größere kalt, wenn einer schlechte Gesinnung gegen Gute zeigt'

Wie in dem letzten Verse, so wird auch Maithmanik 129 (Bd III. S 170) der kalı Wurf (kalıggaha), mit dem der Spieler den Sohn, die Gattin seine ganze Habe und sich selbst verspielt, als das kleinere Ubel dem kalt Wurfe gegenübergestellt, den der Tor tut, wenn er nach einem bösen Lebens wandel zur Hölle fahrt. Im folgenden (S 178) wird dann in der entwegen gesetzten Gedankenreihe dem kata Wurfe (Lataggaha) gegenüber, der dem Spieler großen Gewinn bringt, der Lata Wurf des Weisen, der nach gutem Wandel des Himmels teilhaftig wird, gepriesen Haufig ist auch die sprich wortliche Redensart ubhayattha kataggaho, ubhayattha kaliggaho 'das ist ein kata . bzw kalı Wurf auf beiden Seiten' In welchem Sinno die Redensart gebraucht wird, zeigt Theragāthā 462, wo die Hetare den Sundarasamudda zu uberreden sucht, solange er jung een, des Lebens Lust in ihren Armen zu genießen und epater im Alter mit ihr zusammen in den Orden zu treten. das wurde ein Lata Wurf auf beiden Seiten sein' Weitere Belege fur die Redensart bietet das Apannakasutta (60) des Maijhimanikāva (Bd I S 403 404 406-410)2)

Die Ayas in den Liedern des Rgveda und des Atharvavoda

Ich habe bei dem Nachweis dieser Wurfnamen in der Literatur bis het die Lieder des Rgvede und des Atharvaveda beiseite gelassen Daß der Name des Aali im Atharvaveda erscheint ist bekannt Av VII, 114, ein Gebet um Erfolg im Spiele, beginnt mit dem Verse

ıdam ugrdya babhrûre námo yô alsésu tanürasî | ghrténa kalım silsāmı sa no mrdātīdrše |

'Diese Verehrung') dem Furchtbaren Braunen, der über die Wurfel gebietet! Mit ghria will ich den kalt beschenken, er möge uns bei diesem (Smele) gnadig sein!

Der kalt ist hier, ahnlich wie im Nalopäkhyana, personifiziert Wegen der Farbe der als Wurfel dienenden Vibhitakanusse wird er der Braune

<sup>1)</sup> Suttanip , Anguttaranik X, 89, 3 mahattaro

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 7 wei andere Stellen, in denen kalt erscheint, Dighanik XXIII, 27 und Dhammapada 252, werden später besprochen werden

<sup>\*)</sup> namah scheint ursprunglich eine Erklarung von idam gewesen zu sein, die spater in den Text selbst eindrang. Henry, Le livro VII de l Atharia Véda, 8 118, will entweder idam oder namah besettigen.

genannt Mit dem Ausdrucke yó al sesu tanurasi vergleiche man die oben angeführten Bezeichnungen abliebhä und al sajāja

Ich glaube nun, daß außer Lale auch noch ein anderer aya Name in der Rk- und Atharvasamhit'i vorkommt. Wiederholt begegnet uns hier em Neutrum kria, für das das Petersburger Wörterbuch Einsatz im Spiel, Preis oder Beute eines Kamples' als Bedeutung aufstellt Nach Graßmanns Worterbuch bedeutet kria 'das Gewonnene, Erbeutete' Diese Bedeutung ist von den meisten Erklarern angenommen und noch neuerdings von Geldner zum Ausgangspunkt seiner Erklirung von küra gemacht worden!) Und doch kann sie keinesnegs als von vornherem sieher bezeichnet werden Jedenfalls hat krig am sputeren Sanskrit diesen Sum meht 2) und wenn er ihm für die ilteste verlische Surache gebührte, so sollten wir erwarten daß man dort auch dhanam Irnots oder Irnute und shahches fur 'Geld ce winnen' sagte. Dis ist aber durchaus nicht der Fall. 'Beim Spiele etwas gewinnen' wird vielmehr genen wie in der spiteren Sprache durch it und seine Komposita ausgedruckt\*) Es verlohnt sich also, die Stellen, in denen kria erscheint, einzeln zu prufen und ich glaube, es laßt sich zeigen, daß kria überall in den Liedern nichts anderes bedeutet inle was es im klassischen Sanskrit bedeutet, nambeh den kria Wurf

Rv X. 42. 9 lautet

uta prahâm atidleyû yaydis krium yac cheaghnî vernôts kûlê | yô devâkûmo na ilhana runadilhi sâm ît tim rûyê erjats seadhêvûn || Graßinann ilhersetzt

'Der Spieler auch gewinnt im Spiel den Vorsprung wenn den Gewinnet zur rechten Zeit er einstreicht, Weg otterhebend nicht mit Gaben knausert den überströmt mit Gut der Allgewaltige!

<sup>3</sup> Ved Stud 1, 119

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) An oner Stelle hat allerdings Jolls diese B deutung für kria angenommen Narula NVII, 2

sallikah kiraipit dyutam deyam dalipic va taikrtam [

theoretet et (SHI ANAIII 222). The master of the gaming between shall arranges the pane and pay the stakes which have been win. Also been win the range and let the hierarchical fields as the state which confide fields as the state which confide fields as the state of the state of the fields as the state of the fields as the state of the fields as the state of the fields as the state of the fields as the state of the fields as the state of the state of the fields as the state of the fields as the state of the fields as the state of the fields as the state of the field as the state of the fields as the state of the fields as the state of the fields as the state of the fields as the state of the state of the fields as the state of the fields as the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the sta

sa sampak pelito il idue d rapie tho jam gall tirtum !

Der gelang beschatch (tierr der Spetlauser) soll den beinge il a festgesetzen. Teil genr Des Gewonnen ist auch bei Vap wollken siebe pla (H. 200 julius il geblage).

b) Ich verweise mit de zed beiehen Bel ge in Greßmanns Wetterbuch unter ja Frowering hielt ke in Ved 'als kampfigues einstein's, wie man nich Roth und denen die dien folg in annylm in midt. "I metzen ist webnit elde."

Ludwig 'Und den Einsatz wird er durch gluckliches Spiel gewinnen. daß er als Smeler aufhauft Gewinn mit der Zeit, der die Gotter [das Smel] hebend mit dem Gelde nicht zuruckhalt, den überhauft mit Reichtum der Göttliche ' Die letztere Übersetzung ist entschieden die bessere, da sich wennestens ein Gedankenzusammenhang zwischen der ersten und zweiten Halfte der Strophe erkennen laßt, den ich bei Graßmann völlig vermisse Bei beiden Übersetzungen bereitet aber die gleiche Schwierigkeit das Wort escenote Es hat sonst, durchaus seiner Etymologie gemaß, die Bedeutung 'ausscheiden, zerstreuen', hier aber soll es gerade im Gegenteil 'einziehen. aufhaufen' bedeuten Die richtige Erklarung des Wortes gibt uns Gatha 91 des Vidhurapanditaiātaka

rājā kalım viçinam aggahesi katam aggahi Punnako pi yakkho | und der oben im Suttanipata (658) und an mehreren anderen Stellen des Kanons nachgewiesene Vers

vicināti mukhena so kalim kalinā tena sukham na vindati || Hier ist es vollstandig klar, daß sics meht das Einstreichen des Gewinnes bedeuten kann da es an der ersten Stelle gerade von dem unglucklich spielenden Konig gebraucht wird und an der zweiten sogar direkt mit lals als Objekt verbinden ist, als Bedeuting ist also 'die Wurfel werfen einen Wurf tun wurfeln' anzusetzen \* In der Verbindung mit al sa erscheint das Wort in diesem Sinue auch im Sanskrit. In der Beschreibung der Wurfelzeremonie beim Agnyadheva heißt es Maitr S I, 6 11 und Mana vasrautas I 5, 5 12 tan (numbel ak an) vicinunat Fur das Wurfelspiel beim Rajasuya gibt das Kansikasūtra die Regel (XVII 17) kriasampannān alsan airtigam i cinoti (der Köng) wirft bis zum dritten die mit Irla verschenen Wurfel 1) Und unzweiselhaft hat mei die gleiche Bedeutung in Av IV 38 2 wo der Spieler die Apsara anruft

ticiniatim ükirantım apsaram sädhuderinim | 'die werfende die streuende die gutspielende Apsara' Alle die mannig fachen Vermutungen die die Erklurer über den Sinn dieser Stelle gejußert

haben erledigen sieh wie ich meine durch den Hinweis auf die Gathas

und die aus der Ritualliteratur angeführten Stellen von selbst

Bedeutet aber eici 'die Wurfel werfen', so kann auch kria in der Strophe des Rgyeda nur der keta Wurf sein und wir haben zu übersetzen. Auch den Preis wird (den Gegner) überwurfelnd, der Spieler gewinnen, wenn er zur rechten Zeit den kria Wurf wirft. Wer die Götter hebend mit dem Gelde meht zurnekhalt den überschuttet nut Reichtum der Gewaltige Der Gedanke der Strophe ist also Wie der Spieler den Geguer besiegt und den Gewinn davon trigt wenn er das Irla, den besten Wurf, tut, so mussen auch wir nicht mit unseren Giben knausern, sondern seben, 'den

<sup>1) (</sup>aland Altend Zauberritual 5 40, absectet hir Kenig gewinnt beim Wurfelsmel dramal das kria (worthele for hest such his zum draten (die) krit he fernd n Wurfelmus I. Wir werd n auf thes Sutra noch zuruckkommen

beşten Wurf zu tun', d h unsere Nebenbuhler um die Gunst Indras durch Schenken zu ubertreifen, um den Lohn des Gottes zu erhalten Ich will noch bemerken, daß die Strophe mit einigen Abweichungen auch im Atharvaveda vorkommt (VII, 52, 6, XX, 89, 9) und daß an der ersteren Stelle Säyann kridin richtig durch kritakaldarücinam läbhahetum guom erklart!)

Die gleiche Bedeutung muß die Redensart kriam vicinoti naturlich auch

an allen anderen Stellen haben Rv X, 43, 5

kridm na svaghni et einoti decane samtargam yan Maghairā sdrijam jāyai ļubersetze ich 'We em Spieler den kria Wurf auf dem Wurfelplatze, warf Maghairan (den kria I wirf) als er zinsammenzatīend') die Sonne gewann' Ich habe schon oben (S 118) bemerkt, daß Durga zu Nirukta V, 22 deruna als Wurfelplatz erklart, und daß wir keinen Grund haben, diese Erklaring für falsch zu halten Schon dataus wurde hervorgehen daß er kria als den Wurfnamen auffaßt, denn von dem 'Gewinn' heße sich unmöglich sagen daß er auf dem adhidevana ware, Durga bemerkt aber auch weiter noch ausdrucklich yathaira kriadinän däyänän') madibe ktavak kriam treinoli api nämdigta kriam yasmät talo jayeyam aham ity eram

Ry X, 102, 2 heißt es von der Mudgalani

rathir abhön Mudgaldni garvstau bháre kriam vy aced Indrasend ||
Wagenlenkerin war die Mudgaldni bei dem Kampfe um Rinder, bei
dem Spiele wart Indrasens den kria Wurf. Hier ist 'den kria Wurf weifen'
bildlicher Ausdruck für 'gewinnen, so wie wir mit dem vom Kartenspiel
genommenen Bilde etwa sagen konnten 'sie spielte den Trumpf aus'. Man
beachte vor allem daß im Pali die Wendungen kalim rienäti, ubdayaitha
kaliggaho ubhayaitha kalaggaho, wie die auf S 147 angeführten Stellen
zeigen in genau derselben Weise bildlich gebraucht werden. Was bhara
betrifft, so bat seloin Geldier (Ved Stuf I, 119) bemerkt, die Se zun ichst
'Gewinn Sieg Preis', und dann 'wobei Gewinn, Preis Sieg auf dem Spiel
steht, dyán als Wettkampf und Schlicht', aber das letztere viel seltener,
bezeichne

Hierher gehört ferner Ri V 60 1

ile agaim servessam namobher tha prasatté er cayat ketam nah [4] Graßmann übersetzt indem er fur diese Stelle wieder eine neue Be deutung von keta annumnt. Den gut gen Agnu preis' voh mit Verebrung hierher gesetzt verteil er unser Opfer', Ludwig 'Ich flehe Agni an der große Huld hat, mit Anbetung hier niedersitzend verteile er unseren Ge

<sup>1)</sup> To ret interessant zu sehen, daß Roth ursprungheh dem Riel tigen nüber war als spater. Im Jahre 1848 erklert er årta hier und in Ri. N. 43-5 als Wurfelnamen sicht. ZDMG-II-124. Anm.

 <sup>1) 1</sup> gl Rx 1111 75 12 sameurgam sam ra fin jaya
 2) Sollte nicht diginäm aus ö fi im oder ayandm verderbt sein?

<sup>&</sup>quot;) Die Strophe findet sich mit Abweielungen die hier nicht von Bedeutung sind auch Matravanis IV 14 11 (nach Bloomfiel I) Taittirivabr II 7 12 4

besten Wurf zu tun', d h unsere Nebenbuhler um die Gunst Indras durch Schenken zu übertreffen, um den Lohn des Gottes zu erhalten Ich will noch bemerken, daß die Strophe mit einigen Abweichungen auch im Athar vareda vorkommt (VII, 52, 6, XX, 89, 9) und daß an der ersteren Stelle Sayana kridm richtig durch kritakabdavicgam läbhahetun ausm erklart!)

Die gleiche Bedeutung nuß die Redensart Irtam vicinoti naturlich auch an allen anderen Stellen haben Rv X. 43 5

kriam na śvaghni ti cinoti derane sameurgam yan Magharā siryam jāyai ļ ubersetze ieh 'Wie ein Spieler den kria Wurf auf dem Wurfelplatze, warf Maghavan (den kria Wurf), als er zusammenraffend?) die Sonne gewann' Ich habe schon oben (S 118) bemerkt, daß Durga zu Nirikta V, 22 devana als Wurfelplatz erklart, und daß wir keinen Grund haben, diese Erklirung für falsch zu halten Schon daraus wurde heri orgehen, duß er kria als den Wurfnamen auffaßt, denn von dem Gewinn' heße sich unmöglich segen daß er auf dem adhiderana irate, Durga bemerkt aber auch weiter noch ausdrucklich yalbätra krädinäm däginām') modhje kitavak kriam retingt.

Rv X 102, 2 heißt es von der Mudgalani

rathir abhün Mudgaldnı garvstau bhare kritim vy aced Indrasend | Wagenlenkerin war die Mudgalanı bei dem Kamplo um Rinder, bei dem Spiele warf Indrasend den krit Wurf 'Her ist 'den krit Wurft wetten' bildheher Ausdruck für 'gewinnen', so wie wir mit dem vom Kartenspiel genommenen Bilde etwa sagen konnten 'sie spielte den Trumpf aus' Man beachte vor allem daß im Pali die Weudungen kalım ricinfit, ubhüyatiha kalagyaho, wie die auf S 147 angeführten Stellen zeigen in genau derselben Weise bildheh gebraucht werden Was bharm betrifft so hat sehon Geldner (Ved Stud I, 119) bemerkt, daß es zunachst 'Gewinn Sieg Preis', und dann 'wobei Gewinn, Preis Sieg auf dem Spiel steht, awei als Wettkampf und Schlacht', aber das letztere viel seltener, bezugehe

Hierher gehört ferner Rx V, 60 I

the again severesam admobber tha prassible vs cayal ketam nah. [4] Graßmann ubersetzt malem er fur diese Stelle wieder eine neue Be destung von keta ammumt. Den garfgen Again presé ich mit Verekutung hierher gesetzt verteil er unser Opfer, Ludwig Teh flehe Agai an, der große Hild hat, mit Ambetung hier mederstizend verteile er unseren Ge

<sup>3)</sup> I s ist interessant tu ischen daß Roth nesprungheh dem Richtigen rahler war als spitter. Im Jahre 1888 erklurte er kriz her und in Ri. N. 43.5 als Wurfelnamen ische 7DMC 11. 124. Anm.

 <sup>1) 1</sup> gl. R. 1 111 75 12 sen wargam selv-rayim jaya
 2) Solite meht dayināra aus āyanām oder ayānām verdērbt sem?

Di Strophe find t sich mit Abweielungen ich her nicht von Bedeutung sind sich Mattragnis IV 14 11 (nach Bloomfiel) Tattrinabr II 7, 12 4

winn', aus dem Kommentar geht hervor, daß er unter Gewinn die 'dal.sing' versteht Ich ubersetze 'Den hilfreichen Agni flehe ich an mit Verehrung möge er gut gelaunt in dieser Sache den Lrta Wurf für uns tun. Da die Anrufung Agnis die Einleitung zu einem Liede an die Maruts bildet, so kann es sich hier nicht um ein Gebet um Gluck im Spiele handeln, der Ausdruck ist auch hier wieder bildlich gemeint. Die Bewerbung um die Gunst der Maruts durch Laeder wird als Wurfelspiel gedacht, und der Sanger bittet Agni ihm zu helfen den höchsten Wurf in diesem Spiele zu tun Daß dies die richtige Auffassung ist wird durch die zweite Halfte der Strophe bewiesen

ráthair na pra bhare zāzayadbhih pradalsının marutām stómam rdhyām | 'Wie mit Rennwigen die dem Preise zustreben') (mich beuerbend) bringe ich (mein Lied) dar rechtsgewendet möchte ich Gelingen haben mit meinem Lobliede fur die Maruts Wie vorhin der Kampf der Sanger als ein Wurfel spiel dargestellt wurde so wird er hier mit einem Wagenrennen verglichen. die beiden höchsten Vergnugungen, die der vedische Inder kennt erscheinen auch hier im Bilde vereint rathair na vänavadhlih ist einer der bekannten abgekurzten Vergleiche Und daß die Inder selbst zu einer Zeit als das Verstandnis der vedischen Sprache noch nicht erloschen war den Aus druck kriam vice in der von mir angenommenen Bedeutung faßten scheint mir aus dem Umstande hervorzugehen daß die Strophe in dem Atharya hede VII 52 erscheint (Str 3)2) Gewiß ist wie schon das Metrum zeigt die Strophe in diesem Liede unursprunglich ebenso wie die Strophen 4 (= Rv I 102 4) 6 und 7 (= Rv X 42 9 10)3) daß sie aber überbaupt in dieses Lied das nichts weiter als ein Gebet um Glick im Wurfelspiele ist aufgenommen wurde kann nur darin seinen Grund haben daß man die Worte vi cavat krtam nah in dem Sinne nahm möge er den krta Wurf fur uns werfen bei der Erkhrung Graßmanns und Ludwigs fehlt ja jeg liche Anspielung auf das Wurfelspiel in der Strophe Bemerkenswert ist dıß Savana auch in diesem Falle wieder im Atharvaveda die richtige Er klarung gibt kriam kriasabdavācyam lābhahetum ayam vi cayat ricinotu | karote stu artňah

Bildlich zu nehmen ist der Ausdruck kriam vics auch in den beiden letzten Stellen Rv IX, 97 58 heißt es

tvayā rayam pavamānena soma bhare Lrtam vi cinuyāma basiat !

Ich bezweisle daß die Rsis erst der Hilfe des Soma bedurften um 'stets die in der Schlacht gemachte Beute zu verteilen' (Graßmann) oder 'alles im Kampfe gewonnene aufzuhaufen' (Ludwig) bhara ist wie oben 'der Wettstreit und ich kann auch hier nur übersetzen 'Durch dich den

<sup>1)</sup> Über varayat vgl Pischel Ved Stud II 71

<sup>2)</sup> Varianten sind stavasum prasaktah vaja jadbhih und pradak jinam

<sup>3)</sup> Die ursprunglichen Strophen sind in Anustubli die unursprunglichen in Tristubh sele Bloomfield Atlarvaveda S 49

sich klarenden, o Soma, mögen wir immerdar beim Wettstreit<sup>1</sup>) den kria-Wurf werfen.

Rr I, 132, 1 schließt

asmin namé ri canema bháre Irlám rajayanto bháre Irlám !! Auch hier kann nicht von einem Verteilen der im Kampf gemachten Beute' (Graßmann) oder von einem 'Entscheiden des Gewinnes in der Schlacht'') (Ludwig) die Rede sein. Das ganze Lied I, 132 ist überhaupt kein Lied vor oder nach der Schlacht, es handelt sich vielmehr um einen Wettkampf priesterlicher Sanger Darauf weist sehon das vangungtab 'nach dem ausgesetzten Preise strebend', in V 1 heißt es weiter, daß der Singer pfrige dhâne durch Indras Kraft unterstutzt war, was nicht 'in dem alten Kampfe' (Graßmann) oder 'in fruherer Schlieht' (Ludwig) bedeutet, sondern 'bei dem fruheren (Wettstreit um den) Preis' Ebenso heißt es in V 5. daß unter Indras Beistand dhâne hite tarusanta fraensyavah, bei nusgesetztem Preise', nicht etwa 'in geordneter Schlicht' (Ludwig), 'die ruhmbegierigen siegen 4) Die Worte vanié bhare nehme jeh im Sinne eines rūpaka, das ını klassischen Sanskrit durch das Kompositum vajjabliare ausgedruckt werden wurde, vgl V, 32, 5 yad im taması harmyê dhah, 'als du ilin m das Verheß, das Dunkel, tatest', IV, 51, 2 ru il travasua tamaso ded rocchanter arran, 'die leuchtenden (Morgenroten) öffneten die Torflugel der Höhle des Dunkels' usw ') Ich über etze daher 'Mögen wir bei diesem Onferwettstreit den kria Wurf werfen nich dem Preise strebend, den Lria Wurf beim Wettsticit

Wenn wie ich zu zeigen versicht habe, kra in der Verbindung mit teit den kris Wurf bedeuten miß, so werden wir dem Worte auch an den Stellen des Rg und Athervivedt, wo es in anderen Zusummenhange erscheint dieselbe Bedeutung beitgeen imssen. Beginnen wir mit den Stellen aus dem Athrivaveda die fast alle vollig khr sind. Av. IV. 38, 1—3

> udbinndatını sanıjayantını apsardın südhudettirini | glahe kridatı krinvündin apsardın iddin ihd kure || 1 || stetinadlın ükrirattını apsardın südhudettirini | glahe kridatı girhandın apsardın idni iha haç have || 2 || sidintik varıntılatın üdadünü kridan iddidü |

<sup>1)</sup> leli halte es aber meht für ausgeschlos in daß tham hier geradizu das Worf linel bislintet

<sup>1)</sup> In Kennientar benerkt larteig entschellen ag 'verteil n' un vernhinen ilureb Virsprecken an deg nigen, die han psochleben Autolani Sagoch iben werden, und zwar unne setze.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jeli tu mberzeut, diß auch an voll numben Stellen da Bayedi, wo die full von Überstrer am Krug und Schliebt in dußen im Walich it von weniger blittigen Komp (n die Belle) i von Benorn und Wirft piel und Wirtigesangen

<sup>4)</sup> Vel. the ber Pischel Geldner, Ved Stud, un Ind x unter Asympton' an gefuhrten Stellen, besomt es II, 2800

så nah kriani sisati **prahåm āpnotu** māyáyā | så nah páyasiaty at**u må no jaisur** idam dhánam || 3 ||

'Die siegende<sup>1</sup>), gewinnende Apsarā, die gutspielende<sup>2</sup>), die die *krta*-Wurfe in dem Wurfe (glaha)<sup>2</sup>) macht die Apsarā rufe ieh hierher

'Die werfende, streuende Apsarā, die gutspielende, die die krta Wurfe in dem Wurfe (alaka) faßt, die Apsarā rufe ich hierber

'Die mit den Wuifen (ayas) unhertanzt, den kria Wuif nehmend aus dem Wurfe (glaha), die möge, für uns die kria Wuife werfend<sup>4</sup>) den Press erlangen durch ihre Zaubermacht Mit Fulle möge sie zu uns kommen, nicht mögen (die Gegner) diesen unseren Einsatz gewinnen?

Sāyana erklurt in allen Fallen krta richtig als aya Mit dem Ausdrucke glahe krtām grhnanām vergleiche man die Ausdrucke der Pali Gathā kaltım aggahen, latam aggahi In der dritten Strophe hest Sāyana und eine Handschrift ādadhāmā (S ādadhāmāh) und šeamt Bloomfield nennt diese Lesurten schlecht<sup>3</sup>), was aber die zweite betrifft, so ist doch darauf hinzuweisen, daß in Av VII 114, 5 die Handschriften der Vulgata soweit ich sehe ohne Ausnahme lesen

yo no dyure dhanam idam caldra yó alsánam glahanam sesanam ca |
'(Der Gott) der uns zum Spiele dieses Geld schenkte das glahana und das
sesana der Wurfel' Dies sesana its ischerhich nicht von dem sesant zu
trennen wenn auch seine Bedeutung zunachst dunkel bleibt<sup>8</sup>)

Die Lesart ādadhānā hat andererseits eine Stutze in Rv X, 34, 6
aksdso asya vi tiranti kāmam pratidivne dadhata ā kriāni ||

Graßmann faßt wie Sayan's dodkatak als Gen Sg und übersetzt 'Die Wurfel steigern licher sein Begehren wis er gewonnen setzt er ein dem Gegner Ludwig übersetzt 'Die Wurfel hitten sein Verlangen lin, dem Gegner wenden den Gewinn sie zu. Er nimmt also dadkatak als Nom Pl, zu akstak gehörig Diese Auffassung halte ich für richtig Ich übersetze Die Wurfel durchkreuzen seinen Winnsch dem Gegenspieler zuwendend die kria Wurfe al h die gewinnenden Wurfe Auch in unserer Stelle wurde aufahläne kriam glahär nen kria Wurf aus dem glahä zuwendend', einen guten Sinn ergeben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) udblid ist em Spielau druck, der siegen gewinnen bedeuten muß. Aus Sayanas Fril living pår obandhens ål anns ja vulbhedanau kurvatim ist nicht viel zu enthelman. Van brechte absv. daß nach Apastunba Srutas. VIII, 19, 5 bam Rajasiya die Wurfel den Spielern mit den Worten audbhid yam rajna weggeschuttet werden. \* Nach Marts. S. I. 4. 6 lautete der Spruch. udblinnas. variah.

<sup>2)</sup> Mbh V, 30, 28 wird Citrasena sadhuderi mataksak genannt

<sup>3)</sup> Die Ubersetzung leidet unter dem Umstande daß sieh glaha imd aya im Deutschen nur durch das eine Wort "Wurf" wiedergeben lassen

<sup>4)</sup> Die Bedeutung von statt ist unsicher siehe die Folgende

<sup>5)</sup> SBF Vol XLII, p 413

Sayana erklirt e- sviyinam aksanam jayahrasthane rasesanam

Fur glaha verweise ich auf die Bemerkungen auf S 130ff Die Grund bedeutung des Wortes, die ich dort auf Grund von Mahäbhärata Stellen zu erweisen versucht habe, 'die Wurfel die man zum Wurf bereit in der Hand gepackt halt, Wurf', stimmt, wie sehon aus der Übersetzung hervor geht, auch hier aufs beste, wenn kria als aya Name gefält wird, und das scheint mir die Richtigkeit dieser Auffassung zu bestatigen

In Av VII, 52 findet sich Lita außer in den unursprunglichen Strophen 3 und 6 in Strophe 2, 5, 8 und 9

```
turdnäm aluvänam visåm diarjusinäm |
samaitu visato bhago antarhasläm kriam mama || 2 ||
ajassam tvä samlikhslam äjassam uld samrudham |
arım viko gutkä mahdad evit mathnämi te kriam || 5 ||
kriam me dåksine håste jago me savya dhilah |
gojid bhuyäsam advajid dhanamjayo hiranyajit || 8 ||
aksah phalavatim dyuvam datta gdin ksirinim viva
sam må kridsya dådtavid dhönuh sindriven nakvata || 9 ||
```

'Moge der Besitz der Leute, seien sie reich oder nicht reich ohne daß sie es abn enden können [1], von allen Seiten (bei mir) zusammenkommen, (moge) der krig Wurf in meine Hand (kommen)

Toh gewann dir das samlikhita ab, ich gewann auch die samrudh<sup>1</sup>) Wie ein Wolf ein Schaf zerzuust, so zerzause ich dir den kṛta Wurf<sup>2</sup>).

Der kria Wurf ist in meine rechte Hand, Sieg in meine Inke gelegt Möge ich Kube gewinnen, Rosse gewinnen, Geld gewinnen Gold gewinnen.

Möge ich Kuhe gewinnen, Rosse gewinnen, Geld gewinnen Gold gewinnen. 
'Ihr Wurfel, gebt erfolgreiches Spiel wie eine mildreiche Kuh. Versehet mich mit dem Strome des kria Winfes?) wie (man) einen Bogen nut der Sehne (terneh!)'

Auch hier erklart Säyana in allen Fallen 171a als Namen des aya Es bleiben da Ry A. 34 6 schon oben behandelt ist, noch zwei Stellen

```
sa savyéna yamati vrádhataš cit sa daksiné samgrbhila krtáni [
```

sa kırınā ett santā dhanām marutrān no bharatı İndra üti []
De Strophe ist von Pischel, Ved Stud I 218ff, belandelt worden
Er hat die Bedevtongen von erddhatah, sangabhā mad kırınā festgestelli
Ich fasse auch hier kridni als 'die kira Wurfe' und übersetze 'Er berwingt
mit der Linken auch die Prabler, er faßt in der Rechten die kira Wurfe,
er versehaftt die Preise auch durch ein schlechtes (Pfred) Indra nut den
Maritis gewahre uns Hilfe' Krieg Würfelspiel und Wagenrennen, die drei
Dinge mit denen der vedische Inder seine Sporthust befriedigte sind hier
also nelsengmander genannt

aus dem Rgveda Rv I, 100 9 lautet

<sup>1)</sup> Die Bedeutung von samlikhita und samruth ist völig unklar

<sup>1)</sup> D h durch mein Zauberbed lundere ich diele den Lita Wurf zu tun

<sup>1)</sup> D h mit einer ununterbrochenen Reihe von 1rta Wurfen

Diese Strophe scheint mir fur die Auffassung von zwei anderen Stellen des Rgveda von Bedeutung zu sein Rv VIII 81 1 wird Indra angerufen

d tii na Indra ksumantam cutram grabham sam grbhaya | mahahasti daksunena ||

und Rv IX 106 3 heißt es von demselben Gott

asyéd Indro madesv á grabham grbhnita sanasim |

Die Ahnlichkeit der Ausdrucke in diesen Strophen und Rv I 100 9 ist augenfallig und ielt glaube daher daß der glanzende oder gewinn bringende Griff den Indra greifen soll nichts weiter ist als der glaha der den kra Wurf enth ilt Die Aufforderung diesen Griff für den Sanger zu tum die hier an Indra gerichtet wird wird in Rv V 60 1 wie wir sallen an Agni gerichtet iha prasatlo is cayat krtam nah. Daß grabha tatsachlich die angenommene Bedeutung haben I ann zeigt der Kommentar zu Gatha 91 des Vidhurapanditajataka wo kalim durch parayayagaham katam durch jayagaham umschrieben wird

Rv VIII 19 10 wird von dem Manne gesagt dem Agni zur Seite steht so arradbhih sanita sa ripanyubhih sa suraih sanita krtam ||

Da ean und seine Ableitungen sehr haufig in Verbindung mit Wörtern wie vinga dhana ras erscheinen so hegt es allerdings nahe an dieser Stelle die Bedeutung Gewinn für kria anzunehmen es erscheint mir aber sebr be denklich um dieser einen Stelle willen eine neue Bedeutung von kria auf zustellen und ieh glaube auch die Übersetzung der erlangt durch Renn pferde der durch preisende (Lieder \*) der durch Helden das kria ist ver standlich Das kria das den Sieg im Wurfelspiele bedingt stelt hier eben bidlich für den Sieg selbst \*) Auch Sayana erklart kriam hier als jayadakam Wie nahe den vedischen Dichtern immer der Gedanke an das Wurfelspiel lag zeigt außer den angeführten Stellen auch Rv IV 20 3

staghnua vajunt sanaye dhananam tray u rayam arya ajum jayema || Mit dir o Donnerkeilbewaffneter wollen wir siegen im Kampfe der Neben buhlerschaft ) wie ein Wurfelspieler zur Gewindung der Preise

Daß die rgvedischen Dichter das krta als aya Namen kannten seheint mir nach dem bisherigen siel er zu sein. Wenn kalt treta diapara im Rgveda nicht vorkommen so ist das gewiß nur ein Zufall denn daß man in rgve discher Zeit genau so wie zur Zeit der Yajurveden mehrere ayas unterschied geht aus Rv. \ 116 9 hervor.

aya na pan caranti deid yé asmabhyan dhanadd udbhidas ca ||
Sayana sagt zur Erl larung von ayah ayanti kurmakarananthan gacchantity
aya rteyah karmakar i ru Graßmann faßt es als Wanderer Ludwig als
unablassig Das ulles sind Bedeutungen die im wesentlichen auf Grund
der Etyn ologie angesetzt sind Veines Erachtens kann aya nichts anderes

<sup>1)</sup> Vgl de Nebene nan lerstellung von krta und jaya in Av VII 5° 8

<sup>)</sup> Sele Geldner Ved St d III 91

seut als was es in der spiteren vedischen Lateratur ist.), der Wirff Es ist zu übersetzen. Wie die Wurfe geben berum die Götter, die uns Geld (oder den Frees) geben und siegreich sind (d. h. Sieg verleihen). Das tertum comparations scheint vor allem in der Wilkur zu hegen, mit der die Wurfe wie die Götter intid diesen, bald jenen begunstigen. Die Pridhate, dha maddh und wildhudah, die die Götter erhalten, prissen bei dieser Auffassung auch auf die agas Das erstero ist ohne weiteres in seiner Beziehung auf die agas verst nülleh, was wildhid betrifft, so verweise ich auf Av IV, 38, 1, Mutt. S. IV, 4, 6 und Äpustamba, Srautes XVIII, 19, 5, wo wir wildhul und Albeitungen driven gerale als technische Ansdrucke dies Würfelspieles bennen geleicht laben. Wie Quellen sprüdelind (Graßmann) oder geradezu 'Quelle' (Ludwig) bedeutet wildhad weder hier noch sonst wo im Veda, die falte Rothsche Erkhrung 'direibitingend, an die Spitze kommend, über liwindend' ist durchaus richtig.)

### Das rituelle Wurfelspiel

Wenn nun Irta usw die Namen von Wurfen sind, so haben wir uns wester die Frage vorzulegen, welcher Art diese Wurfe waren. Fur diese Frage ist zunachst die Beschreibung, die Baudhäyana, Srantas II. 8 9, von dem Wurfelsmel benn Agnvädlieva gibt, von Wichtigkeit Eine Über setzung der betreffenden Stelle hat schon Caland in seiner Abhandlung 'Über das rituelle Sütra des Bandhavana', S 1731, gegeben Nach Fertigstellung des adhiderana schuttet man 49 Wurfel aus (tad ekannapancasato 'kean miganatil 'Darauf setzen sie sieh zu vieren min die Wurfel him, der Vater und die Söhne, der Vater ostheh, der alteste Sohn sudlich der zweite Sohn westlich der jungste nördlich Der Voter sondert zwölf Wurfel ab (pracchinatti)4), daher gewinnt er Zuölf (sondert) der alteste Sohn (ab), daher gewinnt er Zwölf der zweite Sohn, daher gewinnt er Die Wurfel aber, die übrig bleiben selneben sie dem jungsten zu ttan kantyamiam upa samiliante) Wenn nun (nur) zwei (Sohne) vorhanden sind, so minint der Vater zweimal (deiranamah min), wenn aber (nur) einer, so ist die Gattin die dritte Wenn aber gar leme (Sohne) da sind so nehmen beide. Wann nnd Frau, zweimal (deirāyāman) Dieselbe Spielrezel (alt) bei drei (Smelern). theselbe ber zweren. Mit den Werten 'Iriam Irian', machen sie die Ab sonderung (ryapugacchanti]) Mit den Worten 'Die Kuli ist verspielt', stehen sie auf

<sup>2)</sup> I b uso Roth un PW skrabra an aberall als Warf I cell bet

<sup>3)</sup> D. Bed utung so kruch ergibt sich rum Teil schon aus die damben stehenden Benötzern. By 1, 50, 1 å no Hah hi kritave ynnte vieweb 'dabhlae aparittisa udthidab by VIII 79 1 apam krinur agribite viskrapid uibbid it somal, Ay N, 20 11 satus's uite bell mahalla guten ab sab vi har udtlit.

At handling a far the Kan t d = Morganian t s, 15t XII, No t
 Illmynes fam prihak kareb

<sup>2)</sup> Ill avessumm cyapa jucel anti 1 ril al Lutreanti | cy spa jan as ain cyaracci edah

Worauf es bei diesem Spiele ankommt, kann darnach nicht zweifelhaft sein. Das kria machen bei vier Spielern der Vater und die beiden altesten Söhne, die von dem hingeschatteten Haufen je 12 Wurfel nehmen, wahrend der jungste Solm, der 13 Wurfel nachbehalt, verloren hat Bei drei Spielern gewinnt der Vatei, der 24 Wurfel nimmt, und derjenige Sohn, der 12 Wurfel mmmt, wahrend der jungste Sohn oder die Gattin, die 13 Wurfel erhalten verheren Und wenn nur Mann und Frau spielen, so gewinnt wieder der Vater, der 24 Wurfel mmmt, wahrend die Fran 25 erhalt und verhert1) Weshalb gerade die Zahlen 12 und 24 gewinnen, wahrend 13 und 25 ver heren, geht aus Baudhävana selbst meht hervor, hier treten die Erlanterungen, die Rudradatta zu Apastamba, Siantas V. 20, 1, gibt, erganzend Nach Apastambas Vorschrift (V, 19, 4)2) werden dem Opferherrn 100 Wurfel gegeben, in V. 20, 1 wird dann nur kurz gesagt. Der Opferherr gewinnt mit dem kria ' Dazu bemerkt Rudradatta 'Die Spielweisen, die den Namen krta, treta, drapara kalı fuhren werden in der vedischen Stelle kriam avanama), avas genannt. Wenn die hingeschutteten Wurfel in vier Teile geteilt werden, so spricht man von Irta in dem Falle daß alle Teile gleich sind. Wenn aber am Ende drei übrig bleiben so ist das treta wenn zwei ubrig bleiben diapara wenn einer kali. Und so sagt der Veda Was die vor Stomas and das ist kria, was aber funf das ist kalı (Taittirivahr I. 5 11. 1) Weil es hier 100 Wurfel sind so gewinnt der Opferherr auf die Arta Weise4) Rudradatta lint also gennu dieselbe Art des Spieles im Auge wie Baudhavana. Wie nach ilim der Opferherr gewinnt, der 100 Wurfel hat well diese Zahl durch 4 dividiert ohne Rest aufgeht so gewinnt hei Baudhävana der Vater der 12 oder 24 und die alteren Söhne, die 12 Wurfel haben, wahrend bei dem Spiele mit drei oder zwei Sohnen der jungste Sohn. bei dem mit einem oder gar keinem Sohne die Frau nach Rudradrattas Ausdrucksweise kalt haben also verheren da die Zahlen ihrer Wurfel. 13 oder 25 einen Rest von I lassen

Das gleiche Spiel wurde im Ritual offenbar auch beim Räjasüya verwendet Nach Äpastamba, Srantas XVIII 18 16ff, schuttet dei aksānāya beim Rājasüya uber 100 oder über 1000 Wurfel auf dris adhidetana hin (mitapet), mit diesen sollen ein Brahmane, ein Rājanya, ein Vaisya und ein Sūdra um eine junge Kuh spielen In XVIII, 19, 5 beißt es dann 'Nachdem

<sup>1)</sup> Ciland a a O nimint ein wiederholtes Spielen des Vaters mit samen Sühnen mitter gelesinningem Ansscheiden des Sohnes, der 13 Worfel bekommen hat, an Davon vernag ein in der Beschrübung des Spieles nichts zu eintdiecken. Die Worfe yadt dem blacatala, yady elah, yads nausa blacanti können sieht doch nut auf den Pall beziehen, daß die Pamilie nur ans dem Vater und zwei, bzw. einem Sohne besteht, die die Pamilie nur ans dem Vater und zwei, bzw. einem Sohne besteht, die die Pamilie nur ans dem Vater und zwei, bzw. einem Sohne besteht, gung der Gattin wurden ja sonst ganz unwerständlich gem.

ther darum and the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the

er mit den Worten 'audbhidyam rājāe' diesen vierhundert\* goldene Wurfel weggeschuttet und gewonnen hat (udupya vijitya), gibt er dem König funf Wurfel mit den Worten dieb 'bby ayam rājābhāt Danni decken sich zum Teil wörtlich die Angaben der Maitrāyanī Samhītā, IV, 4, 6 tatak catuhkatam aksān atohyaha || ndbhinna, rājāh || tit catvāro va pu rusā brāhmano rājanyo unsīgah sātas tesām evainam udbhēdayati tatah paūdālsān prayacchann aha diso ahly abbūd ayam tesam

Was zunachst das Hinschutten von mehr als 100 oder mehr als 1000 under mehr als 1000 under mehr zu entnehmen Jene Wurfelmege ist nur der Vorrat, von dem man beliebg viele zum Spiele nehmen konnte Ahnlich wird in Äpastambas Dharmasütra II, 25, 12 bei der Beschreibung der Einnichtung der Spielballe bestimmt, daß man Wurfel in gerader Zahl, so viele nötig and, zum Gebrauch auf den Wurfel platz hinschutten solle (alsän sinraped yugmän yathärhän). Wenn aber der alsätapa vierhundert Wurfel für den König wegschuttet und dadurch gewinnt, so haben wir es unzweifelhäft mit demselben Spiele wie in den beiden vorher erwalnten Fällen zu tin. Auch hier ist es eine durch 4 teil bare Zahl, die den Bieg verleibt.

Es bleibt die Angabe über die Überreichung der funf Wurfel an den Köng Sie findet sieh auch in Taritriyabr 1 7, 10 5, Satapathabr V, 4, 6, Kätyäyana, Śrautas XV, 7, 5 Was die dabei gesprochenen Worte betrifft, so stimmt naturileh das Taritriyabrahmana mit Äpastamba über ein, nach dem Śataputhabrahmana mid Kätyäyana lauten sie abhibhur

asy etäs te pañca dišah kalpantām

Wie schon bemerkt, wollte Weber aus diesen Angaben auf ein Spiel mit funf Wurfeln schließen, meiner Ansicht nach mit Unrecht, da diese funf Wurfel uberhaupt nicht zum Spiele benutzt werden. Die Maitrayanl Samhita und Apastamba sind in diesem Punkte ganz klar, darnach ist das Spiel ja schon vor der Übergabe beendet und zwar durch die Weg schuttung der 400 Wurfel zugunsten des Königs Nach dem Riturl des weißen Yaurveda findet das Smel allerdings umgekehrt nach der Über gabe statt, aber diese steht in keinem ursichlichen Zusammenhange mit dem Spiele, deun nach der Übergabe folgen zunachst zwei Zeremonien, die mit dem Spiele gar nichts zu tun haben die Prügelung des Königs und die Begriißung als Brahman und nach Beendigung dieser Zeremomen wird überhaupt erst mit den Vorbereitungen zum Spiele, dem Herrichten des adhidevana und dem Hinschutten der nötigen Würfel der Anfang ge macht Überdies wird nach Katyayana, Srautas AV, 7, 18 dem König bei diesem Spiele das kria gesetzt, funt Wurfel aber wurden wie wir sahen. gerade umgekehrt kals fur ihn sem Endlich laßt sich das rituelle Spiel. wie aus den oben angeführten Schilderungen bervorgeht, mit funf Würfeln garmeht spielen Wenn daher Mahidhara zu Vajasaneyis A. 20 aksan als pürvoktavoñeal san erklart, so ist er im Irrium. Meines Erachtens ist die

Übergabe der funf Wurfel, wie auch der Begleitspruch deutlich verrat, lediglich eine symbolische Handlung, die Funfzahl ist mit Rucksicht auf die funf Himmelsgegenden, die der König beherrschen soll, gewählt. Sie kehrt auch sonst in diesem Zusammenhange wieder, so redet zum Beispiel der König den Priester funfmal 'o Brahman' an, was von jenem funfmal erwidert wird.

Daß die Art des Spieles, die wir für Baudhäyana und Äpastamba ermitelt haben, jedenfalls im Ritunle seit alter Zeit ublich war, wird durch Taiturīyabr I, 5, 11, 1 ge van eathära stomāh kriam tait jaha pe pačica klahk sah, und Satapathabr XIII, 3, 2, 1 paramena vā esa stomena zitvā | catu stomena krienāpānām, bewiesen Die Identifizierung der ver Stomas mit dem kria, der funf mit kali laßt sich nur unter dieser Voraussetzung begreifen Sicherheli bezieht sich auch die Vorschrift des Kaušikasūtra XVII, 17 kriasampannān aksān ūtritiyam ercinots auf dieses Spiel Den Ausdruck ātritiyam verstelle ich so, daß der König dreimal spielt, zuerst mit einem Brahmanen, darauf mit einem Ksatriya und zuletzt mit einem Vaisya, vgl die beiden folgenden Sūtras 1)

Aus den Angaben Baudhāyanas, Āpastambas (V 20, 1) und Kātyā vanas (XV. 7, 18, 19), aus dem Kausikasūtra und aus Šatapathabr XIII, 3. 2. I geht weiter bervor, daß man das krta als den höchsten und damit gewinnenden Wurf betrachtete An die funf Wurfel, die dem Könige übergeben werden wird aber, wie wir schon sahen, in Satapathabr V, 4, 4, 6 die Bemerkung geknupft esa så ayan abhibhur yat kalir esa hi sarran ayan abhibhavati, 'dieser kali wahrlich beherrscht die ayas denn dieser beherrscht alle auas' Daß die funf Wurfel als kali bezeichnet werden, wurde allerdings mit dem, was wir aus Baudhavana und Apastamba wissen, übereinstimmen?). abweichend ist aber, daß dem kalt hier die höchste Stelle unter den augs zugewiesen wird Das gleiche ist an zwei anderen Stellen der Fall in Taittirivas IV, 3, 3, 1-2, wo kali geradezu abhibhu genannt wird, und in Vajasanevis XXX, 18, wo er unter dem Namen aksaraja erscheint. Nun ist zu beachten, daß an allen drei Stellen, wo kals an der Spitze der ayas steht, nicht wie gewöhnlich vier, sondern lunt augs aufgezahlt werden, zu kalikrta, treta, dvanara kommt noch der askanda hinzu. Daraus scheint mir

¹) Caland, Altınd Zauberritual, S 40, ment der König spiele dreimal, zuerst mit einem Brahmanen einem Kastrya und einem Vastya, darauf mit einem Brahmanen und einem Kastrya und zum dritten Male mit einem Brahmanen Diese Erklarung beruht offenbar auf seiner Auffassung von Baudhäyana Srautas II, 9, die ich, wie sehen gesagt, nicht zu teiken vermag Danias Kommentar ist leider an dieser Stelle so verderbt, daß aus ihm nichts zu entnichnen ist

<sup>3)</sup> Sayanas Erklarung zu der Stelle tesäm caturaäm alaönam kriasamyñä pañ cönäm kalasamyña et durchaus rachtig, und Mahadharas Bemerkung zu Vājassneysa A. 28 caturaäm akañam kriasamyña pañcamazya kalih besagt dasselhe, denn ob man die funf Wurfel oder den uber vier himausgehenden funften als kali bezeichnet, bleibt sich im Grundo gleich

hervorzugehen daß hier eine Abrit des Spieles das wir vorhin kennen gelernt haben vorheigt man dividuerte die Zahl der Wurfel nicht durch 4 sondern durch 5 Ging die Drisson ohne Rest mit so war das kall. Bei einem Rest von 4 ergeb sich kria von 3 tretä von 2 diäpara für den Fall, daß 1 als Rest blieb hatte man den neuen Namen askanda erfunden 1

Nachdem wir das rituelle Wurfelspiel kennengelerat haben werden wir vor die Trage gestellt oh wir diese Torm des Spieles auch anßerbilb des Rituales überall da anzunehmen linben wo uns die aya Namen kria usw begegnen

## Das vedische Wurfelspiel

Was zun ichst das Spiel betrifft das die Dichter der Lieder des Reund Atharvayeda im Auga haben so legt schon die allgemeine Erwagung daß sich im Rituale Sitten und Brauche gerade in ihrer ultesten I orm zu erhalten pflegen die Vermitung nahe daß sich das Smel der altesten Zeit prinzipiell night von dem rituellen Suiele unterschied. Dafür sprechen aber auch noch eine Reihe von anderen Punkten In beiden I allen ist das Wurfel material das gleiche es wird mit Viblital anussen gespielt und wir haben schon gesehen daß es ganz unwahrschemheh ist daß diese Nu-se je mit Augen verschen oder sonstwie unterschieden waren. Bei einem Spiele mit derartigen Wurfeln kann es sich aber in der Tit wohl nur wie es in dem rituellen Spiele der Pall ist um die Zahl der geworfenen Wurfel handeln Aus dem Reveda geht weiter wie wir sahen hervor daß man zum Spiele einer sehr großen Anzahl von Unrfeln bedurfte mag man nun tripal casah in Rv A 34 8 als 53 oder use ich vorgeschlagen linbe als 150 fassen. Auch diese große Zahl laßt sich nur verstehen wenn man ein Spiel nach Art iles in den Ritualtexten geschilderten für die vedischen Lieder annimmt. Nach den einheimischen Erklurern bedeutet ferner &rta im Raveda die gleiche Zahl von Wurfeln wie in den Ritigaltexten Ry 1 41 9 heißt es

caturas cid dadamanad bibhiydd d midlatoh |

na duruktaya sprhayet |

Zur Erklarung der Strophe benerd Vaska Auf III 16. Wie man sich vor dem Spieler furchtet indem man denkt er hilt die vier Wufel so möge man sich auch vor übler Reide furchten meinals möge man nich übler Reide verfangen. Ihm schließt sich Sayans an nach dem zu übersetzen wire. "Wie") man sich vor dem (Hanne) furchtet der die vier (Burfels) in der Hand hilt bis (sie) mederfüllen so (Järkte man sich vor übler Reide und) verlange meht nich übler Reide. Ich seite nicht den geringsten Grund.

neltriltgit sile 3 193

<sup>1)</sup> D. I merking de Tattimatr I. " 10 " iber d. f(if Wirf lg mail) wied etermione of the right domail dem Virft. et westleibni a dess Alliet de Selleibni a desse de Selleibni a desse Alliet de Selleibni a desse Alliet de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a desse de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de Selleibni a de

<sup>1)</sup> Siyina e Lufu pema the rortate agt Gither Yed Stud II 179 III 167
1) Siyaa a sprielt all rilings anotatt von Warfin vin kaueminselelm wis

falls meht fur ausgeschlossen, daß das alte Wurfelspiel noch hentzutage in Indien wenn auch vielleicht nur als Kinderspiel, lebt

Daß im allgemeinen in den Liedern des Rg wie des Athrivaveda das kra als der hechste und gewinnende Wurf galt machen die auf S 148ff und S 160 angeführten Stellen zweifelles In Av VII, 114, ih wird anderer seits kalt angerufen als derjenige, der über die Wurfel gebietet (yó aksésu tanntast) Der Ausdruck klingt wie schon bemerkt, stark an die oben er wähnten Bezeichnungen des kalt als abhibhe und aksaröja an und viel leicht hatte der Dichter von Av VII, 114 die Abart des Spieles bei der kalt die erste Stelle unter den ayas einnahm im Auge Dieselbe Form des Spieles könnte möglicherweise auch im Aksasükta gemeint sein denn auch her wird in V 12 'der Heerführer der großen Schar, der König der erste des Haufens (yó tah senänir makato ganasya röja irditasya prathamo babhāra) angerufen und es liegt jedenfalls nahe diese Ausdruck auf kalt als den abhibha und aksarāja also den eisten unter den ayas zu beziehen. Diese Erklarung wird nur dadurch sehr unsicher, daß in V 6 der kria Wurf un zweifelhaft als der gewinnende Wurf lingestellt wird

# Das opische Wurfelspiel und die Zahlkunst

Almheh wie bei den vedischen Liedern liegt die Sache beim Mahä bhärata. Auch bei dem epischen Spiele wurden die Wurfel unzweifelhaft geworfen zum Beweise dessen genugt es auf den Ausdruck al van Auspatin Mbh II 56 3 zu verweisen. Im übrigen aber stimmt alles, was wir er mitteln können zu dem, was wir uber das rituelle Spiel wissen. Auch im Epos ist wie wir sashen von Haufen von Wurfeln die Rede. In III, 34 5 werden ferner gerade und ungerade. Wurfel erwahen.

al sāms ca dretra Sakuner yathārat lamānukulān ayujo yujas ca | sakuna mujantum abharayad atana manyas tu hanjāt purivasya dharnyam || Die Ausdrucke yay und ayuj lassen sich von den Wurfeln nur verstehen wenn man en Spiel annimut wie das rituelle bei dem die Zuhl der Wurfel von Bedeutune ist

Bei dieser Annahme wurde weiter auch ein Punkt in der Nala Sige seine Erklarung finden, der mir weingstein bis jetzt immer unverstandlicht erschienen ist Bekanntlich erlungt Nala der von Kali beesseni etets Un glück im Würfelspiele hat die Falingkeit zu gewinnen wieder, ich Komg Ruparna ihm das al-sahrdaga mitteilt. Die naheren Unstinde werden Mbli III 72 berichtet. Da wird erzehlt wie Nala in der Gestält des Wagen lenkers Bähuka mir König Ruparna und Varsneya auf einem Wagen dahnfahrt. Von leiem Neide auf Nalas Geschiekheiheit im Rosselenken erfüllt, ruhmt sich Ruparna seiner außerordentlichen Starke im Zihlen (V. 7. samklyane parmann ladan) und gibt gleich eine Probe seiner Kunst indem er die Bitter und kruchte eines am Wege stebenden Viblitaka Baumes die sich auf Tausende und Williamen belaufen im Nu berechnet

Nala schenkt den Worten des Rtuparna so ohne weiteres keinen Glauben Er halt die Pferde an und will absteigen, um den Baum zu fallen und die Fruchte nachzuzahlen, und erst auf langeres Zureden des Rtuparna, der zur Weiterfahrt drangt, begnugt er sich damit, an einem Teile eines Zweiges eine Stichprobe zu machen Es ergibt sich, daß Rtuparnas Berechnung richtig ist Nala ist aufs höchste verwundert über diese Kunst, Rtuparna sagt ihm zur Erklarung 'Wisse, daß ich das Geheimnis der Wurfel kenne und erfahren bin im Zahlen' (V 26)

viddhy alsahrdayajñam mäm samlhyāne ca višāradam ||

Und nun beschließen sie auf Nalas Vorschlag, ihr gegenseitiges Wissen auszutauschen, Nala verspricht dem Rtuparna das asahrdaya, das Rossegelieimnis, mitzuteilen und empfangt dafür selbst sofort von Rtuparna das tiefe Geheimnis der Wurfel (V 29 aksānām hrdayam param) Kaum aber ist er im Besitze desselben, als Kali aus seinem Körper heraus und in den Vibhitaka Baum fahrt. Nala aber ist nun wieder imstande, im Wurfel spiel zu siegen. Heimgekehrt fordert er noch einmal den Puskara heraus und gewinnt sein verlorenes Reich zuruck.

Die Erzahlung laßt keinen Zweifel daruber, worin das aksahrdaya besteht es ist die Fahigkeit, im Augenblick eine großere Anzahl gleichartiger Dinge zu zahlen Daß diese Fahigkeit bei einem Spiele, wo es auf die Zahl der geworfenen Wurfel ankam von dem großten Nutzen sein mußte, leuchtet ohne weiteres ein Wenn es zum Beispiel galt wie ich vorhin vermutet habe, die Zahl der vom Gegner geworfenen Wurfel auf eine durch 4 teilbare Zahl zu bringen so mußte der Sieg naturlich dem Spieler zufallen, der imstande war die hingeworfenen Wurfel im Nu zusammenzuzahlen 1)

Eine Andeutung der Beziehung der Zahlkunst zum Wurfelspiele findet sich auch im Sabhäparvan Dort preist Sakuni den guten Spieler (H, 59, 7) un vette samkhnüm nikitau ridhinas cestäre akhnunah kiluvo kasian l

mahāmatır yas ca jānāts dyūtam sa vas sartam sahate maknyāsu || Nach dem Petersburger Wörterbuch soll samkhyā hier soviel wie 'Berechnung',

<sup>4)</sup> Im JRAS 1904 S 355ff hat Greeson Ruparaas kunst mit der der modernen kanigås, der Abschatzer des l'rtrages von Getreidefeldern und Obstgårten, verglichen So inters sant dieser Hinweis auch ist, so schemt er mir doch eine eigentliche Er klitting nicht zu hefern, da der innen. Zusammenhang zwischen der Zielklunst und der Wurfelkunst daufen noch micht aufgeklärt und Greeson fri heils schemt diesen Zusammenhang der doch aus der ganzen Frahlung und insbesondere aus V 26 deutlich hertorgieht, gur nicht anzierkennen. Auch in einigen kleineren Punkten kann ich mich Greesons Auffassung nicht ansehließen. Er meint, Rtuparna Inbo Nafa zu einem Spiek. 'Cerade oder Ungerade' hermu-gefordert, aber von der Heraus forderung zu einem Spiek. 'Cerade oder Ungerade' hermu-gefordert, aber von der Heraus forderung zu einem Spiek. 'Cerade oder Ungerade' hermu-gefordert, aber von der Heraus wallt, weil er im Wurft in geschiekt war. De Zahlbunst hatte Rtuparna auch an jeden ander in Baume zugen konnen, der Viblitakabaum wird hier de-halb genannt, weil Kali nachter in ihm enfahrt.

d h 'genaue Erwagung des pro und contra sem¹) allein es scheint mir zweifellos daß samkhya in diesem Zusammenhange dasselbe ist wie das samkhyāna, das nach Mbh III 72 26 der Wurfelspieler verstehen muß Ich übersetze die Strophe daher 'Der Spieler, der das Zahlen versteht im Falle eines Betruges die Regeln kennt unermudlich ist in den durch die Wurfel verursachten Tatigkeiten der kluge der das Spiel kennt der vermag alles bei den (terschiedenen) Arten (des Spieles)³).

Wenn ich recht sehe, so ist sogar sebon im Veda einmal von dem Zuhlen beim Wurfelspiel die Rede Av IV, 16 5 wird von Varuna gesagt

samkhydia asya numiso jananam aksan ira svaghni ni minoti idni ||
Die Bedeutung der beiden letzten Worte ist unsieher Teh glaube daß frotz
aller Schwerigkeiten die das Geschlecht bereitet zu idm aus dem Vorher
gehenden ein Begriff wie die Laderbewegungen zu erganzen ist und möchte
ni minoti wie im Petersburger Worterbuch vorgeschlagen wird als 'er
messen berechnen fassen und übersetzen. Er hat gezihlt die Bewegungen
der Augenlider der Venschen') wie ein Spieler die Wurfel berechnet er
diese. Was immer aber auch der wahre Sinn von ni minoti idni sein mag
jedenfalls wird Varuna hier einem Wurfelspieler vergilchen und wenn eim Zusammenliange damit heißt daß er zuble so kann dieses Zahlen doch
unmöglich etwas anderes sein als das Zahlen das nach der Darstellung des
Mahabharata beim Wurfelspiele eine so wichtige Rolle spielt.

Noch ein anderer Punkt verdent hier besprochen zu werden Jedem Leser von Mih II 60ff 76 wird die Beschreibung des Spieles wie sie dort gegeben wird zunachst sehr merkwurdig ja unverstandlich erscheimen Sakum der für den Durjodhana spielt und Lindhisthira eitzen sich gegen über Ludhisthira nennt zuerst seinen Einsatz darauf gibt Duryodhana für seinen Stellverreiter an was er dagegen zu setzen hat Dann fahrt der Erzihler fort (II 60 9)

tato jagraha Sakunis tan aksan aksatattravit |

ntam ity era Sakunir I udhisthiram abhāsata []

Dann ergriff Sakuni der die Walre Kunst der Wurfel kannte die Wurfel Gewonnen sagte Sakuni zu Ludhisthura

Yudhisthira nennt sofort einen neuen Finsatz. Wiederum heißt es in unmittelbarem Anschluß daran (H. 61-3)

Kauravanan: kulakaram yestham Pandavam acyutam (
sty uktah Sakunth prula yilam sty eva tam nepam []

Yi ni ch i t de Frklitrung Nakai ji is sai kh ji i sai yak khyina n ja ja panij i jadedrai rekam

<sup>2)</sup> Nilakai tha erklurt prakriistra durch dyr takri jalan. B I ti ngk ubersetzt im
PW bi se nem Pra

<sup>3)</sup> Savana fall samkhattals Non Sig von sar khatte ind verlindet dam t numisah als Cinta zi asya gelorig

Dasselbe wiederholt sich 17 mal Yudlisthura setzt nacheinander seine samtliehen Schatze, seine Bruder und sich selbst ein, die Entscheidung wird iedesmal in der gleichen kurzen Formel beriehtet

jitam itý eva Šakunir Fudhisthiram abhāsata || Nur der Vordersatz wird kurz varnert, II, 61, 7 11 14 24 28 31, 65, 5 7 9 11 16 22 26 29 heaft es

etac chrutvā¹) vyavasīto nīkrtīm samupāšrītāh |

II, 61, 18

ıty eram vädinam Pārtham prahasann ıva Saubalah | II, 61, 21

ıty evam ukte racane krtaraıro durătmavân |

II, 65, 14

evam uktvā tu tān aksāň Chakunih pratyadivyata²) |

Endlich ferdert Sakuni den Yudhisthira auf, um die Draupadi zu spielen Yudhisthira willigt ein Wieder heißt es nur (II, 65, 45)

Saubalas iv abhıdhäyarvam yıtakası madotkatah | nılam siy eva tän aksän punar evänyapadyata ||

Ebenso wird der Vorgang beim zweiten Spiele beschrieben. Sakum formu liert genau die Bedingung, unter der sie spielen daß der verlierende Teil zwölf Jahre im Walde und ein Jahr unerkannt unter Menschen leben selle, dann wird wieder kurz gesagt (II, 76 24)

pratijagrāha tam Pāriho glaham jagrāha Saubalah | niam itu eta Šakunir Ludhisthiram abhāsaja ||

Man könnte aus dem völligen Schweigen des Textes über dis Wurfeln des Yudhisthira vielleicht schleßen daß dieser bei dem ganzen Spiele überhaupt niemals zum Wurfe gekommen ware, aber ieh glaube, daß dieser Schluß doch meht gerechtfertigt ist Auch von Sakuni wird in 17 von 21 Fallen nicht ausdrucklich gesagt, daß er wurfelte, und doch wird die was iln betrifft, niemand in Abrede stellen In einem Falle (II, 65, 14) heißt es indessen von Sakuni daß er 'dagegen spielte' (pratipadispata), und das scheint mir deutlich zu zeigen daß Yudhisthira vor ihm die Wurfel ge werfen hatte. Die ganze Dustellung des Mahabhärata wurde sich, wenn die vorlin gaußerte Vermutung über den Gang des Spieles richtig sein seilte, vortrefflich erklaren Yudhisthira nennt seinen Einsatz und wirft unmittelbar darauf eine Anzahl von Wurfeln, Sakuni wirft sofert soviele Wurfel au, daß die Gesanitzahl kraz ist

Was die Bewertung der einzelnen agas im epischen Spiele betrifft, so scheint krta stets die erste Stelle einzunelmen, wahrend kalt die niedrigste zukommt. Das letztere geht klar aus dem Nalopāklijāna hervor. Nala verhert bestandig, weil er von Kali, dem personifizierten Ungluekswurfe,

<sup>1)</sup> In II, 61, 7 cram truted

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Worte eram ukted beziehen sich auf die kurze höhnische Bemerkung, die Sahum macht, als 1 udbisthirs anfangt, seine Bruder einzusetzen.

besessen ist. Hierin stimmt also das epische Spiel mit der Art, die wir auch für die vedische Zeit als die gewöhnliche erkannt haben, überem

Nach alledem scheint mir die Identitat des epischen und des verdischen Spieles gesichert zu sein. Eine Ausnahme ist nur für das Virätaparvan zu konstatieren dessen Verfasser, wie ich S 125f gezeigt linbe an ein Spiel mit päsakus dachte. Wahrscheinhich ist sogar das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel auf das wir spiater eingehen werden gemeint Auch der Ausdruck trez in Mbb. HI, 59. 6. 7 wurde auf das päsaku Spiel schließen lassen, wenn wir darunter wirklich einen Wurfnamen verstehen mißten denn nach allem was wir wiesen hat ein solcher Name nur bei dem Spiele mit päsakus, nicht aber bei dem Spiele mit Vihitatamissen seine Stelle. Ich glaube aber, daß dieser Schluß micht berechtigt ist und verweise auf die Argumente die ich schon oben gegen die Auffassung von arsa als Wurfnamen geleind gemacht habe. Wer trotzdem ries on anschen will der muß sehon annehmen daß der Dichter des Nala Liedes in HI 39.6.7 ein gauz anderes Spiel im Auge batte als in den übrigen Teilen seines Werkes etwas was mir hochst inwahrscheinhich erschent

# Das Wurfelspiel in der Chandogys Upanisad

Was kria usw in der Chändogia Upani-ad (IV, 1, 4, 6) und im Mrecha katika (II 9, 12a) betrifft so durfen wir ihnen wohl die gleiche Bedeutung zuschreiben, die ale in der vedischen Literatur und im Epos haben. Daraus wurde folgen, daß das Spiel mit Vibhitakanussen noch zur Zeit des Mrecha katika gebrauchlich war die Wurfnamen goddah und satu (II, 1) weisen andererseits darauf inn daß daneben das päsids Spiel bestand da sich diese Wurfnamen, wie gesagt nur bei dem päsids Spiele nachweisen lassen

In der Chandogya Upanrad wird ferner wie oben bemerkt, die Spiel regel mitgeteilt daß dem kris die niedingeren agaz zufallen Spiter, in IV, 3 8 wird das kris unt den funf Naturgewalten Wind Feuer, Sonne Wond, Wasser und den funf Organen Odem Stimme Auge Ohr, Mansalso mi ganzen zehn Dingen identificiert (te rä ete präcange präcange dassandas ist kram). Augenschembleh hardt diese Gleichetzung von kris mit saha sad amśams caturankapāte purvaih sadbhih saha daśāpy amśān hared iti Nilakantha denkt allerdings hier wie in der folgenden Stelle an das pašaka Spiel seine Angaben können aber ebensogut auf das Vibhitakasniel be sogen werden Es wurde darnach der Einsatz in zehn Teile zerlegt Beim kah Wurfe gewann man einen Teil beim drapara Wurfe drei beim treta Wurfe sechs und beim krta Wurfe zehn Teile da stets der Gewinn der medrigeren avas dem höheren ava zugerechnet wird. Das alles stimmt aufs genaueste mit den Andeutungen der Upanisad überein. Eine in Einzel heiten ahweichende im Prinzip aber damit identische Spielweise beschreibt Nilakantha im Kommentar zu Mbh IV 50 24 in folgenden Worten tatra dyute pañca snyāh pañca parakiyās ca dināradayah sthānyante | tad itah paśapralsepe yady elanka upary avaty tarhy svivesy ela eva nio bhavaty yadı dıau tada parakıyam dinaradı ayam sviyas carko') nitah | yadı tryanka uparı patel tada parakıyam trayam sviyam ca trayam yılam | caturankasyo parıpatane sarıc 'pı sviyah parakıyas ca 11tā bhatantı | tathā ca kalıpāte jayo nästi diäparädipata uttarottaravrädhyä jayo eti. Auch hier zerfullt der Ein sutz in zehn Teile jede der beiden Parteien hat funf beigesteuert. Beim Lali Wurfe gewinnt der Spieler einen Teil des eigenen Einsatzes beim diānara Wurfe außerdem noch zwei Teile des Einsatzes des Gegners also ım ganzen wie vorlun drei Teile Beim treta Wurfe gewinnt er drei Teile des gegnerisehen und drei Teile des eigenen Einsatzes also wie vorhin im ganzen sechs Teile Beim kria Wurfe endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile Vermutlich war es speziell diese letztere Spielart die der Ver fasser der Upanisad im Sinne hatte da bei dieser die Parallelitat der zehn Teile des Einsatzes die das kria gewinnt mit den zehn dem kria gleich gesetzten Dingen auch dann zutage tritt daß beide aus zwei Gruppen von ie funf (pañcânye pañcânye) bestehen

## Das Wurfelspiel in der Pali Literatur

Fur die Beurteilung des Wurfelspieles in der Palt Literatur kommt vor allem eine Stelle im Payasisuttvanta des Dighanikaya XXIII 27 in Betracht Hier wird dieselbe Geschichte erzihlt die wir sehon oben aus dem Littajatal a (91) kennengelernt baben aber mit einer wichtigen Abweihung Wahrend nach dem Jataka der Falschspieler so oft er verhert einen Wurfel in den Mund steckt und dadurch den Abbruch des Spieles herbeifuhrt verschluckt er nach der Derstellung des Payasisuttanta jeden kalt der sich einstellt (ägalägatam kalim gilati) und entscheidet dadurch offenbar das Spiel zu seinen Gunsten da sein Gegner ihm vorwirtt daß er aussehließlich gewinne (train kho samma ckantikena jinäsi). Die Angaben des Jataka sind auf das päšala Spiel bezogen vollkommen verstandlich meht aber die des Payasisuttanta. Der Verfasser des Suttanta kann nur das Vibbitakaspiel im Auge laben und muß innter kalt den bei der Division durch 4 als Rest

<sup>1)</sup> Die Ausgabe list a Ljais en Lo

bleibenden einen Wurfel verstehen, durch dessen Beseitigung der Wurf allerdings aus dem schlechtesten in den besten verwandelt wird Dazu stimmt auch, daß in der dezugehörigen Gäthä an Stelle des Verschluckens des kalt von dem Verschlucken eines Wurfels gesprochen wird (gilam akkhami)

Nach dieser Stelle ist weiter auch Dhammapada 252 zu beurteilen, weiter siehelbt, daß man die eigenen Fehler verberge wie ein Betruger den kals vor dem Steller zeitnert.\*

> paresam hi so razjūni opunāli yathā bhusam | attano pana chadeti kalim vā kitavā satho²) |

Unter dem Verbergen des kalt sind sieherlich Manipulationen wie die im Payasisuttanta gesichiderte zu verstellen. Es ist also auch hier an das Vibhitakaspiel zu denken, und kalt hat die Bedeutung die ihm in diesem Spiele zukommit.

Eine ganz andere Bedeutung als in den bisherigen Fallen scheint kata (krta) und kale in Gathā 91 des Vidhurapanditajātaka zu haben da es sich hier ja anscheinend ebenso wie in den Prosaerzihlungen dieses und der ubrigen Jatakas um das Spiel mit pāsakas handelt. Wenn cs hier heißt, daß der König den kalt. Punnaka das kala erlangte so scheint die nichts weiter zu bedeuten, als daß Punnaka den vorberbestimmten Wurf richtig zustande brachte wahrend des Königs Wurfel falsch fielen kata wurde hier also einfach 'der richtige Wurf Lali 'der falsche Wurf sein Daß Lata und Lals dazu kommen konnten, diese Bedeuting anzunehmen ware bei der Stellung die sie in dem alten Spiel mit Vibhitakanussen einnehmen, leicht verstandlich doch beruht diese ganze Erklarung auf der Voraus setzung daß das Spiellied das sich nicht in den von Fausboll benutzten sinchalesischen Handschriften findet ebenso alt ist wie die Gatha denn nur in ienem Liede nicht in der Gatha selbst tritt die Beziehung auf das pāśaka Smel deutlich zutage Die Prosaerzahlung beweist bekanntlich für die Gathas gar nichts Solite also das Spiellied junger und spiter ein reschoben sein, so könnten die Ausdrucke kata und Lalt ohne weiteres auch auf das Vibhitakaspiel bezogen werden wie in den beiden vorhergenannten Stellen, und es wurde dann sehr wahrscheinlich sein daß es sich in der kanonischen Literatur des Pali stets um das Vibhitakaspiel handelt und

<sup>2)</sup> Dunach ist das auf S 114 Anm 4 in bezug auf Rv I 92 10 II 12 5 Georgie zurchtigen. Die Möglichkeit be m'i blibtakaspiel durch das Verschwind nlassen eines Wurfels den Sieg herbeurdühren laht sein nicht in Abrede stellen. Gli chwol I kann meiner Anucht nach in jenen Stellen mel t von solchen Betrugereien die Rede som da der Spieler dort krinu genannt wird un i ich halte d\u00fcher im ubrigen an der angegebenen. Bedeutung von erfoh fest.

<sup>2)</sup> Fausholl lest in der zweiten Auflage Litanhauf o und betrachtet es als Kompositum [Ich ziehe es vor Litanhauf auf Abhatis zu fassen we es auch der Kommentator titt dessen Frikarungen im ubrigen aber voll g verficht am 1]\* Iur satha vergleiche de auf 8 [11] angeführten Stellen

das pāśaka Spiel nur in den Prosastucken der Jātakas und im Spielhede erwahnt wird \* Eine endgultige Entscheidung der Frage laßt sich nur auf Grund eines großeren handsehriftlichen Materiales treffen

Die ubrigen auf S 146f angeführten Stellen aus dem Pali und Dhammapada 2021) bieten keine positiven Anhaltspunkte für die Ermittlung der Spielweise Es laßt sich nur bebaupten, daß in allen Fallen lata als der beste, kalt als der sehlechteste Wurf gilt

# Die Etymologie der Aya-Namen

Zum Schlusse möchte ich darauf hinweisen, daß die Bedeutung der aya Namen, die wir auf Grund der Angaben der Ritualtexte gewonnen haben, zum Teil auch durch ihre Etymologie bestatigt wird krta, das 'Gemachte', 'Gelungene', ist als Bezeichnung fur den besten Wurf, dessen Zustandebringen die Aufgabe des Spielers war, ohne weiteres verstandlich?). ebenso treta, 'die Dreiheit', als Name des Wurfes, bei dem ein Überschuß von drei Wurfeln war, oder auch dieser drei Wurfel selbst. Weniger klar auf den ersten Bliek ist diapara Einen l'ingerzeig fur die Erklarung des Ausdrucks gibt uns die Regel Pāninis, II. 1, 10, die wir schon oben kennen gelernt haben Nach Panini sagte man beim Wurfelspiel ekapari duipari usw, 'um eins anders', 'um zwei anders' usw Ebenso wie part konstruierte man nun offenbar auch das zu pars gehörige Adjektiv para wenn Panini und seine Nachfolger das nicht lehren so hegt das vermutlich daran, daß in der Sprache ihrer Zeit dieser Gebrauch nicht mehr lebendig war. Das Wort drapara ist also eigentlich ein Adjektiv zu dem aya zu erganzen ist, es 1st 'der (Wurf der) um zwei (Wurfel) anders 1st (als das kria) und be zeiehnet dann auch wohl die beiden übersehussigen Wurfel selbst tretā hitte man ebenso auch \*tripara sagen konnen, fur kalis) ekapara, und dieser letzte Ausdruck ist im Rgveda in dieser Bedeutung tatsachlich belegt

Im Aksasükta sagt der ungluckhehe Spieler (X 34 2)
ak wasyāham ekaparasya hetor anueratām apa jāydm arodham ||
Sānam erklatt liner ekaparasya durch ekah zarah mradhāmam unsua tasya

<sup>1)</sup> Siche die Nachtrage

<sup>4)</sup> Mit dieser Fisharung lassen sich die Bedeutungen die Geldner Ved Stud I, 199f, für ved känn, kärin, krinn und krivan untgestellt hat, namhels Sieg, bzw. siegreich, ohne Schwingskeit vereingen. Was speziell krinn berifft, so ist es ineiner Anseln nießpringkelt dergeing, der (den kin 8 inf) zustande bringt, so deuthel in der Verbindung mit kraghnin, Rv. I, 92, 10. Bildheh oder in der erweiterten Be dutung, siegriich wird es dann in bezug auf jeden Wettstreit gebruicht. Ich ver weise insbesondere auf Rv. VIII, 79, 1, wo krinn neben zwei and een bpielausdrucken tikmit und udblid erselnen.

ayám ketnur agrbhito viávajíd udbhíd it sómah

<sup>3)</sup> Bet dem Spiele, in dem kalt als hochster Wurf galt, wurde naturlich dakanda an die Stelle von kalt treten.

Das größere P W setzt, mit Verweisung auf ekaparı, als Bedeuting von ekapara an 'wobei ein Auge den Ausschlag gibt', ihm folgt Graßmann Ludwig übersetzt der Wurfel allem, der min über alles ging', und bemerkt, es könne damit auch der kalt gemeint sein, und ihm schheßt sieh das kleimere Petersburger Worterbuch an Meines Erachtens ist es zweifellos, daß ekapara her soviel wie kalt ist, und daß wir übersetzen missen.

'Um des Wurfels willen, der um eins anders war, (d. h. um des kals willen) verstieß ich die treue Gattm'

So paßt der Vers vortressellen in die Situation Der Spieler hat in seiner Ledenschaft die eigene Gattin als Preis eingesetzt, er hat kalt geworfen und damit die Gattin verspielt, genau so wie Yndinsthran die Drauppid verspielte!) Daher heißt es in V 4, daß andere nun seine Gattin berühren (anje jäydin pari mirkanty asjai) Er gebt dann noch weiter und verspielt sich selbst wieder genau wie Yudinstehra sich mitsamt seinen Brüdern verspielte!) Darum sigen Vater, Mütter, Brüder, die er ansleht ihn aus zulosen 'Wir wollen mehts von ihm wissen Führt ihn gebinden fort' (V 4)

puta milid bhrátara enam ühur na jūnimo nayata baddham etam [] uhd darum geht er verschuldet, voll Furcht Geld suchend bei Anbruch der Nacht in das Haus von Fremden, in milich derer, in deren Dienst er nun geraten ist (V 10) Wenn Ludwig sagt, daß er sich die Gattin ent fremdete, und daß andere sie nun 'trösten', so sind das Ausdrucke die viel zu zart sind und die den wahren Sachierhalt verdunkeln

# Das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel

Endich muß lier noch einer Abart des Spieles gedacht werden die einen twas komphizierteren Apparat als das eigentliche Wurfelspiel erforderte Dieses Spiel hatte öffenbar der Verfasser des Harnamäs bei seiner Schil derung des Wurfelturniers zwischen Ruhmin und Baladova im Auge – Man benutzte dazu Wurfel von zwierter Farbe, schwarze und rote

enam samparıgrhnista palayaksan narudhipa |

krənāk al lohitāksāms ca deše smims ti adhipāmsule |

<sup>1</sup>) Ganz ahuleh wird Waghunanh. 129 (Rd III, 8 170) von dem Spieler geprechen der durch den Jah Wurf Sohn und Gatten terbert (bologoshena puttom pu jüyetha ditam pu jüyetha) Auch im Nalopäkhivana fordert Puskara den Nala auf, imi dio Damojanti zu apselin (Ribi III 61, 3) und bei dem hitten Spiele settt Nala se auch tatsechlich en (III 28 5). In der Jahna Versunder Nala Segi in Bathalkosa verspielt Nala segar der Davadanti und alle seine and ten Weiber. Su le Tawneya Übersetzung 5 202.

3) Agl auch A. 1, 18.2 algodrophic rijomysh pipa dimographich Auch in che nagrightern Stelle des Naghmannka heute se on dem Speler, daß er schießheit durch den Joh Wurf m. di. Sklavere gerate (andendham nigochenys) und in the Chika Suttamp 250 um did er seine gante landsamthem nigochenysh per seine seine seine seine John stelle seine gante landsamther gerater (ad Apa attand) verspel. Andrésentsagara LAMT, 180 unt de frafile von erms Snoler serabili der aut seinen famf Gerisson um die eigene Ferson sink.

Mit großer Wahrscheinhehkeit laßt sieh ferner eine Strophe aus Dhanapälas Rsabhapaficäskä (32) i hierher stellen, in der ahnlich wie in der Strophe Bhartrhaus die Wesen mit Steinen verglichen werden, die durch die Wurfel in Bewegung gesetzt werden

särivvi bamdhavahamaranabhäino jina na humti paim ditthe (
akkhehim vi hiramlä nivä samsäranhalavammi !!

'Steinen gleich, von den Sinnen fortgerissen (oder durch Wurfel in Bewegung gesetzt) auf dem Brette des Samsära, werden die Wesen nicht der Gefangenschaft, des Tötens und Sterbens teillinftig, wenn sie dich (oder das Feld) erblicht haben, o Jina Das einzige, was die Beziehung auf das in Rede stehende Spiel unsieher macht, ist der Umstand, daß im Kommentar, der aber nicht von Dhanapala selbst herrihrt, die Worte des Textes auf das Wurfelschach (caturana) eedeutet werden

Teils bestatigt, teils erganzt werden die bisherigen Ergebnisse durch die Beschreibung des Wurfelspieles zwischen Sakuni und Yudhisthira in Amaracandras Bālabharata, II, 5 10ff Auch hier handelt es sich sicherlich um das mit dem Brettspiel kombinierte Wurfelspiel In V 11 ist wie bei Bhartrham und Mayura von zwei Wurfeln (alsau) die Rede und diese werden astämdästanadamürdhu nätuamänau venannt. Darnach wurde also jeder Smeler je einen Wurfel und je ein astāpada benutzen, und das letztere, wie das phalaka der Jatakas als Wurfelbrett dienen. Diese Angaben über das astārada sind sehr auffaller. An und für sich wurde es jedenfalls naher liegen das astavada als das Brett zu betrachten, auf dem die Steine ge zogen werden, doch scheinen mir die Worte des Textes vollig klar zu sein und eine andere Interpretation nicht zuzulassen2) \* Die Steine selbst werden mehrfach erwahnt und sie galten offenbar als so wesentlich für das Spiel daß es in V 10 geradezu heißt Durvodhana habe sich angeschickt, mit dem Sohne des Dharma mit Steinen zu spielen (sarai rantum) Aus V 13 und 14 geht weiter hervor, daß sie zur Halfte schwarz, zur Halfte rot waren, sie stimmten also in der Farbe mit den dazugehörigen Wurfeln überein In V 12 wird von dem Geklapper gesprochen, das die Steine beim Ziehen in ein anderes Feld (arhäntaräropana) verursachen und in V 14 werden sie mit Königen verglichen, da sie wie diese aufgestellt, gezogen toder er höht), festgesetzt und wieder befreit werden

utthāpitāropitabaddhamuklash šyāmais ca raktais ca nipair sraitau | sārair vieikridatur ekacittau gamam care "py adadhatāv alaksam") |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe Klatt ZDMG Bd 33 S 465ff, und A van der Linde Quellenstudien zur Geschichte des Schachspiels S 4ff

<sup>1)</sup> Macdonell JRAS 1898, S122, balk en fir hôchet unwahnschenhich daß das stippads het einem anderen Spiele außer einer Form d. Schach gebraucht worden set: Fr muß dennach annehmen daß im Harivania wie im Bialabharata eine Art von Wurfelschach gemeint eet, was imr wiederum nacht der guizen Schilderung, die ims dort von dem Spiel gemeint wird willer unsch unwahnschich erschein.

<sup>1)</sup> Der letzte Pada est mir unverstandlich, doch möchte ich darauf hinweisen

Die Erwahnung der Steine, die nach dem Ergebnisse des Wurfes von einem Felde auf das andere gezogen wurden, zeigt deutlich, daß wir es mit einer Abart und vermutlich sogar dem Urbilde unseres Puff oder Tric trac und des modernen indischen Pacisi und Caupur zu tun haben!) Die Art der Zuge war offenbar ahnlich wie heutzutage, wenigstens wenn wir. wie das nahezu sicher erscheint, die Angaben Patafijalis zu Pan V. 2, 9 auf das in Rede stehende Spiel beziehen durfen?) In der genannten Regel lehrt Pānini, daß an avānava kha, d. i. das Taddhita Suffix īna im Sinne von 'dahın zu ziehen' trete Dazu bemerkt Patañialı avanavam neva itu ucyate tatra na māyate ko 'yah ko 'naya iti | ayah pradaksinam | anayah prasavyam | pradaksınaprasavyagāmınām sārānām yasmın paraıh padānām asamārešah so 'yānayah | ayānayam neyo 'yānayīnah šārah 'Es heißt ,zum ayanaya zu zieben. Da weiß man nicht was ist aya, was ist anaya? Der aya geht nach rechts, der anaya nach links3) Wenn die Felder der nach rechts und links gehenden Steine von den feindlichen (Steinen) nicht besetzt werden, so ist das avānava. Der zum avānava zu zieliende Stein lieißt avānamna4)'

daß gama und cara nach Hemneandra, Anekārthesamgraha II, 313-405 im Sinno von dyūtabheda, bzw dyudarpabheda gebmucht werden 1) An dueso modernen Spiele denkt offenbar Maheśvara, wenn er im Kommentar

4) An dieso modernen spiele denkt oftenbar blanes ara, wenn er im kommentar zu Aman II, 10 46 akea, detona und pasaka als dre Synonyma für dem Wurftl er klart, der die Zuge des Steines veranlaßt (karrparinayane hetubhutasya pakasya)

3) Nach Macdonell, a a O S 121, ware das Spiel sogar genau dasselbe gewesen wie das heutige Er sagt. This game is thus described in the Mahabhaya by Patañjah. Two opposed parties more with their pieces (dam) to the right and then, after traversing the places or squares (pada) on their own side turn to this left and try to move into the position of the adversary. Wer diese Übersetzung mit ikm unten angeführten Text vergleicht wiel sehen daß als mit dem Original weinig gemein hat sie deckt sich aber merkwurdigerseise mit den Worten, mit deneit Wiber. Iml Stud. MIH 472f das deutsche Trietrasspiele beschreibt. Die Angabe dies Bluishva und die Erkhrung Kayadas dazu lessen keinen Zweift ihrüber, daß es sieh her einfach um unser Trietrae hamlelt in welchem ju nich die biden feindlich in Parteien erst rechts vorgehen dann nach Überschreiting der nich der eigenen Seite beinüben fein in welchen in der eigenen Seite beinüben in Schler sieh links wenden und in die Position des Geguers einzurücken suchen.

3) Weber der Ind Stud XIII, 472f wohl als erster auf den Ausannenlang der Stellen im Malabbissen uml ber Bhartphari hunwes meint, duss I reklaurg von app und angen sei wohl einfach abzuwesen, uml dieserstat gefraugen alberte, (Viz. 16. die) und Glack und Unglack d. 1 aufs Geraft wohl ausgeschtt wird, allem es begt auch meht der geringste Grund vor, der Frikarung Pataujahs zu mußtre von Machanella der Geraft von des Spell habe "Glack und Glack und Gregory gelaghe", sie dien (this game called aghange, 'luck und unluck'), wu die ohen zwei feiten Worte des Textes zugen, spricht sich alex Patafgalt über den Namen des Appeles inberhaupt nicht aus.

4) Ans Kanyanjas Frianterungen set her noch speziell die kjustrere zeyfahrt, die sich vollig mit unseter hentigen deckt

sasahā jasya sārasya parair ndkramyate padam | asalā jas tu šīrera parakīvena bā lhyate ||

Wir können somit dieses Spiel bis in die Zeit Päninis zuruck verfolgen Gleichwohl erscheint es mir ausgeschlossen, daß es etwa im Mahabharata gemeint sei außer in der angeführten Stelle des vierten Buches und viel leicht in IV, 68, 29ff, wo, wie wir sehon oben sahen wahrscheinlich von emem Spiele mit vasalas die Rede ist. In spaterer Zeit scheint das Trictrac spiel - wenn man es so bezeichnen darf - sehr gebluht und das alte Wurfel spiel vielfach in den Hintergrund gedrangt zu haben. So ersehen wir zum Beispiel aus der gelegentlichen Außerung des Apihäravarman im Daśaku maracarita (BSS S 48) 'ich lachte ein wenig, als ein Spieler einen Stein unachtsam zog (pramudadattasure kracit kitate)', daß es cheses Spiel war, das zu Dandins Zeit als das gewöhnliche Wurfelspiel in den öffentlichen Spielhausern betrieben wurde. Bezeiehnend ist auch, daß nicht nur im Balabhārata, sondern auch in der Version der Nala Sage im Kathākośa dieses Spiel an die Stelle des alten Nussespieles getreten ist, wie die Außerung 'then the cruel Küyara agam slew Nala's pieces' (Tawneys Übersetzung, S 2011 zeigt.

#### Das Wurfelschach

Auch mit dem Schach hat man in Indien das Wurfelspiel verbunden, so daß ein Spiel entstand, das in der Methode mit dem eben besprochenes o daß ein Spiel entstand, das in der Methode mit dem eben besprochenen siele Ähnlichkeiten hatte Es ist dies diesgenannte Cäturän das Vierschach, von dem wir eine eingeliende Darstellung in Raghunandas Tithitattva be sitzen!) Naber auf dieses Spiel und insbesondere auf sein Verhaltins zum Zweischach einzugehen, ist hier meht der Ort!), ich möchte hier nur den einen Vers des Tithitattva hert orheben, der von den Wurfen, nach denen die Zuez zu erfolgen haben händelt (5b. 6a)

pañcakena rati rajā catuskenawa kuñjarah | trikena tu calatu aérah Pārtha naukā dravena tu ||

Danach ruckt, wenn funt geworfen wird, der Bauer und der König wenn vier, der Elefant, wenn drei, das Pierd, wenn zwei, das Boot vor Es scheint daher, daß man zu dem Spiele einen päsaka dessen vier Seiten mit 5, 4, 3, 2 beziechnet waren, benutzte

#### Nachtrage

S. 110 Die in Anna 4 vergeschlagene Konjekter mitämikampite vird bestätigt durch Dighanik NI, 1, 31 deratinukampite pose sadā bladrām passati

S 113f I men weiteren Beleg für jutamandala bietet das Kakātijataka (327)

III, 91, 11 S 114, Anm 4 ist nach S 168 Anm I zu berichtig n

S 115 Das *adl devana* wird auch Maitr S IV 4 6 Manava mutas 1, 5, 5, 7 erwahnt Man vergleiche ferner den Ansdruck *madl yddhideruna* d r Kath VIII 7, Maitr S I 6 II und nach L v Schroeder in verschiedenen fasus in der Kappsthala

Herausgegeben von Weber, Monatsberichte der Kgl. Preuß. Ak. der Wissen Berlin 1872, S. 63ff

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich verwoss auf A van der Luide Geschichte und Literatur des Schach spiel \* Bd I, S 79ff und Beilage I Macdonell a a O S 139f

samhıtā erscheint. Auch Manavaśmutas I, 5, 5, 9 ist daher nicht madhye dhidevane, sondern mit allen. Handschriften madhyadhidevane zu lesen

- sondern mit allen Handschriften *madhyadhidevane* zu lesen S 124 Der von Sayaṇa angeführte Vers wird schon in der Kāśika zu Pān II, 1, 10 zitiert
- S 124 Die śalaka wird auch in der Käśikä zu Pan II, 3, 59 erwahnt. Der Aus druck akhadhuta ersehent im Pah noch öfters, Dighank. XVIII, 27, Majjhimanik. 129 (Bd III, S 170). Suttanip 166. Jät 546 45 46
- S 128 Zu den Belegen fur die Funfzahl der Wurfel beum Rajasuya füge noch Maitr S IV, 4,6 huzu Zu den hohen Wurfelzahlen vergleiche noch Manavafrautas I, 5,5,7, wonach beum Agnyādheya 400 Wurfel auf das adhidenan geschuttet werden, Maitr S I, 6,11, Manavafrautas I, 5,5,12, wonach dem Opferherrn dabei 100 Wurfel überreicht werden, und Maitr S IV, 4, 6, wonach beum Rājasuya 400 Wurfel weg eeschuttet werden \*
  - S 147 Wurfname ist lali auch in Dhammapada 202

n' atthi ragasamo aggi n' atthi dosasamo kali |

Die Überectzer fassen das Wort her allerding; meist als Fehler oder Sunde auf, nur M. Muller übersetzt 'there is no losing throw like hatred, aus dem richtigen Gefühl heraus daß hier ein wicklicher Vergleich gefordert werde. Die angeführten Stellen aus dem Kanon zeigen, daß man gewöhnt war, kalt in diesem Zusammenhang zu gebrauchen. Die Worte n' atthi doasaama kalt sind nichts weiter als eine kurze Zu sammenfassung des Inhaltes der zweiten der angeführten Gathläs in der ebenfälls der Haß gegen Gute mit dem kalt Wurf verglichen wird (agam eta mahankataro kalts yo sugatesu manam padosaye). Fin die Richtigkeit dieser Erklarung von kalt int aber noch water die von Fausboll angeführte Parallelstelle, Dhammapada 251, em

n atth rāgasama aggi n atth dosasamo gabo |
Hier ubersetzt Fausboll gabo in der ersten Auflage durch eaptivitas, in der zweiten
im Anschluß an den Kommentar durch vorstor, Weber durch Fessel Muller durch
shark L v Schrooder durch Krobodil, Neumann durch Fallstrick Vioner Anseith
nach kann es aber keinem Zweifel unterhegen, daß gaba wenn es für kall eintritt,
der Vuuf, spexiell der kaliggaba ist. Die bildliche Verwendung auch dieses Ausdruckes
wan, wo die ungeführten Stellen zeigen, dem Inder ganz gelunfig.

## Eine indische Speiseregel.

Im Mahasutasomajātaka (537) tadelt Sutasoma den König Kammā sapāda, der die Gewolinheit hatte, Menschenfleisch zu essen, mit den Worten 1G 58)

pañca pañcanakhā bhakkhā khattıyena pajānatā \
abhakkham rāja bhakkhesi tasmā adhammiko tuvam |

Fur die erste Hallte dieses Śloka bietet der Kommentator zwei Erklungen Im ersten Falle zerlegt er pañæanakhā in drei Worter pañæa na khā, betrachtet khā als eine Nebenform von kho und erklart 'Funf, funf, d li zehn Geschöpfe wie Elefanten usw durfen von einem, der das Gesetz der Ksatrijas kennt, nicht gegessen werden')' Im zweiten Falle faßt er pañæanakhā als ein einziges Wort, der Sinn wurde dann nach ihm

<sup>9)</sup> Der Text ist zum Teil verderbt. Ich glaube, doß zu lesen ist aanma pori eilda khattiyadhammam jänantena paika paika "ni katthiddayo dos" eva satid mam samayena (\*) na khā bhaklikā na kho kādidabbayutakā | ma klot eea vē pāļho

sem 'Unter den funfkrahlgen Gesehöpfen durfen nur die folgenden funf Geschöpfe, der Hase (saszla) der Igel (sallala) die Eidechse (sodhā)) die sämi) und die Schildkröte (kumma) von einem Ksatrya, der das Gesetz der Ksatryas kennt gegessen werden, aber keine anderen' Fausboll hat sieh da er in seiner Ausgabe pañan na khā als drei Wörter druckt augenscheinbeh der ersten Erklarung angeschlossen, es kann aber keinem Zweifel unterliegen, daß nur die zweite richtig ist und daß die ganze Strophe zu übersetzen ist.

'Funf tinfkrallige (Tiere) darf ein Ksatriya der (das Gesetz) kennt, essen Du o König 19t das was nicht gegessen werden darf, du handelst daher gegen das Gesetz'

Den Beweis liefert eine Stelle des Mahabhärata XII, 141, 70 Dort sagt der Stapaca der den Visyamitra abhalten will Hundefleisch zu essen

panca pañcanalha bhal syā brahmal satrasya vas triah | yathajāstram vramanam te mābhal ve mānasam Irthāh |}

Funt tunfkrallige (Tiere) durien von Brahmanen Ksatrijas und Vaisjas gegessen werden Richte dieli nach dem Gesetze (und) wende nicht den Sinn auf das was zu essen verboten ist

In genau der gleichen Form begegnet uns der Rechtssttz in der Ein leitung des Mahabhäsya<sup>3</sup>) Dort wird die Trage aufgeworfen ob in der Grammatik de richtigen oder die falsehen Formen oder beide zu lehren seien Patafijah weist die dritte Möglichkeit zurück und bemerkt zur Er lauterung 'Aus der Einsehrankung des Ebbaren wird das Verbot des Nicht Effbaren erschlossen Wenn gesagt worden ist "Tunf funfkrallige (Tiere) sind eßbur (panca pañcanalhā bhalsyāh) so schließt mau daraus daß andere als diese meht zu essen sind.

Die Vorschriften der Gesetzbucher stimmen mehr oder weniger genau int unserem Spruche überem wenn auch der Worthaut in keinem einzigen Falle derselbe ist Vajnas allyas Regel (I 177) sieht ihm am nachsten bhal yah pancanakhāh schäppohhālacehapstallalah | labas ca Auch Vasistha (AIV, 39) erwähnt fund Tiere säurecelapstallalah | labas ca Auch Vasistha (AIV, 39) erwähnt fund Tiere säurecelapstallalah | labas ca Auch Vasistha (AIV, 39) erwähnt fund Tiere säurecelapstalahahalakakakakarapagollah pan sinin pancanakhāt cibalyakakakakurundgodhākhadgalarchapāt und das giberhe tur binur (F. 18) seriradham sahpakam yashban khanyakurumristimin tahla | labal yan pancanakhāten dibuh Apastamla (I 5 17 37) nennt sogar noch em siebentes sonst unbekanntes Tier den pathikasa pancanahhānām godhākacchapatrūritechaiyalakhadgatakapathikasararapam Wir wissen aber aus Vasistha und Bandhāyama daß die Amsehten in betrelf des Rhinozeros getellt waren Der erstere sagt in einer spiteren Regel (AIV, 47) khadge tu

<sup>1)</sup> So set nat irl ch in t den a nghale-net en Han bel r ften zu b sen

t) So ( to Bto edes

<sup>2)</sup> B1 I S 5 der Kiell omset en Ausgabe Weber In 1 Stal AllI 458

und Manu die funf gewöhnlich genannten Tiere und das Rhinozeros aufzahlt fugt hinzu 'mit Ausnahme des Rhinozeros' (I, 5, 12, 5) bhaksyāh stāndgodhāssasalyakakacchapakhadgāh khadgararjāh pañca pañcanakhāh Govinda weist darauf hin daß die eigentumliche Fassung des Sütra an deuten solle, daß die Gelehrten über die Eßbarkeit des Rhinozeros uneinig seien!) In der Visnusmitt (LI, 6) hat andererseits gerado das Rhinozeros das Stachelschwein vollstandig verdrangt saśakasalyakagodhakhadgakürmavarjam pañoanakhamāmašdane sapkarātram uparaset

Die Beschrankung auf die funf Tiere war offenbar die gemeinindische Ansicht und die Dharmasastras, die die Liste der Tiere erweitern, haben auf lokale Sitten Rucksieht genommen. Wie fest der Spruch von den funf Tieren im Volke wurzelte, geht auch daraus hervor, daß er im Kürma puräna (S 572) sogar dem Manu zugeschrieben wird wahrend das Mänava Dharmasästra doch tatsachlich, wie oben bemerkt, von sechs eßbaren Tieren spricht

godhā kurmah śaśah śrāvit sallalī ceti sattamāh | bhalsyāh pañcanalha nituam Manur aha majāpatih ||

Wichtiger aber ist, daß sich die Fassung des Spruches in der Gäthä so voll kommen mit der des Mahäbharata deckt, weil wir daraus schhoßen durfen daß die Gathä Poesio auch in bezug auf die Dharma Elemente die sie ent lialt, genau auf dem gleichen Boden steht wie das Epos und aus den gleichen Quellen geschöpft hat wie jenes

Bot dieser Gelegenheit moge es gestüttet sein auch auf den Namen des Theres einzugehen, das im Pah Kommentar als sams bezeichnet wird Aus der Vergleichung der Liste des Kommentars mit denen der Dharina fästras ergibt sich, daß damit das im Sanskrit gewöhnlich körridh genannto Tier, also das Stachelschwein gemeint ist, und mit sk. kräudh laßt sich sams auch lauthen vereinigen der Abfall des auslautenden Konsonanten ist dirichaus regelrecht und zu dem Übergang des im m laßt sich p Damila für sk. Drarida u ahnl vergleichen?

Dem śrūtudh entspricht bei Yajiavalkya sedhā Dieses sedhā findet sich auch im Kommentar zu Kātyāyanas Śrautasūtin V, 2 15 wo śalalı durch sedhāśalākā und śrūtudroma erklart wird, und in Kullūkas Kommentar zu Mann V, 18, wo śrātudham durch sedhākhyam prāmbhedam wiedergegeben wird Diese Stellen machen es unzweifelhaft, daß sedhā und śrūtudh ein und dasselbe Tier bezeichnen Die Etymologie des Wortes sedhā ist nach Uhlenbeck') noch meht gefunden Kittel') halt es meht für unmöglich, daß es aus dem draydischen ödu, 'Stachelschwein', entstanden sei Allein

<sup>1)</sup> Bubler, SBF XIV, S 184

<sup>1)</sup> Vgl. Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen, § 261. Die Lesart der bir manischen Handschriften edes ist sicher falsch

Ftymologisches W\u00f6rterbuch der altm\u00e4sehen \u00e4prache \u00e5 341
 Ivannada Figlish Dictionary, Preface, p \u00e4\u00bb11

<sup>8402</sup> Lalers, Eleine Schriften

ganz abgesehen von anderen Schwierigkeiten, wurde der Antritt des s im Anlaut des Wortes im Sanskrit völlig unerklarlich sein!) Meiner Ansicht nach ist seidä nichts weiter als die Pakritform von süzend. Ein femmines Kompositum von sian und ridh mußte, mit Überführung in die ä Deklination, notwendigerweise "sanidhä und weiter seidä werden, wie sk. sthaura im Pali zu thera geworden ist. seidä gehört also zu den zahlreichen Wörtern im Sunskrit, die bei der Übernahme aus den Volkssprachen keine Sanskritisierung erführen, weil sie etymologisch nicht mehr durchsichtig waren Zu beachten ist, daß im Yājāavalkyas Regel auch zwei andere Tiernamen, sallala und Lacchapa, keine reinen Sanskritformen zeigen"

Als Bedeutung von sedhä wird im PW 'Igel oder Stachelschwein' anyegeben, daß es aber nur das letztere bezeichnet, reht schon aus seiner Identitat mit śwardh hervor und wird durch die oben angeführte Stelle aus dem Kommenter zu Katvävanas Srautasütra bestatigt, da hier von den dreimal weißen' Stacheln des Tieres die Rede ist. Das Stachelschwein aber führt den Namen des 'Hundesmeßers' mit Recht Sportsleute und Reisende wassen genug von Hunden zu erzahlen, die Stachelschweine aufstöberten und mit Stacheln gesmekt zuruckkehrten So sagt z B Cave, Picturesque Ceylon, Bd III, S 60, you den Stachelschweinen 'They are rather a nusance to sportsmen who hunt with dogs, for if a bound turns up a por cupine, he will follow it only to return with a number of quills in his head, neck and chest, the victim of an ingenious ruse by which he is inversed into a hole to be rammed at close quarters by the porcupine, who backs into him and leaves his dart sticking in his body. Weitere Berichte hat Brehm in seinem Tierleben, Bd II, S 561, und Liebrecht, Zur Volkskunde, S 102, gesammelt. Es ist leicht begreiflich, wie sich aus der angeführten Tatsache der bei Plinius bezeugte Glaube entwickeln konnte, das Stachelschwein könne durch Zusammenziehen seiner Haut seine Stacheln auf seinen Angreifer abschießen (H N VIII, 53) 'Hystrices generat India et Africa spina contectas ac hermaceorum genere, sed hystrici longiores aculei et,

<sup>1)</sup> Eber wire es möglich daß kan tel eits ungelecht mit sie erikät zuruckginge Was den Abfall des e beim Ubergang aus den narchen in die darwickelne Sprieben betrifft zo ist er im Tamil bei den Lehnworten des alteren Schieht regelrecht zig digum taisend = sie end ausre uist. Nachd = sie zur arrur. Schlinge = sie ergen zure, und es erschennt zur nicht ausgeschlossen, daß das Wort durch das Tamil inndurch mit Kanarewsche und Tamigu eingefrangen ist. Time Farallelt wurde das im Tamil und Kanarewschen vorhandene für, Tester, bilden das auf p sem sie feinz zuruckeln.

b) Bet Apastamba lecen emige Handschriften ber Baudlaß and alle bis auf eine selrer baw selved mit auskutendem Carebral und Harndatta um Kommentar zu Apastamba erlaht diese Leest für nichtig sehriebeiligieka it gulkah phihah. Lime Parallele zu dieser Cerebraliwerung gewährt die Sindla Forme siehe, selhe. Naturhelt sind auch den moletnen Hand Formen sie in sim ham hau sedik dieterk eintatanden und nicht von sie sellekt überleiten wie es Platts in seinem Hindustani Wörkr bach int.

cum intendit cutem, missiles Ora urgentium figit canum et paulo longuis riculatur!) Ahnliche Angaben macht Oppian, Cyn III, 391ff, und auch er hebt hervor, wie gefahrlich das Tier deshalb für die Hunde sei (V 402ff)

δηθάνι δ' Εκτεινεν κόνα κάρχαρον όδε κε φαίης αίζηνν τάξων δεδαηκόνα τοξεύεσθαι τοῦνεκεν όπιτότε μιν θηρήτορες ἀπησωνται, ούτι κόνας μεθίδαι, δολον δ' Επτεκτήραντο

# Sanskrit muktā, muktāphala, phala.

Sk muktā, 'Perle', wird im PW als 'die von der Perlenmuschel Ab gelöste, Befreite' erklart, und diese Etymologie hat Uhlenbeck in seinem Wörterbuch wiederholt. In lautlicher Beziehung laßt sich gegen die Ab leitung des Wortes von mie allerdings nicht das geringste einwenden, inhaltlich aber befriedigt sie keineswegs. Daß sie sich von naturwissenschaftlichem Standpunkte aus kaum rechtfertigen laßt, wurde freilich nichts ausmachen, sie verstößt aber gegen den Grundsatz, daß indische Worter, die erst im Sonderleben des Indischen entstanden sind, aus indischen Anschauungen heraus erklart werden mussen.

Die Ansicht, die der Inder in nachvedischer Zeit über die Entstehung der Perlen hegte, ist durch Herders Gedicht "Verschiedener Umgang"), das auf der nachher angeführten Strophe Bhartrhans berüht allgemein bekannt geworden Man glaubte, daß sich ein Regentropfen in der Müschel zur Perle verdichte Belege') beten Mälavikagnimitra I, 6 Micchakatika V, 45, Bhartrhani II 67, Räjatarangini III, 202, Karpūramaijari III, 3, Särngadharap 477 Nach einigen tritt der Vorgang nur bei gunstigem Sternbilde ein Nach Bhartrhani muß die Sonne in Svätt stehen, eine An schäuung, die auch in dem von Lanman angeführten Märäthi Sprichworte') hervortritt Räjascklara nennt anstatt dessen Citrä Der letztere be schreibt auch ausführlich, wie die Müscheln aus dem Meere emportauchen und die Regentropfen trinken Die Perle heißt deslaib geradezu rüsodbhata (Hemacandra, Abhidhänae 1063 nach PW, Kommentar zu Kädambari, N S P, S 10)

<sup>1)</sup> Liebrecht a 0, wo auch andere Belege für diese, Sage angeführt werden 2) Sämtliche Werke, herausg von Suphan, Bd XXVI, 406 Vgl auch die beiden Geichte 'Die Perfo', ebd 8 400, und Bd XXIX, 88

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Stellen aus der ndisschen Literatur ebenso wie die Angaben gruechischer, römischer und nrabischer Schriftsteller sind zuletzt gesammelt von Priechel, ZDMG AXXVI, 136. Eine Erganzung dazu betet Lamman in seiner Übersetzung der Karpuramadjari, S. 264, und in seinen Noten zu Whitneys Übersetzung des Atharya voda 1, 161.

<sup>4)</sup> Manwaring, Marathi Proverbs, Nr 1291

Auf Grund dieser Vorstellungen hat Lassen Indische Altertumskunde I, 244, Note 1, III, 307 multä als 'die von der Regenwolke losgelassene' erklart Mir erscheint diese Herleitung ebenso unbefriedigend wie die des PW Das Losgelassensein an und für sich ist doch nicht eharakteristisch für die Perle, sondern höchstens das Losgelassensein von der Wolke, der letztere Begriff tritt aber in dem Worte gar nicht zutage Auf diese Weise schaftt die Sprache keine neuen Namen

Ich mochte daher eine ganz andere Erklarung von muklä vorschlagen Ich sehe darin eine falsche Sanskritisierung des mittelindischen multä, das nicht 'die Gelöste' bedeutet, sondern 'die Erstartte', von mürchati, das überaus haufig vom Gerinnen der Mileh, des Quecksilbers usw gebraucht wird!)

Diese Erklarung setzt voraus daß muktä kein Wort der alten Sprache ist Tatsichlich kommt es auch im Veda micht vor Der Veda hat velmehr ist ganz anderes Wort for Perlo, das im Rg und Atharvaveda haufiger belegte kriana Das Wort stirbt spater vollstandig aus\*), an seine Stelle tritt muklä für das das PW als fruheste Belege Stellen aus dem Mahä bhärata und Manu verzeichnet

Nachweisen laßt sich \*märfü in der Bedeutung Perle micht. Im Gegen tei laßt sich zeigen, daß ein solches Wort in der alten vedischen Sprache garnicht existiert haben kann weil die Vorstellung, auf der es beruht, in der vedischen Zeit nicht vorhanden war

1) Daß 'Gerinnen' die ursprungliche Bedeutung von mürel ats ist und daß sieh daraus erst im Indischen die Bedeutung starr werden beim Ohnmacht unfall , 'ohn maching werden entwickelt hat, durfte wohl keinem Indologen zweifelhaft sein Schon aus diesem Grunde ist meines Erachtens die Erklarung die Johansson IF . II. 39 von dem Wort gibt völlig verfihlt. Johansson sucht murchats mit mardhate inlegehate usw zu vereinigen indem er es auf meledh und schließlich auf ein Flement mele zu ruckfuhrt das reiben zermalmen mahlen, sehwach schlaff lassig werden, weich, sanft mild werden bedeuten soll. Fr halt also gerade die ningste Bedeutung von murchats für die ursprunghehe. Aber auch leutlich ist die Zuruckführung auf meledh unmöglich Zu mürchat: lautet das Partizip murta das nomen actionis mürti, aus \*midh to , \*midh tı aber hatten nur \*murddha \*murddhi entstehen können Sk murlha 1st mit Bartholomae. Stud I. 45 als indischo Neubiklung zu mürchats aufzu fassen (siche auch Wackernagel Altind Gr I. 154), die Bedeutungsentwicklung von starr zu stumpfsinnig ist ühnlich wie bei jada. Ist das aber richtig so ist der Ver gleich mit lett mulkis 'Dummkopf', got malske in untikimalske 'nooveril,' as mold. 'ubermutig , unstatthaft Ganz abzulehnen ist weiter der Zusammenliang mit gr µalaxó, weich sanft, und ebenso unmöglich ist entfernter Zusammenhang mit miduati, weikt, obwohl er nach Uhlenbeck 'kaum zu hugnen' ist. Die Grun i bedeutung von murkla ist damit unvereinber. Richtig dagegen erscheint mir der auch von Prellwitz, Ftym Wörterbuch der grech Sprache angenommene Vorschlag von Bugge, k7 MI, 446 marta nut gr fedro, geronnenes Blut', zusammenzu bringen, siehe auch W Schulze, h7 XXIX, 257 I's hegt also eine Wurzel mit ide # vor

<sup>1)</sup> In der Sätmliteratur begignet es noch hauf Sütra 58 9 aber hier ist es durch das Mantra an die Hand gegeben

Über die ültere Anschauung vom Ursprung der Perlen sind wir durch ein Lied des Atharvaveda (IV 10) unterrichtet das von einer als Amulett umgehangten perlenhaltigen Uuschel handelt. In diesem Liede wird be standig mit dem Gedanken des doppelten Ursprunges der Perle gespielt Sie stammt einerseits aus dem Meere (samudrad adhi jajnisé 2. samudrajah 4. samudrán natah 5) andererseits aus himmlischen Höhen denn sie ist aus dem Winde geboren aus dem Luftraum aus dem Leuchten des Blitzes (rdiar rató antariksad ridyato pyótisas pari I) sie stammt aus der Höhe der Lichter (agrato rocandnam 2) sie ist im Himmel geboren (divi iatah 4) sie ist die aus Vrtra der Wolke geborene Sonne (1rtra julo ditakarah 5) sie ist aus dem Soma geboren (somat tram adhi jan ise 6) sie ist goldgeboren (hiranyaráh 1 4) eins der Golde (hiranyanam ékosi 6) Pischel a a O hat daraus den Schluß gezogen daß nach vedischem Glauben Donner und Blitz zur Entstehung der Perlen nötig seien ob auch Regen folge aus unserer Stelle nicht mit Sicherheit Lanman halt es sogar für sicher daß in dem Liede dieselbe Vorstellung über den Ursprung der Perlen berrsche wie in der spiteren Literatur Meines Erachtens ist das aber geradezu ausgeschlossen In dem ganzen Liede ist nicht eine einzige Angabe die auf die Entstehung der Perle aus dem Wassertropfen hinwiese Alles ins besondere aber die Angaben in V 1 2 und 5 und der Ausdruck hiranyaja spricht vielmehr dafur daß der vedische Inder sich die Perle als aus dem Blitze entstanden dachte abnlieb wie es in der von Pischel zitierten Stelle aus Aelian. De natura animalium \ 13 heißt, daß sie entstunden orge rais νογγαις ανεωγιεταις έτιλαμεωσιν αι αστραπαι. Was aus dem bisher an gefuhrten wahrscheinlich war wird durch zwei andere Punkte zur Gewiß heit erhoben

In V 7 des Atharva Liedes heißt es numhleh Der Knochen der Götter ward zur Perle beseelt lebt er in den Wassern (desdnam assih Irsanam babhuw tad atmaniac caraty apsi antäh) Pischel möchte damit eventuell zwei Stellen aus der griechischen Literatur Chares bei Athenaeus III 45 und Arrian Indike VIII 12 in Verbindung bringen Aber dort werden die Perlen nur als die Knochen (oorzea) der Muscheltiere bezeichnet. Der Knochen der Götter hat damit nichts zu tun er ist viellnehr Indras Blitz leil der aus den Knochen des Dadhyane oder Dadhiea besteht. Im Mahabharat III 100 wird erzahlt wie Dadhiea den durch Vrtra und die Kalakyas bedrangten Göttern auf ihre Bitte seine Knochen schenkt. Tvastr verfertigt aus ihnen den Donnerkeil mit dem dann Indra den Vrtra er schlagt. Mit geringen Abweichungen wird die Sage noch an zwei anderen Stellen des Mahabharata erzahlt. IA 51 und VII 342 Sie ist aber auch schon in rgvedischer Zeit vorhanden gewesen. Rv. I. 84. 13 heißt es daß Indra mit den Knochen des Dadhyane neunundneunzig Vrtras erschlug Das PW (unter asthisambhara) verweist ferner auf Mbh. I. 33. 2019. Das PW (unter asthisambhara) verweist ferner auf Mbh. I. 33. 2019. wo erzahlt wird wie der somaraubende Garuda als Indra seinen Blitzkeil auf

ihn schleudert eine Federfallen list mit den spöttischen Worten Ich werde dem Rsi Verchrung erzeigen aus dessen knochen das rajra entstanden ist (rajram yasiyasihisambhanam) und dem rajra und dir o Indra Die Strophe findet sich schon im Suparnadhyaya 27, 6 Im Subdakalpadruma wird asihiya daher geradezu als Synonym von rajra aufgeführt

Zweiteus aber wird es nun verstandlich warum die Perlennuschel uberhaupt als unheilabwendendes lebenschutzendes Amulett verwendet werden kann warum man mit ihr die Raksas töten und die Fresser über winden kann (sauksen hater als saussy attrino is sahamake 2) warum sie vor dem Geschoß von Göttern und Damonen schutzt (så asmådi sarvatah patu hityd devasurebhyah 5) Die Perle hat diess Zaubermicht, weil sie der Blitz Indris ist der in nizzilligen Kampfen die Dimonen vernichtet hat

Auch in der Strophe Av XIV 30 5 die Pischel a a O zuerst richtig gedeutet hat wird ausdruch heh der Bhtz neben dem Ozean als der Ur sprung der Perlo genaant

yat samudró abhyakrandat parjónyo mdyuta saha | tato hiranyayo bindus tato darbho ajayata ||

Daß der Ozean brullte Parjunya nut dem Blitze daraus entstand der goldene Tropfen<sup>1</sup>) daraus das Gras

Wir missen also zwei Vorstellungen unterscheiden eine altere vedische nach der die Perle der in die Missehel gefahrene rupra des Indra der Anochen des Dudhyane ist und eine jungere nach der sie durch Erstarrung eines hinemigefallenen Regentrepfens entsteht. Nach allem was wir ermittellungen hat sich die letzte Vorstellung zu einer Zeit gebildet als das Sanskrit aufgebört hatte eine lebende Spriehe zu ein Dis neue Wort für Perle mittla ist daher nicht im Sanskrit sondern erst im Vittelindischeu auf gekommen ein altes \*murd hat nie bestanden

Fur die hier vorgeschlagene Erklurung von mukt i spricht endlich auch noch eine Frischenung in den Frakrit Drückten auf die schon Prische fraumatik die Frakrit Sprachen § 270 566 hingewiesen hat Die Partizap Pract Pass von muc lautet im Pah mutta und wenn auch seitener mukka (aus \*mukaa) in den Frif irt Dialekten i timukta vogar die gewöhnliche Form wenn auch Hemaerundra 11 2 daneben mutta erwahut Die Perleheißt dagegen überall im Pah und Frakrit nur mutta muttika motita Auch das zeigt daß dieses Wort mit dem Partizap von zue nichts zu tun hat Weshalb mutta (dischlich dürch zutät wedergregeben wurde ist sehwer zu sagen Möglicherwiese hat dibei der Anklang an das 1 ufg neben mutta ersel einende oft auch im Kompositum mit ihm verbundene sutti sk šukt Musel [et] i uitgewirkt. Der Rehler ist gedenfalls I aum größer als wenn

<sup>1)</sup> Mr desen Arsdrick vergle ele fra m. IW am den Ngla † prikksa angef litte b nd plala. Prile

A Selez B Karpinna jari III 3ff

pabbhāra zu prāgbhāra sanskritisiert wird¹), dohada zu daurhṛda²), aggala zn argala²) usw.⁴).

Zur Stutze meiner Erklarung laßt sich nun aber noch ein weiterer Punkt anfuhren. Wohl ebenso haufig wie das einfache multä ist in der klassischen Literatur das Kompositum multäphala 'Perle' Über das hier im zweiten Gliede erscheinende phala, das naturlieh mit phâla 'Frucht' identisch ist, bemerkt das PW.: 'Wenn phala auf 1 phal (d h phal 'bersten') zurrickgeht, dann bezeichnet das Wort ursprungheh die geborstene, d i reife Frucht.' Uhlenbeck, IF. XIII, 214, bezeichnet diese Etymologie als sicher. Schon die vorsichtige Ausdrucksweise des PW. laßt aber erkennen, daß sie ihrem Urheber selbst keinesnegs so erschien Mir ist sie aus zwei Grunden ganz unwahrscheinlich, Erstens ist es eine Annahme, die sieh durch nichts boweisen laßt, daß phala ursprungheh die reife Frucht bedeutete') Zweitens aber ist doch auch nur bei emer sehr beschrankten Gattung von Fruchten das Bersten ein ehrakteristisches Zeichen der Reife, und es wurde daher völlig unbegreiflich bleiben, wie phala, die geberstene Frucht, zur Bezeichnung der Frucht sehlechthin werden kennte

<sup>1)</sup> Zacharine, Beitrage zur ind Lexicographie, S 60ff

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Auf do Enwando, die Böhtlingk, ZDWG LV, 98. Der Suchs Ger Wiss Phil Hist CI LIII, 17, gegen die Zuruckführung von dohada auf duhrd erhoben hat, brauche ich weild nicht enzugehen Böhtlingks eigene Erklarung von dohada als des Milch gebenden Gelisstes ist, ganz abgesehen davon, daß sie die Formen dohala, dahed laßt, wiederinm sehon desable vollig ummoglich, weil sie nicht mit den indischen Ansehauungen übereinstimmt. Nirgends findet sich auch nur die losseste Andeutung, daß man an einen Zusammenhang der dohadas mit der Entstehung der Milch glaubte, was übergens auch sehr wunderbar ware, da sieh die dohadas wahrend der Schwangerschaft einstellen, die Milch aber, wengstens in auffälliger Weise, doch erst nach der Geburt aufritt. Auf die alberme Erklärung in der Abhaldhänappadi pikäslei ist natürlich, wie Böhtlingk selbst bemerkt hat, nicht das mindeste Gowicht zu legen. Ich wurde auf diese verfelbte Etymologie überhaupt mehr zuruck-gekommen sein, wenn Böhtlingk nicht mitgeteilt hatte, daß sie die Billigung mehrerer Fach genossen gefunden hatte.

<sup>3)</sup> Kielhorn, Gott Nachr 1903, S 307f

<sup>&#</sup>x27;) Erwahnen will ich auch, daß Gundert, ZDMG XXIII, 529 und Kittel, Kan nada English Dictionary, S XXI muktä als Lehnwort aus dem Dravidischen (tam kanar mutta) betrachten Die Frage nach dem dravidischen Ursprung des Wortes wäre zu erwagen, wenn mutta sich aus dem Dravidischen heraus befriedigend erklaren ließe Das ist aber nicht der Fall De von Gundert und Kittel vorgoschlagenen Deutungen als des 'ersten' oder 'besten' (der Juwelen) oder des 'eingetauchten' and unmoglech Es ist mir daher unzweifelnaft, daß mutta ungekohrt aus dem Indo Arischen entlehnt ist, und zwar in der Prakret, nicht in der Sanskrifform, was wiederung durchaus zu der oben geaußerten Ansicht über die Prioritat der Prakrifform stummt.

<sup>4)</sup> Rv III, 45, 4, wo von einer reifen Frucht die Rede ist, wird paken hinzu gefügt Rv X, 146, 5 wird von einer sußen (widde) Frucht gesprochen An den anderen Stellen des Rv, wo das Wort oder Ableitungen davon erscheinen, IV, 57, 6, X, 71, 5, X, 97, 15, bedeutet es Frucht im allgemeinsten Sinne.

Abnliche Bedenken erheben sich gegen die von Kluge in seinem etymo logischen Wörterbuch der deutschen Sprache unter fallen vorgetragene und von Norcen. Abriß der urgermanischen Lautlehre. S 119. wiederholte Herleitung von phala als der reifen, 'abfallenden' Frucht von der im Simplex nur im Dhātupātha uberheferten Wurzel sphal Auch Kluge geht von der völlig willkurlichen Voraussetzung aus, daß phala ursprünglich die reife Frucht bedeute Dazu kommt, daß enhal nach dem Dhatupatha Schwanken, Zucken' (cale, sphurtau) bedeutet, und wenn auch die Bedeutungsangaben im Dhatupatha off recht vage sind so ist es doch eine weitere unbewiesene Annahme, daß sphal temals im Sinne von 'abfallen' gebraucht wurde. Ist aber schon der Zusammenhang zwischen den indischen Wörtern ganz un wahrscheinlich, so können naturlich ahd fallan, lit pullu 'falle', erst recht mehts für die Etymologie beweisen?

Die Beobachtung indischen Sprachgebrauches führt zu einem ganz anderen Resultate Ich glaube zeigen zu können, daß vhala ursprunglich weder die 'geborstene' noch die 'abfallende' Frucht war, sondern die elbe Bedeutung hatte wie mukta namlich 'Verdickung'

Dhammanada 71 lesen wir

na hi pāpam kajam kammam saņu khīram va muccati dahantam bālam ansets bhasmācchanno va pāvalo !!

Die erste Zeile ist von den meisten Übersetzern nußverstanden. Faus boll ubersetzt 'non enum male factum facinus statum lan velut mutatur'. und ihm folgen Weber, M Muller und v Schroeder, die na muccati durch 'wird nicht verandert', 'does not turn', 'nicht verandert sich' wiedergeben Childers2) meint es lage ein Wortspiel vor 'For as new milk will not eurdle so an evil deed cannot be got rid of ' Das richtige hat allein Neumann, der die ganze Strophe ubersetzt 'Die jetzt vollhrachte böse Tat gerinnt nicht gleich3) wie frische Milch verzehrend folgt dem Toren sie wie Feuer unter Asche gluht' In der Strophe ist micht von einer Verinderung der bösen Tat in gute Tat etwa durch außerliche Askese wie v Schroeder meint, die Rede es wird nur betont daß sich die böse Tat nicht sofort zu greif baren Folgen verdichte, sondern dem Tater oft erst nach langer Zeit und ım nachsten Leben vergolten werde muccati hat also die Bedeutung 'ge rinnen, sich verdichten', und es kann keinem Zweifel unterhegen, daß es fur mucchats = sk murchats steht, wie schon Morris Journ Pali Text Soc 1884, p 92, geschen hat Es hat hier eine ahnliche Verwechslung der Wurzeln mue und mürch stattgefunden, wie ich sie oben fur mukta an

genommen habe Daß dem Inder die Vorstellung von einem 'Gerinnen'. 1) Die weiter von Kluge und Noreen herangezogenen Worter, gr ogalio lat fallo, and aus lauthchen Grunden fernzuhalten, vgl Walde, Latern etymol Worter

<sup>2)</sup> Pale Dictionary, s > 1gl auch JRAS New Series Vol 1, p 224 ann hat her noch die alte Bedeutung desselbigen Tages

einer 'Verdichtung' des karman gelaufig war, zeigt auch Satapathabr X, 5, 3, 8, wo es heißt tac chrotram karmänydie | lat pränän abhisamamurchad inamän sandagham annasamdekam | akrisama ren karmare pränebhyo 'krisnä u vai pränä rie karmanah 'das Ohr erschuf karman Dies verdichtete sich in Verbindung mit den Lebenshauehen zu diesem Körper, diesem Nahrungskörper Unvollstandig ist das karman ohne die Lebenshauche und unvollstandig sind die Lebenshauehe ohne des karman'

Nun findet sich, wie Fausbell bemerkt hat, an mehreren Stellen auch eine Sanskritversion dieser Strophe Manu IV, 172, Mbh. I. 80, 2

nādkarmas carīto loke sadyak phalats gaur īva | šanaīr āvartumānas tu kartur mūlānī krītatī') ||

Mbh XII, 95, 17 18

nādharmas carīto rājan sadyah phalatī gaur īva | mūlānī ca masākhās ca dahan samadhīgacchatī ||

Noch genauer wird die erste Zeilo der Pali Strophe reflektiert in Mbh XII, 91 21

> yadı näimanı puiresu na cet pauiresu napirsu | na hı papam kriam karma sadyah phalatı gaur ıva ||

Die Kommentatoren des Manu erklaren das Wort go verschieden?)
Die einen wie Govindaraja Naräyana und Nandana nehmen es im Sinne
von Kuh und selien in gaur via einen vaidharmyadrstanta Wie eine Kuh,
die durch ihre Mileh usw sofort Vorteil bringt. Andere wie Medhätithi
Kullüka und Raghavänanda, meinen go könne hier auch Erde bedeuten,
und es lage ein sadharmyadridänta vor. Wie die Erde die nicht sofort Ertrag bringt. Buhler hat sich in seiner Übersetzung der ersten Ansicht an
geschlossen halt es aber nicht für ummöglich daß hier ein Doppelsinn
beabsichtigt sei. Böhtlingk ist in seinen Indischen Spruchen (3574) um
gekehrt der zweiten Ansicht beigetreten

Memer Ansicht nach sind mdessen alle beide Erklarungen viel zu ge qualt als daß sie Glauben verdienten

Da es sich wie die Übereinstimmung der Sanskrit und der Pali Strophe zeigt sicherlich um einen alten Spruch handelt so ist es glaube ich nicht zu kuhn go hier direkt dem Khira der Pali Gätha gleichzusetzen es also in dem alten vedischen Sinne von Milch zu nehmen Dann aber muß auch phalati dieselbe Bedeutung haben wie märchati also gerinnt, ver dichtet sich bedeuten

Diese Bedeutung von phalats laßt sich noch in einigen anderen Stellen nach weisen. Mbh I, 80 3 in einer Parallele zu der eben angeführten Strophe, heißt es

putresu vā naptrsu va na ced atmanı pasyatı | phalaty eva dhruvam papam guru bhuktam vvodare ||

An der Stelle des Mahabharata steht rupan für loke und avartyamano hi
 Siehe Buhler Sacred Books of the East, Vol AXV, p 155f

'In den Sohnen oder in den Enkeln, wenn man es nicht an sich selbst 
erfahrt, verdichtet sich sicherheh die Sunde wie sehwer verdauliche Speise 
im Bauche' Die Grundbedeutung von phalati tritt her meines Erachtens 
noch deutlicher zutage als in der ersten Strophe, obwohl man das Wort 
auch hier offenbar schon fruh nicht mehr verstanden hat Sonst ware die 
verwissende Umgestältung kaum begreißlich, die die Strophe bei Manu 
(IV. 173) erfahren hat

yadı natmanı putresu na cet putresu naptrsu | na tv eva tu krto dharmah kartur bhavatı nısphalah ||

In spaterer Zeit wird phal 'gerinnen' speziell in bezug auf Licht erscheinungen gebraucht. Der Inder faßt die Reflexion des Lichtes als ein Gerinnen, ein Fest oder Dichtwerden der einfallenden Strahlen auf. Bei spiele (nach dem PW) bieten Raghuv XVI 18

kalāniarašyamasudhesu nakiam stas tato rūdhatrnankuresu į ta era muktununašuddhavo m

harmyesu műrchanti na candrapadáh [[

'Auf den Palasten an denen der Stuck im Laufe der Zeit schmutzig geworden ist und auf denen hier und dort Grasbuschel wachsen werden die Mondstrahlen obwohl sie weiß sind wie Perlenschnure nicht fest (d. h. sie werden nicht reffekuert)'

Sakuntala (ed by Pischel) V 218

chāyā na murchats malopakataprasāde

suddhe tu darpanatale sulabharakāšu |

Ein Bild wird nicht fest (nicht reflektiert) auf einer Spiegelflache, wein ihre Klarheit durch Schmutz getribt ist wenn sie aber rein ist, so erscheint es leicht.

Brhatsamhita IV 2

salılamaye sasını rater didhilayo murchitas tamo naisam | ksavayanlı darvanodaranıhıla ıva mandırasyanlah ||

Die Sonnenstrahlen vernuchten das nachtliche Dunkel dadurch daß sei in dem aus Wasser bestehenden Monde fest (d.h. reflektiert) werden gebense wie (die Sonnenstrahlen) in einem Hause (das Dunkel vernuchten) wenn sei in das Innere eines Spiegels eingedrungen sind.

Brhatsamhita XXXIV 1

sammurchitä raindroh kiranah paranena mandalibhulah | nāṇāvarnākriayas tanrabhre vyomni pariiesāh ||

Wenn bei leicht bewelktem Himmel die verdichteten Strahlen der Sonne und des Vondes infolge des Windes zu einem Ringe werden so (ent stehen) die Höfe die manungfrede Farben und kormen Inben

Und Kiratari V 41 spricht Bharavi von den Lichtmassen der Sonne die sich mit den Strahlenmengen der Silberwande verdichten d li die Zwei andere Stellen fuhrt das PW aus dem Kommentar zu Hema eandras Abhidhāme 101 179 an (silalāw arkalarāh pratiphalitāh, meghapratiphalitāh süryarasmayah) In allen diesen Fallen hegt aber meines Erachtens nicht, wie das PW angibt, die Wurzel phal bersten vor, sondern die nur lautheh damit zusammengefallene Wurzel phal, die sich in der Bedeutung mit murch deckt. Ob sich insbesondere die spateren Autoren dessen noch bewußt wären, muß allerdings zweifelhaft bleiben. Es scheint, wie sehon oben bemerkt, daß phalati 'gerinnt Truizeitig außer Gebrauch kam — wabrischenheh uründe es durch mörkhöls verdringt — und ich halte es daher für sehr wohl möglich, daß man im Sprachgefuhle der spateren Zeit phalati und pratiphalati in der Bedeutung 'reflektiert werden' zu phal 'bersten' stellte

Durch die Erkenntnis der Wurzel phal gerinnen, wird nim mit einem Schlage auch eine ganze Reihe von Wortern klar, die bisher teils inerklurt, teils falsch gedeutet sind, und von denen die meisten sprachgeschiehtlich noch besonders interessant sind, weil sie einen unter dem Enifinsse eines ursprunghehen I entstandenen Cerebral aufweisen. Hierher gehören

- 1 phana m Tantt Brahm III, 10, 1, 4 nach dem PW etwa 'Rahm' oder 'Schrum' Em Denominativum dazu ist phânayatı in der Lâty Srautas λ, 4 10 belegten Bedeutung 'abschaumen, abrahmen, abschöpfen' Das Partizip phânia bezeichnet substantivisch gebraucht den verdickten Saft von Pflanzen, inabesondere des Zuckerrohres Belege hiefern Suśruta und das Mahabhāmta Daneben erseheint bei Levikographen und Mahāvastu II, 204, 19, Lahtav 331, 61) phâni, f 'Melvsse' und 'Brei' Dizu weiter phânia m i' die beim Ausruhren des Ralmies sich bildenden ersten Butter flocken' Sat Brāhm III, 1, 3, 8, 'Infusum', Kauś S XXV, 18, XXVIII, 14 usu , 'andyase, Pan VIII 2, 18 usw I in allen dieseen Wortera tritt die Grundbedeutung von phât gerinnen diek werden' noch deutheli zutage
- 2 phanda, m. phânda n. Pauch, Ujivaladatta zu Undus I, 113 Die von Berneker, IF IA, 363 vorgeschlagene Zusammenstellung des Wortes mit lat fendiene 'Kaldaunen, elbare Tereungsweide' ließt sielt wieder laut lich') noch begrifflich rechtfertigen phanda phända bezeichnet den 'sieh vertielenden' Teil des Körners
- 3 In derselben Weise erklart sich auch phana in in der bei Sukruta beleeten Bedeutung 'Nasenfluge'
- <sup>3</sup> Hierher stelle ich ferner des in der epischen und klassischen Lattentur überaus haufig vorkommenden Wörter für 'Sellangenhaube', phata, m., phatā, f., phana, in , phana, f. Fortunatov, BB V1 217 leitet sie von phal bersten' ab, Bechtel, Hauptprobleme, S 384, Wackernagel Allund Gr. 169 und Uhlenbeck vergleichen noch weiter zijhentin, ziphulati spaltet

<sup>1)</sup> Siel o Schart, Mahayastu II, 534

<sup>1)</sup> Selie Ul Imbeck, IF VIII, 214

sich' 1) Die Bedeutung spricht aber auch hier entschieden für die Zuruckfuhrung nuf phal 'sich verdicken', es ist jedenfalls schwer einzuselien, inwiefern die Schlangenhanbe, die Anschwellung des Schlangenkörpers unter halb des Kopfes, etwas mit Bersten oder Spalten zu tinn haben kann²) Bei Lexikographen und in der snateren Literatur erselieint dane ben, aber selten. nuch phuta, phuta (Pañcatantra Kosegarten 174, 11), sphata, sphata (Amara I. 8. 9. CII III, 259, Komm zu Abludhānae 1315), sphuta, sphutā (Abludhanae 1315, Lesart zu Ind Spr 23770) Ob man berechtigt ist, die Formen mit u direkt auf ein altes \*philo zurnekzufuhren, ist mir zweifelhaft phuta kann auch erst im Mittelindischen aus phala entstanden sein und sein u dem vorausgehenden Labial verdanken, vgl die bei Pischel, Gramm der Prakritspr § 104 angefuhrten Falle Ebenso ist es mir zweifelhaft, ob wir nus den letzten vier Formen schließen durfen, daß die Wurzel ursprunglich mit sanlautete Da die Formen mit sin keinem alten Texte belegt sind, ist es mir wenigstens ebenso wahrscheinlich, daß wir es mit Hypersanskritismen zu tun haben, die in Anlehming an sphatats, sphutats entstanden3)

5 So erklart sich nuch phala, n in der Bedeutung 'Hoden', die im Epos und bei Susruta erscheint und nach Caland, Altind Zauberritual, S 70. vielleicht auch Kaus S XXV, 17 vorheet

6 Zu diesem phalats gehört endlieh naturheh auch phala, n 'Frucht', als das sich verdiekende Gebilde Es ist dieselbe Vorstellung, die auch bei puspa, n 'Blume' von pus 'diek werden', zugrunde heigt muktäphala ist also eigentlich eine tautologische Verbindung wie unser Windhund, Suur nmpfer usw Wahrselieinlich bezeichnete ursprunglich phala auch für sich nilein die Perle und als dies ungebrauchlich wurde, wurde der Verdeut hehung wegen muktä davorgesetzt, vergleiehe das sehon oben angeführte bindurphala 'Terle' '4)

Von phala 'Frucht' ist dann wiederum ein Denominativum phalati 'bringt Frucht' im eigentlichen und ubertragenen Sinne, gebildet Dies hegt unzweichladt in solchen Stellen vor wie Harry III, 46, 17

akāle pādapāh sarte puspants ca phalants ca In vielen anderen Fallen aber, wie z B Mbh III, 183, 78 tatrāsya svakrtam karma cehāyevānugatam sadā phalaty atha sukhārho vā dukhārho vāiha jāyate |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bechtel gibt allerdings als Bedeutung von sphatat: 'breitet sich aus' an, aber diese Bedeutung beruht nur auf einer falsehen Lesart im Dhatupatha, visarane für visarane.

<sup>3)</sup> Wenn in der klassischen Lateratur die phana mit einem pholaka 'Brett' (von phal, 'sich spalten'), verglichen wird (Bhartrhari, Nitis 35), so beweist das naturlich nuchts für die Etymologie, da bei jenem Vergleich nur an die sekundare, nicht an die etymologische Bedeutung von phalaka gedacht wurden ist.

Gar kein Gewicht ist auf ephota, 'Schlangenhaube' zu legen, das im PW aus dem Sabdarthak bei Wilson angeführt wird

<sup>4)</sup> Vgl Wackernagel, Altınd Gr II, 1, 251

oder dem bekannten buddhistischen Verse (Avadanas I, 80, 86, Divyavad 131, 191 usw.)

na pranašyanti karmāni kalpakotišatair api

sāmagrīm prāpya kālam ca phalants khalu dehenām [

laßt es sich kaum entscheiden, ob wir es mit dem ursprunglichen Verbum oder dem Denominativum zu tun haben

In den verwandten Sprachen vermag ich sk. phal 'gerinnen' mit Sicherheit nicht nachzuweisen Die alte, von O Hoffmann, BB XVIII, 155 ver tendigte und früher auch von Prellwitz. Et Wb d er Spr. angenommene. in der zweiten Auflage des Werkes wieder aufgegebene Zusammenstellung von phalate, phala, nut ἀσέλλω 'mehre', ὄσελος 'Nutzen, Gewinn' wird auch in der neuen Beleuchtung von phalats nicht viel wahrscheinlicher \* Die von Berneker, IF IA. 363 versuchte Heranziehung von lat felix wird von Uhlenbeck, IF XIII, 214 und Walde, Lat Et Wb. mit Recht abgelehnt Ebensowenig kann lat folium bierber gehören, denn von lautlichen Schwierigkeiten ganz abgesehen, ist der ursprungliche Begriff, der in phal lag, eben nicht 'sprießen, hervorkommen', wie Berneker annummt') Eher könnto man an Verwandtschaft mit gr gallo: denken Schon Sutterlin, IF IV, 104, wollte das griechische Wort auf eine Wurzel \*phel 'spalten' zuruckführen, die Ableitung von "phel 'gerinnen, erstarren, diek werden' wurde der Bedeutung nach, wie mir scheint, ungleich besser stimmen. Andererseits wird es aber doch schwer, gallo; von air ball 'membrum', hessisch bille 'penis', nd bulle, die auf eine mit bh anlautende Wurzel weisen, zu trennen, vgl J Schmidt, Idg Vok II, 225, W Schulze, KZ XXIX, 263, Bezzenberger, BB XIX, 248

# Das Śārioutraprakarana, ein Drama des Asyaghosa.

Auf Grund verschiedener Erwigungen habe ich am Schlusse meiner Abhandlung über die Bruchstucke buddhistischer Dramen 1 (S. 65) die Ansicht ausgesprochen, daß wir ihren Verfasser in dem Dichterkreise suchen mußten, dessen Mittelpunkt Abraghosa war. Schneller als es zu höffen war, set das bestnigt wurden. Ich kann jetzt nachweisen, daß wenigstens eines der ims in jenen Bruchstucken vorliegenden Dramen von Asvaghosa selbst herruhtt.

Ich habe auf S 12 meiner Abhandlung bemerkt, daß das Fragment 116 in zentralasiatischen Charakteren geschrieben sei, und daran die Vermutung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich möchte noch bemerken, daß das Wort phalyn, n 'Blume', das mit lat folum direkt verglichen zu werden pfl.gt, im Sk. keinenwegs alt und gut bezeugt ist Wir keinen es vorlaufig nur aus der Sabdacandrikä, nach einem Zitat im Sabdakal padruma.

<sup>\*)</sup> Königheh Preußische Turfan Pxpeditionen Aleinere Sanskrit Texte Heft 1 Bruchstucke buddhistischer Dramen Hernusgegeben von Heinrich Luders. Berlin 1911

geknupft, duß ein ganzes Blatt der ursprunglichen Handschrift verloren gegangen und von dem spateren Restaurator durch ein neues ersetzt worden gegangen mu von dem spateren Aestaurator unrei ein neues ersetzt worden sei Diese Vermitting war meht richtig es hat sich vielmehr gezeigt daß das Fragment 116 einer anderen Handschrift angehört. Meine Frau hat unseren ganzen Bestand an Palmblattbruehstucken noch einmal durch gesehen und dabei ein größeres und 17 kleinere Stilcke gefunden, die in derselben Schrift wie jenes Fragment gesehrieben sind Linige dieser Stucke naßten direkt anemander, so daß sich die Zahl der einzelnen Fragmente auf 9 verringerte Diese 9 and das fruber gefundene Fragment 116 heßen sich weiter auf Grund des Textes und der außeren Beschaffenheit zu drei Blattern zusammenordnen. Von dem ersten Blatte sind ims vier, von dem zweiten und dritten Blatte je drei Stucke erhalten Keines der drei Blatter ist also vellstandig doch fehlt von dem dritten Blatte nicht allzuviel. Der erhaltene Teil dieses Blattes mißt ungefahr 34,5 cm. In der dritten Zeile der Ruckseite steht eine Vainsastha Strephe, von der 6 Akstras fehlen Dahinter muß außerdem nech niskräntäh oder iti niskräntäh gestanden haben 9 Aksaras erfordern ungefahr 5 em 11 ungefahr 5 5 cm Als Gesamt lange des Blattes ermbt sich also 39 5-49 cm Auf dieselbe Zahl fuhrt die Bereelinung der Lange der beiden anderen Blatter Das erste Blatt enthalt in Z 2 und 3 der Vorderseite eine Upajati Strophe in Z 1 und 2 der Ruckseite eine Särdülavikridita Strophe und in Z 2 und 3 der Ruck seite einen Sloka die eine Bestimmung der fehlenden Aksaras und dadurch die Berechnung des Abstandes zwischen den einzelnen vier Stucken ermög hchen 1) Das ganze Blatt muß danach 39 5-40 cm lang gewesen sein Von den drei Stucken des zweiten Blattes dessen Schrift leider stark ab geriehen ist gehören zwei dicht aneinander. Sie messen zusammen un gefahr 15 cm Auf der Ruckseite stehen Reste einer Sardülavikndita Strophe Es fehlen am Ende der zweiten und am Anfang der dritten Zeile 45 Aksaras die ungefahr 25 cm erfordern Die Lange des genzen Blattes muß also 40 cm betragen haben

Die Schrift ist im wesenthehen identisch mit der Schrift des Revisors der alten Dramenhandschrift wie ich sie in meiner Abhandlung S 12ff beschrieben habe. Nur das ya zeigt hier rundere Formen Die a a O ausgesprochene Ansicht daß diese Schrift nicht in Indien selbst entstanden, sondern die alteste Reprasentantin der zentralasantischen Brähmi sei wird durch die neuen Fragmente wie mir schient, vollstandig sichergestellt Deutlicher noch als in der Schrift des Revisors tritt hier der zentralasantische Charakter in der Ahnlichkeit des tu und des na des ia und des ca hervor Diese Buchstaben sind hier biswellen sehon ebenso sehver zu unterschieden wie in der spateren zentralasantischen Brahmi. Besonderes Interesse bietet

<sup>1)</sup> Die Tafel gibt den Abstand zwisehen den einzelnen Stucken nicht genau wieder. Um eine zu starke Verkleinerung zu vermeiden sin 1 die Stucke etwas naher aneinandergeruckt.

das Zeichen des Jihvamühya (in nauhlarnnadharäyz CI<sup>1</sup>, 4 duhlham CIV<sup>2</sup>, 3) das mit dem spateren Guptazeichen identisch ist und das Zeichen des Upadhmaniya (in sisyauh pan OCI<sup>2</sup>, 2) das hier wie in der Kusana Schrift aus einem Kreise mit eingesetztem Kreize, zu bestehen scheint

Daß man in Zentralassen Palmblatter als Schreibmaterial verwendete ist zunachst auffallend. Ich will meht bestreiten daß man besonders in den ersten Jahrhunderten n. Chr. auch praparierte Palmblatter aus Indien importiert hat in unserem Falle aber hegt die Sache anders. Die Hand schrift, der die drei uns vorhegenden Baltter angehören ist ein Palimpesst. Die alte Schrift ist an verschiedenen Stellen noch auchtbar, am besten auf der Ruckseite des ersten und auf der Vorderseite des letzten Blattes. Sie war bedeutend größer als die neue Schrift und echent aus der Kusuna Zett zu stammen. Wir haben hier also ein tatssichliches Beispiel für das Vor kommen von Palimpessten das für Indien wie ich a. a. O. S. 12 bemerkt habe durch Afsughoss bezeugt wird.

Der Inhalt der neuen Blatter ist von großem literargeschichtlichem Werte diese drei Blatter sind die Reste einer Handschrift die weinigstens eines der von mur behandelten buddhistischen Drumen enthielt. Eh gebe im folgenden zunachst den Text der neuen Fragmente in zentralasiatischer Schrift (C) und dann den entsprechenden Text der Fragmente der Hand schrift aus der Lusana Zeut (A) Der Vergleich mit C zegt, daß A 26 64 68 75 101 und zwei kleine noch nicht veröffentlichte Fragmente und K 23 56 89 112 zu je einem Blatte gehören Ein kleines noch nicht veröffent leites Fragment läßt sich ferner wegen der außeren Beschaffenhet mit großer Wahrscheinheikeit zu dem zweiten Blatte stellen In den Noten zum Texte von C habe ich auch die Erganzungen angeführt, die sich mit Hilfe von K machen lassen

C 1Vorderseite c = [a Innvadr[s]ts[to] de[h] Idh1  $[u]^1$ bhāvah aftha] [sa]yā buddhilapasām • rddhayah [ [ā]tme 1/12 nabalena2) kuryyur = na yogsnafm] s dustaram - asis s 3) [Slare - tasmad e atmusam ā eya4) ka [ry]yam • āropam4) municariyam - arinivariyati ertta.

<sup>1)</sup> Erganze B id tho-Upot 130 (1)

<sup>2)</sup> Erganze nach h. or ees edych üt nebraraddhydnao 2) I rginze ki est ---

<sup>4)</sup> Leganzo Csa nedrasya 3) I rganzo Buddhah [[ Upatisya

<sup>\*)</sup> Ere inze i tlamarôryyam

ryyam s āryam [t]ıga[ta] bhayadam saranam s a [ma]ts — Buddha — svāga[ta]m nauhkarn[n]adhārāya¹) bharısyate dharmasenapata[ye]²)

## Rucksette

ı Maudga || mohāndhasya [r]šanakaram³) navlasya sa
[s]ya samıv[t]karam4) mr
ks ñ n ppr t şih k r v nd ²) [ri] —

[ka]bodhanakaram s[r]eya ram — Buddha — stāgatam
[bha] [r]d[dh]ıvıkalpesvarāya
sa — tr[bh]sš\*) = styath \* parturlah šobhate munucan

dramāh s [n] tr[s] [y]ukta vva candramāh Bu [dh] Upa tr[s] '\) [n]āma j bhhyantaram varşašatān na bhavrsyat \* sty \* e tpr] bhhya etān tāvad vršudāhasya

manaso rā\*)
nāsam e kṣāt = parāmmukhibhutah\*) pratspadyate ére
ufucābhyā]m

C 2

# Vorderseite

Lhz [nıla]dru[ma] [ganata] vipp[ra] [tasya]10) sakuner ädiptam y o kra tras Lum 11) rinispa [8] [m 12] satrptikara [nām 13] s paridahā 2011 [lha] carıtah -Itmakānam āl madhughrtā[meddhyapay] sprstam [vat tat : privalm api dahatu apriva Ihltty eva visa [na] eva visa[u] [ŝar]ı[r]e [pradahatı madan] [ma] am

5

Lies naukarnna<sup>o</sup> (1)
 Lies <sup>o</sup>senāpata je
 Ergunze teilweise nach K janasya daršana<sup>o</sup>

<sup>5)</sup> Ich habe dies fruher fragend blydidmdieckaram gelesen Die falsche Lesung erklart sich daraus daß die Buchstaben zum Teil abgereiben und verstummelt sind und bei dem Fehlen des Zusammenhanges der Sinn nicht zu erkennen wär.

b) Erganze jnänappratisthäkaram vande

<sup>\*)</sup> Lies tribhié \*) Erganze Buddha—Upatisya
\*) Erganze nach K ragam \* alpena yatnena \*) Lies paranmukhio

<sup>&</sup>quot;) Erganze großtenteils nach K r daeagnsparigatam wa niladruman gaga natalavspprasthitasya

<sup>11)</sup> Erganze traulolyam
12) Les Olaranam
13) Les Olaranam

<sup>640°</sup> Lüders Elelne Schriften

## Ruckseite

## C 4

## Vorderseite

ı ta nno bhātāt so [kn] y nopā efvam hs] sats
[s] [n] - tu²) yat[n]ena jñā[yatam] heks
yy nafkı]

2 rifra]nırmuktam<sup>4</sup>) ä[ima]sa[m])ñakam buddhıs[au]kemyam iat—sukmatıka oc avva dosanam - avyāpārac oca cetasah [+] [d<sup>+</sup>] o a]yuşad ocə avva nokea [pa]rıkalpyate<sup>4</sup>)— Särı— van<sup>2</sup>} asya dharmasına

thāimagrahe saia\*) na naisthīh; nivīrtitir\*) \* bhavat; nairā tmyādaršanāc½) ca bhavat; tadyatha [nadi]sro(aso varitamana[sya] pra[t]yu [sya]e<sup>11</sup>) ddhya sniinn½\*) \* uparate \* sy \* o

präptam tac = ca yatha nımnagatam = bhavatı tatr = ādau srota upa ratam vınas[t]am = tıt [bhavatlı [cam = a]s ā m dəri[r]endiny buddhısrotaso varttamā]na[ 14] bhagavat = ādhi[ga]

this r m<sup>13</sup>) as fevaln = [k] lasmin = na [ya]män

fa]smin | v | v | v |

### Ruckseite

1 karmmā<sup>31</sup>) ksetram \* bijam \* utpatticetas \* trsnu kledacchudanāñ \* c \* a[p]y \* [ava] ya[m]<sup>14</sup>) \* [k] [s] y [v] j \* ][ū]yamāno jinānā ditue

2 vinitayor 22) = ya[t]idharmmena krtapurikarmmanoh asmat siddhanta

1) Erganzo etwa spretars path salite wad

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa spripara yam sunti sau

2) Erganzo etwa sunti sau

2) Erganzo etwa sunti sau

2) Erganzo etwa sunti sau

2) Erganzo etwa sunti sau

2) Erganzo etwa sunti sau

2) Erganzo etwa sunti sau

2) Erganzo etwa sunti sau

2) Erganzo etwa sunti sau

2) Erganzo etwa sunti sau

2) Erganzo etwa sunti sau

3) Erganzo etwa sunti sau

4) Erganzo etwa sunti sau

4) Erganzo etwa sunti sau

5) Erganzo etwa sunti sau

6) Erganzo etwa sunti sau

6) Erganzo etwa sunti sau

6) Erganzo etwa sunti sau

6) Erganzo etwa sunti sau

7) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

8) Erganzo etwa sunti sau

4) Erganze śarira 3) Erganze dirgi atvād

\*) Erganze mokas stu pare ") Frginze blogavan ") Lies sait

1) Lies mretter ") Lies navratmyada" 1) Das śa ist unsicher

11) Lies asmin (12) Erganzo nach k. Ománasya (14) Lies kriyate (1)
12) Lies nach k bljodalam pril i yart (12) Lies asmin

17) Erganze größtenteils nach K vinagte multa its mécayah kytah

11) Les karnma 
12) Frganze avandh jam
12) Frganze nach k evam lokah sasyaraj
12) Frganze Buddhah-

22) Dayor stand nach Is. gatena riargger a

pratuedhād = uddhrtavividhadr filifallyayo[h] s[u]dfdha[manasor = h1) yad - e m dhayadijnafnasy") = a1

3 sistam duhkham erotası nırvınasya varttate tat - atah param manam = ıdam yatendriyan nirantaram bhavayatum") vimuktaye si su bhiksam4) - akhılam aka nıramaylan valtu

. sartie 3 | Sariputraprakarane navamo = nlah 9 arinja Suvarnnaksimutrasy arun Asvaghosasya Lrtis = Saradvatimutrammakaranam sama ptam [sa]māptānı c = ānkānı nara gyam anufstubhel ccha

# Vorderseite

: 
$$\{k\}$$
rt sv. — M. tr.  $^{3}$ ) m  
2 y k.  $\tilde{n}$  \* ca väyok älme\$varadh $\{y\}$ änabalena

kuryyur nnae) [y]

ryyam municaryyam?) anivaryyam \* a[ryya]8) [ya] dam ša

[pa]taye — Maudga<sup>5</sup>) — mohāndhasya<sup>10</sup>) janasya stasya 11) sa

[k] [r] - B d a - s āgatam12)

[B]u[d]dh[ah] - U[p] [t] [s]y 13) [y] [d] [s] suddhasya 14) manaso ragam alpena natnena

v suddhe ddhyasa[y] 15)

tsats . lats lath stajanagala[m] part 16)

ryyantı

na-

gaganatala[v]:

frda frågni parigatam - iva nfilla fd frufm fan

[8] 20) 1

[8] ( 27) sukhān[ā] 28) [dā]nām 19) [m] [dh]u[ah]rt[m] [ddh]u21)

2) di ist unsicher Ts kann vi sein 1) Erganze yutayoh

3) Lies bhatayitum 1) Lies bhilsam

5) Unter der Zeile vor tra ist tig ja nachgetragen das zu Upatigya zu erganzen ist ) atme0 - nna ist spater nachgezogen

') Das erste von mir als undeutlich bezeichnete aksara ist ein nachgetragenes zentralasiatisches mu Auch ni ist nachgetragen Reste des alten ni sind sichtbar

t) Lies ärvvam \*) Das au 1st spater nachgezogen 10) moha, das dha und das sa sind spater nachgezogen

11) Das na, das sa und das sa sind spater nachgezogen

12) Die Zeile ist spiter nachgezogen Ergenze Okaram — Buddha — svägatam

12) Das u ist spater nachgezogen Erganze Upatieya

14) Ergánze 11840 Das unter der Zeile nachgetragene, spater vielleicht wieder getilgte akşara scheint in Zeile 1 zu gehoren 16) Der : Strich ist spater nachgezogen 15) Erganze višuddhe s ddhyašaye

18) Erganze sukhanam 17) Die Lesung ist unsicher

19) Das akşara vor då ist verstummelt und unsicher

20) Das sa 1st nicht sicher 21) Erganzo Oghrtameddhya O 5

# K IV

# Vorderseate1)

## Rucksette

```
i yafo] y y yamānen eāsim ji šresith ji pu

ili je v yim * tit a y yamānen eāsim ji šresith ji pu

ji d idānin tatr at gachami v) parikkramya
hantou khu amodo ganskakule sabahu

tanti dhiti[l]

payanti vandhakim a

n kila sizālea!
```

Was zunachst die Anordnung der Blatter betrifft so geht aus der Tat Gaß die Worte nideruman goganalden und madhughramedhyg op in K auf dem ersten in C auf dem zweiten Blatte stehen mit Sicherheit hervor daß C 2 wicklich das unmittelbar auf C 1 folgends Blatt ist Zu gleich ist damt die Unterscheidung von Vorder und Ruckseit für C 1 C 2 und K. I gegeben Schwienger ist die Frage wie sich C 4 zu C 2 ver halt Inhaltlich sieht C 4 den Blattern C 1 C 2 allerdings sehr nahe der Kolophon macht es außerdem zweifelbe daß es hunter jene Blatter gehört Zwischen C 2 und C 4 rechen aber noch em Blatt gelegen zu haben Die Blatter C und C 4 trace nomhet am linken Rande Blattablen und zwar

<sup>1)</sup> Fast samtliche Buchstaben dieser Seite sind spater nachgezogen

<sup>1)</sup> Frganze nimnan - galam - bharats

<sup>3)</sup> Erganze buddhierolaso varttamānasya bhagavatā?

<sup>4)</sup> Frg inze Chet ikasya n = otpad jate

<sup>\*)</sup> Die Leung ist durch C geschert, me ne fruher. Lesung ist falsch \*) Erganze asmin \* cinașie multa iti niscayah lytal

<sup>1)</sup> Frganzo Larmma Letram - blyam - utpati cetas 1) Frganzo Orei Salyayoh
1) Frginzo Oputrena 21) Erg inzo tatr - awa ga 0

<sup>11)</sup> Frganze mal anto 11) L cs of astach (1)

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Das Fragment von K. das dieses Wort entil alt muß ein Stick vom unteren Rande eines Blattes sein und daher zu K.I. gelört haben.

nach der alteren Weise1) auf der Vorderseito. Diese Zahlen sind leider stark abgeneben, doch ist auf C I der Rest eines Zehners und darunter eine Ziffer erkennbar, die kaum etwas anderes als eine 7 sein kann Die Ziffer auf C 4 ist ganz unleserlich Jedenfalls stand aber auf diesem Blatte nur eine Ziffer, es kann also nur ein Zehner oder ein Hunderter gewesen sein Ist daher die Lesung des Einers auf C 1 richtig, so folgt daraus daß C 4 das dritte Blatt hinter C 1 gewesen sein muß, und ich habe es dem gemaß bezeichnet Zwischen den beiden Blattern von K muß dann eine noch größere Lucke vorhanden sein. Ein Vergleich von K.I mit der Ruckseite von C 1 und der Vorderseite von C 21 zeigt, daß 81/4 Zeilen von C ungefahr 7 Zeilen in K entsprechen Hinter madhuahrtameddhua° in K Ia. 5 C 2, 4 hört die Übereinstimmung der beiden Handschriften zunachst auf Sie beginnt erst wieder mit den Worten nimnan gatam bhavati in K IV', 1, C 4 . 4 Die Lucke umfaßt also, vorausgesetzt, daß das fehlende Blatt C 3 auch 10 Zeilen entlicht, 191/4 Zeilen, denen in K 16 Zeilen entsprechen, die gerade zwei Blatter fullen wirden3) Zwischen den beiden Blattern von K lagen also ursprunglich noch zwei Blatter, von denen uns nichts erhalten ist oder deren Bruchstucko sich wenigstens nicht als solche erkennen lassen Ich habe daher die erhaltenen Blatter als K I und K IV4) bezeichnet Vorder und Ruckseite lassen sich bei K IV und C 4 nach dem Inhalt mit Sicherheit scheiden, bei C 4 kommt als außeres Kennzeichen noch der Kolophon hinzu

Der Text von C ist ziemlich nachlassig geschrieben Es kommt eine ginze Reihe von Schreibfehlern vor, so dharmasenapatays 1°, 4 für °sena°, attritikaranām 2° 3 für °karānām naurātmyādaršanāc 4°, 3 für naurātmya°, karninā 4°, 1 für karnima, sata 4° 3 für eati, bhātayatim 4°, 3 für bhā-cayitim, kriyata 4°, 5 wahrscheinlich für kriyate biyadala° 4°, 5 für biyo daka° Auch naukkarnnadhārāya in 1°, 4 seheint Schreibfehler für naukarnina 2 us ein Allerdings wurde das ein sehr auffallender Tehler sein, und eine absolut sichere Entscheidung ist bei dem Tehlen des Zusammenhanges nicht möglich Die Verwechslung von nirvit und nirvitti in nirvittir 4°, 3 findet sich auch in spateren Handschriften meht selten Die falseho Schreibung tröhis für tribhis 1°, 2 beruht wohl auf lokaler Aussprache und lat zahlreiche Parallelen in den Inschriften Die Schreibungen parāmmu-khibhūtah 1°, 4 und asmim vi(naste) 4°, 5 sind zin erklaren wie bhaga(vā)m und śravam nuspā° in K, die ich a a O S 31 besproclein linbe

<sup>1)</sup> Vgl meine Beinerkungen über die Pagmierung von indischen Handschriften aus der Kuşana und Gupta Periode a a O S 3

To a superior of the state of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superior of the superio

<sup>2)</sup> Die Anzahl der Zeilen auf der Seite schwankt in K zwischen 4 und 5, siehe a a O S 2

<sup>4)</sup> Die romische Ziffer ist gewählt, um Verwechelungen mit den Tählen der ein zelnen Fragmente in meiner Ausgabe zu vermoiden

Gelegentlich funden sieh auch Varianten im Texte von C und K. Die Leing ninmagitäm in C 4°, 4 gegenüber [ni)mnan gatam in K IV°, 1 ist unerheblich. Über blig-7 jala aprilikufyaj-7° in C 4°, 5 gegenüber bijodakam prilikurjati\* in K IV°, 2 latt sieh mehts sagen, da der Zusammenhang un klar ist. Wichtig aber ist die Lesung arinmarünygarunygam in C 1°, 3°, wo für K I°, 3 nur aniväriygam bietet. Die Steigerung des Anuprasa in C 1° laßt kaum einen Zweifel, daß bier die bessere Lesart vorliegt. Er bestatigt sich also was sehon nach den zahlreichen spateren Textanderungen in K zu vermuten war, daß K trotz ihres holten Alters keine sehr sorgfaltige Handschrift war. Eine andere Stelle in der die Handschriften aussenander gehen begt vielleicht in C2°, 3° K I°, 6 vor C hest. [lhā [m·a]lrph kar[a\*]hām paridahātmahāmām, wahrend K sukhān[a] [dā]nām [s] in the Bied der Verstummelung des Textes in K ist aber ein sicheres Urteil meht im Beibel.

Eme fortlaufende Übersetzung des Stuckes das uns in C und K I KIV vorliegt laßt sich bei der Luckenhaftigkeit des Textes meht geben Über den Inhalt im allgemeinen aber kann kein Zweide bestehen. Die hier vorliegenden Fragmente enthalten die Szene der Aufnahme des Säriputra und des Maudgalyß ana durch den Buddha Redend scheinen in der ganzen Szene nur die verr Personen aufzutreten der Buddha Karputra, Maudgalyßyana und die Person, die den Buddha mit seinen drei Schülern in einem Verse verhierrlicht, gerade aus diesem Verse geht aber hervor, daß der Buddha noch von einem Monche beeletet war<sup>4</sup>)

Zunachst ruhmt eine Person wahrscheinlich Maudgalyājana<sup>3</sup>) die Macht der rddhis die durch Erkenntnis und Askese erlangt werden Er

schließt mit einer Upajati Strophe 1)

atmestaradhyānabalena kuryur na yogsnam dusLaram asts (L)ufmost) | und des Windes\*) durften sie wohl durch die Kraft des Nach denkeis über den Āfman und den Isvara machen es gibt nichts was einem Yogm sehwer fiele'

Samputra erwidert l'urz worauf der Buddha zunachst ihn anffordert den von den Besten zu wahlenden Wandel eines Weisen den edlen un widerstehlich gewalturen zu wandela' Samputra willigt ein und der

¹) Fs 1st otwa zu lesen (ca)ryyam utta(mar)dryyam n unwaryyan arinivdryya viryyam dryars

Daß de beiden ung nannten Personen em Sramana und Kaun linya waren, wird spiter gezeigt werden

<sup>1)</sup> Darauf weist das M in kl' 1

<sup>&#</sup>x27;) Ich gebe d'e Stropi en in normalis erter Sel reibung. Pingeklammerte Buckstaben und Siben sind erginzt.

<sup>3)</sup> Sicheri ch wur hier vom Wan lein 'auf dem Pfide dis Windes, paranapa thena, wie es Buddine 1 85 i. üt die Red Do Fähigkeit zu flagen wird in dem allegorischen Drama ein erster Stelle unter den zählt genomit siehe n. a. O 8 117

Buddha heißt ihn willkommen mit prophetischen Worten: 'Willkommen 1)
.... dem Steuermann .... dem künftigen Heerfuhrer des (flaubens 2).'
Darauf erkennt auch Maudgalyäyana den Buddha in einem Verse 3) als
seinen Meister an:

Auch ihn nimmt der Buddha auf, indem er seine kunftige Größe vorhersagt: 'Willkommen . . . . dem Herrn uber die mannigfachen Arten der rddha') . . . . ' Eine nicht genannte Person, ein Śramana, wie wir spater sehen werden, preist darauf den Buddha mit seinen drei Schulern') in einem Sloka

tribhth sisyail parivitah sobhate municandramāh | ... n tri = = ... yukta via candramāh ||

'Von den drei Schulern umgeben glanzt der mondgleiche Weise wie der Mond umgeben

Das nun folgende Gesprael zwischen Buddha und Upatasya-Śāriputra izu schlecht erhalten, als daß sich auch nur der Gedankengang angeben ließe Die Redo des Buddha, in der bestandig das Wort Brennen wiederkehrt, erinnert an die bekannte Feuerpredigt von Gayāśirsa. Einigermaßen deutheh ist aber nur die eine Stelle dacögnsparigatum sva niladrunam gaganatalamprasihlitasya äakkner ädiptam tradiolyam. Offenbar wird hier die in Flammen stehende Dreiwelt einem von Waldbrand umgebenen Nestbaume, der Weise, der sich zum Himmelszelt aufgeschwungen hat, verglichen Den Schluß dieses Gespraches scheint eine Sārdūlavikrīdita-Strophe zu bilden, die als Zitat bezeichnet ist (eine samyag abhihitam) und wahrscheinlich dem Säriputra in den Mund gelegt war

<sup>1)</sup> Vgl Fo-she hing tsan king 1407 'and then with Brahma's voice profound and sweet, he forthwith bade them ,welcome'

<sup>2)</sup> Dharmasenapati war bekanntlich spater der Bemame des Sariputra

š) Šardūlavikridita

<sup>4)</sup> Maudgalyāyana galt spater als ein Meister der rddhis, s Buddhacarita 17, 19, Fo sho hing tsan king 1406, Schiefner, Eme tibetische Lebensbeschreibung Çâkyamuns, Mém Ac Imp St Pétersbourg, T VI, S 256

<sup>5)</sup> Der dritte Schuler ist Kaundinya, s S 407f.

Dann wendet sich der Buddha an die beiden neu gewonnenen Schuler, 'die durch ihre fruheren Taten vorbereiteten, von Egoismus freien' Von dem folgenden Gespräche ist aber so gut wie nichts erhalten, da, wie oben bemerkt, hinter C 2 ein ganzes Blatt fehlt und auch die letzte Zeile von C 2 und die erste von G 4 nahezu völlig verloren ist Wahrscheinlich waren in Rede und Gegenrede philosophische Fragen behandelt Insbesondere sichemt sich der Buddha gegen die Lehre vom Ätman gewendet zu haben, wie sie im Buddhacarita dem Ärada Kaläma zugeschrieben wird. Er schließt seine Ausfuhrungen mit einem Sloka ab 'Diese Feinheit der Buddhi, die vom Körper befreit ist die als Ätman bezeichnet wird diese'.

sulsmatvāc carva dosānām avyāpārāc ca cetasah | (d)rahatvā)d āyusas carva mokstas tu) parskalvyate ||

wird weil die Unvollkommenheiten gering sind, das Denken ruht und die Lebensdauer lang ist. (Filschlich) für die Erlösung gehalten

Säriputra erwidert in langerer Rede Er erkennt ruckhaltlos die Argumente des Meisters an 'Solange man am Ätman festhalt, gibt es keur voll standiges Nirvana, durcht die Erkenntnis der Ätmanlosigkeit tritt es ein 'Er vergleicht dann das allmalüehe Schwinden der Buddhil) mit dem Ver siegen eines Flusses Die Einzelheiten des breit ausgeführten Buldes werden bei der mangelhaften Überheferung allerdings nicht klar Den Schulß seiner Rede bildet wiederum eine Strophe, im Sälim Vetrum

karma ksetram bijam utpatticetas trsnā kledacchādanam capy ava(ndh)yam | evam lokah sasyavaj jayamano juanaditye — — — — t • | |

'Das Karman ist das Feld der Same der Wille zum Leben der Durst die Befeuchtung die sicher wirkt, so wie die Saat entstehend werden die Wesen durch die Sonne des Wissens

Noch einmal wendet sieh der Buddha in die beiden Schuler, die er er state als die nach der Weise der erzogenen durch den Dharma der Asketen gereimigten, die klaren Sinnes sind, da der Stachel der mannig fachen falschen Lehren herausgezogen ist infolge dieses Erfassens der Wahr beit. Dann spricht er den Serenswungsch.

alah param jihanam sdam yalendreyau
niranlaram bhavayitum timuklaye |
h - su bhiksam akhilam aka - ~

nırdınayan pilu O = O = O = || Um von nun an dies Wissen gezugelten Sinnes standig zu pflegen mit der Erlösung als Ziel vollständiges Almosen frei

von Krankheit, schütze euch beide Damit treten alle ab

Buddh ist hier offenbar dasselbt wie lijääna
 Im lamsastha lietrum

Nach dem Kolophon 1) hildet diese Szene den Schluß des neunten und letzten Aktes des Säriputra- oder Säradvatīputraprakarana, eines Werkes des Aśvaghosa, des Sohnes der Suvarnāksī Suvarnaksīputra ist der Bei name, der dem beruhmten buddhistischen Dichter auch in dem Kolophon des vor einiger Zeit entdeckten Saundarānandakāvya²) und in dem Kolophon der tihetischen Uherseizung des Buddhacarita gegeben wird³) An der Identitat der Personen ist also meht zu zweifeln Der Dichter hat uberdies gewissermaßen dem Werke selbst seine Signatur gegeben der oben erwahnte Sloka sülsmatīvāc cana dosānām usw ist ein wörtliches Zitat aus seinem Buddhacarita (12, 73)4)

Asvachosas Bedeutung für die Geschichte der vorklassischen Literatur

wird durch den neuen Fund in noch helleres Light gerückt. Die Tradition ruhmt seine Vielseitigkeit. Sie stellt ihn ebenso boch als Gelehrten, der das ganze brahmanische Wissen seiner Zeit besaß, wie als Musiker und Komponisten, der mit seinen Liedern die Leute auf den Markten von Puspapura so zu bewegen wußte, daß sie die Heimat mit der Heimatlosig keit vertauschten Wir kennen ihn als Verfasser von Epen und Erzahlungen, die einst ganz Indien las und die zu dem Besten gehören, was uns an Kävya Poesie erhalten ist, als Metaphysiker, der den Grund zu der Lehre des Mahāvāna legte, die bis auf die Gegenwart einen großen Teil der buddhistischen Welt beherrscht hat, als Theologen, der mit den Waffen einer oft spitzfindigen Dialektik für seinen Glauben kampft<sup>5</sup>) Von dem Dramatiker Asvaghosa aber hatten wir bis jetzt keine Kunde Zu einem Urteil über den Wert seiner Leistungen auf dem Gebiete des Dramas reicht das uns Erhaltene nicht aus Die Tendenz, zu belehren und zu erbauen, die bei ihm, dem buddbistischen Mönch, allerdings nie ganz fehlt und in der er selbst sicherlich in erster Linie die Berechtigung seiner Dichtung geschen hat, tritt jetzt durch die Schuld der mangelhaften Überlieferung wahrscheinlich viel starker hervor, als es der Fall sein wurde, wenn wir das ganze Werk vor uns hatten. In der uns erhaltenen Szene war das Vorherrschen. des lehrhaften Elementes schon durch den Stoff bedingt Welch eine falsche Vorstellung wurden wir uns aber vom Buddhacarita machen, wenn uns dayon zum Beispiel nur die Begegnung des Buddha mit Arāda Kālāma im zwölften Gesange uherliefert ware! An einer Stelle laßt sich aher doch erkennen, daß Aśvagbosa ein feines Empfinden für das dramatisch Wirksame hesaß Die Tradition war, daß der Buddha, als er Samputra und

<sup>1)</sup> Hinter dem eigentlichen Schlusse samäptäni cänkäni nava stand offenbar noch ein Schreibervers

<sup>1)</sup> Haraprasad Shastri, Jeura Proc As Soc Beng Vol 5, p 165ff

<sup>2)</sup> Thomas, Ind Ant Vol 32, p 350

<sup>4)</sup> Almlich verweist Aśwaghosa auch in seinem Sütrilamkara zweimal auf das Buddhacarita, siche S Lévi's in der nachsten Note angeführte Abhandlung, p 79° 1) Für die Nachweise im einzelnen siehe S Lévi's ausgezielniete Abhandlung;

<sup>&#</sup>x27;Açvaghosa, le Sûtrâlamkâra et ses sources', Journ As S X, T 12, p 57ff

Maudgalyāvana von ferne kommen sah, sieh an die Mönche in seiner Um gebung wandte und prophezeite, daß sie seine besten Jünger, 'das gesegnete Paar' (bhadrayuga), werden wurden So heißt es Mahāyagga I. 24, 3 addasa kho bhagava te Sarroutta Moogallane darato va agacchante i disvana bhikkhu āmantesi | ete bhillhave die sahāyalā āgacchanti Kolito Upatisso ca | etam me savakamaam bharrssatt agaam bhaddamaan (t') Ebenso erzahlt Aśvaghosa die Begebenheit in seinem Epos (17, 19)2), nur ist der Inhalt der Weis sagung hier noch bestimmter "Ala Bhagayat, der große Rai, von der Schar seiner Schuler umgeben, die beiden von ferne erblickte, sprach er zu den Bhiksus .Hier kommen meine beiden gesegneten (bhadra) Junger, die besten unter den Weisheitsbegabten (prajuatat) und unter den Wunder kraftigen (rddhimat)(3). In dem Drama aber laßt er den Buddha die Prophezeiung bei der Aufnahme direkt an die beiden Junger richten Er hat sich also nicht gescheut, um der Buhnenwirkung willen die Tradition zu verlassen

Das Stuck wird ein Prakarana genannt. Nach den Theoretikern ist der Stoff des Prakarana dem burgerhehen Leben entnommen und von dem Dichter frei erfunden, und der Held ist ein Minister, ein Brahmane oder ein Kaufmann stets aber ein fester und ruliger Charakter (dhīraprasānia). der trotz aller Hindernisse das Ziel seines Strebens auf dem Gebiete des Dharma, Artha oder Kama erreicht. Die Heldin gehört den besseren Standen an (Lulastri, Lulasā) oder ist eine Hetare. In einem Punkte, in der Stellung und dem Charakter des Helden, stimmt jedenfalls inner Prakarana mit dieser Definition überein. Wieweit der Stoff von dem Dichter selbstandig erfunden war, laßt sieh nicht sagen, die Anlehming an historische Ereig nisse, wie wir sie in der Schlußszene und, wie wir seben werden, überhaupt in den letzten Akten finden, schließt nicht aus, daß die eigentliche Fabel des Stucl es auf freier Erfindung beruht. Die Frage, wer die Gegenspielerin war, laßt sich nicht beantworten. Die in den Fragmenten von K so haufig

<sup>1)</sup> Die Geschichte wird dann noch einmit erzählt

Diese und die S 406 angeführte Stelle aus der tibetischen Übersetzung des Buddhacarita hat mir Hr. Dr. Siegling froundlichst aus seiner Abschrift des Werkes mutgeteilt

<sup>3)</sup> slob mahs seer beas de ned ryyan ma nas grigs nas

heam Idan dran sran chen pos dae slon ruams la asuns

des rab can dan rden hphrul Idan pa rname kys giso

the bohs inches gs slob ma has gins hair lone so Val Fo she hing tsan king 1405f. In Schiefners tibetischer Lebensbeschreibung s s O S 256 tritt der Punkt, auf den es hier ankommt, nicht deutlich hervor Darauf wurden sie samt ihren Schulern von Bhagavant aufgenommen welcher den

Carmutra den vorzuglichsten der mit Weisheit Begabten den Maudgahäigna den vorzuglichsten der mit Wunderkraft Begabten beide aber das gluckliche Musterpaar nannte'

<sup>4)</sup> Blur 18 96ff , Sah 511f , Das 3, 35ff

genannte Hetare geliort, wie spater gezeigt werden wird, einem anderen Drama an

Das Sariputraprakarana war in 9 Akte geteilt Auch diese große Zahl von Akten stimmt mit der Pravis der klassischen Zeit überein Die spateren Prakaranas, Mrechakatikä Mälatimädhiva, Mallikämaruta haben je 10 Akte Bemerkenswert ist übrigens daß hier ebenso wie in den beiden anderen Aktschlussen von K kein besonderer Titel des Aktes angegeben wird

Fur die Sprache und Metrik ergeben die Fragmente von Cnichts Neues Daß der Buddha und seine Schuler Sanskrit sprachen, hatte ich schon aus den Resten von K geschlossen (a a O S 30) Nicht unwichtig für die Entwicklungsgeschichte der dramatischen Technik ist aber der Schliß unseres Prakarana Der Ausgang des klassischen Dramas ist an ganz feste Formen gebunden Eine Nebenperson fragt den Helden ob sie ihm noch etwas Liebes erweisen könne<sup>1</sup>) Mit der stereotypen Formel alah varam apı prıyam aştı2) versichert der Held, daß er keinen Wunsch mehr hege als den einen dem er dann in der Prasasti oder Bharatavakya genannten Schlußstrophe Ausdruck gibt<sup>3</sup>) Dieser Segenswunsch ist gewölnlich ganz allgemein gehalten, nur selten, wie z. B. in der Sakuntalä im Mälavikagni mitra im Mudrārāksasa nimmt er auf die Personen und Verhaltnisso des Dramas Bezug Die Prasasti hat nun auch Asvaghosa und wenn sie auch nicht vollstandig überliefert ist so geht doch aus den Dualen vatendriyau und nirāmayau mit Sicherheit liervor daß sie nur den beiden Jungern galt Aber sio ist nicht dem Helden in den Mund gelegt und vor allem fehlt die typische Überleitung obwohl sie sich in dem Gesprach zwischen dem Buddha und Samputra mit Leichtigkeit hatto herstellen lassen. Wir durfen darrus wohl schließen daß sie in dem vorl lassischen Drama noch nicht cebruichlich war

Es bleibt endheh noch eine Frage zu beantworten. Wir haben geschen daß einige Bruchstucke von K einer Handscharft des Säriputraprikarana angehören. können wir auch die übrigen Bruchstucke von K diesem Drama zuweisen? Fir diese Frage ist das Blatt K IV von entscheidender Bedeutung. Die eine Seite dieses Blattes enthalt wie der Vergleich mit C 4 zeigt den Schluß des Säriputraprikarana Auf der anderen Seite aber findet sich mehts dem Text von C Entsprechendes obwohl der Text auch dieser Seite zweifellos aus einem Drama stammt. Drama folgt daß diese Seite die Ruckseite ist und daß hiere ein neues Drama begann. Es bestätigt sich also was ich schon aus anderen Grunden vermitet hatte (a a O S 16) daß K eine Summelhandschrift war. Fine Personenangabe ist ins utfalbig in K IV a meht erhalten, den einzigen Auhaltspunkt für die Be

<sup>1)</sup> Mei t hutet die kormel Lus te bhujah priyam upakaromi 3) Sie wird nur sehr selten variiert z. B. im Venisaml tra

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im Mudraraksasa wird jene Versicherung und der Segenswunsch zwischen Candraguj ta und B\u00e4ksasa getidt

stimmung des zweiten Dramas bieten daher die Worte (majhanto lhu amodo ganilalule1) Da hier von einer Hetare dio Rede ist, so ist anzunehmen, daß auch die ubrigen Fragmente von K, in denen die Hetare Magadhavatī auftritt oder erwahnt wird, diesem Drama angehören. Nun erscheint aber die Hetare zusammen mit dem Nayaka (4, 8, 16, 29, 51), mit Dhānanjaya (8, 16, 29), dem Bösewicht (4, 37), dem Vidūsaka (4, 29), Madha° (38) und der Dienerin (44), in 16 spricht sie von Somadatta Es mußten also auch alle Fragmente, in denen diese Personen genannt werden, und damit nabezu das cesamte Material außer den maar Stücken, die durch C als Teile des Sariputraprakarana beglaubigt sind, aus dem Hetarendrama stammen Das ist an und fur sich nicht unmöglich, ein Umstand spricht sogar entschieden dafür Der Held, der Navaka, wie er in diesem Stuck stets genannt wird, kann kaum Särinutra gewesen sein, sein Name war vielmehr wahrscheinlich, wie ich a a O S 19 bemerkt habe. Somadatta Auch wird Sariputra in C in den Buhnenanweisungen immer mit seinem Namen genannt, und es ist nicht anzunehmen, daß K darin von Cabwick Allerdings mussen auch in dem Hetarendrama Striputra und Maudgaly ayana rufgetreten sein, denn in 4 wird Maudgalyayana zusammen mit dem Navaka. Magadhayatî, dem Bösewicht und dem Vidüsaka genannt, und in 10 be ginnt eine Rede des Dhananjava Saradiati, was sicher zu Saradiatiputra zu erganzen ist. Im einzelnen wird sieh die Zugehörigkeit der Fragmente von K genauer erst bestimmen lassen, wenn der eigentliche Stoff des Hetarendramas nachgewiesen ist, einigen aber glaube ich doch sehon jetzt ihren Platz anweisen zu können

Es scheiden zunachst aus die zu einem Blatte gehörigen Fragmente K 1 und 2 Für den Nachweis, daß diese aus einem allegorischen Drama stammen, verweise ich auf meine frühere Abhandlung

Zu dem Särsputraprakarana stelle sch außer den durch C gesicherten Stucken die in KI und KIV vereinigt sind, noch die Tragmente 3, 14, 15, 32, 54, 55 56, 65

Die Fragment K 3 kann dem Hetarendrama meht angehört haben, da es, wie a a O S 24 gezeigt, den Aufang eines Stuckes enthalt Wollen wir nicht noch ein viertes Drama annehmen, wozu nicht der geringste Grund vorliegt, so kann dies nur der Anfang des allegorischen Dramas oder des Säriputraprakarnas sein Auberlich stimmt das Blatt aber mehr nitt den Fragmenten des letzteren überein Und dazu kommt ein zweites In Z 3 der Vordierseite inden sich die Wortreste Ip [14] Irahe, die ich jetzt zu grakarane ergänze. In der Prastävanä des Säriputra Spieles, das ausdruchlich ein Prakarana genannt wird durfen wir dieses Wort erwarten, wahrend das allegorische Drama kaum diese Bezeichnung gehabt haben

Mit dem åregihiputra m Z 2 ist mel t viel anzulangen, noch weniger naturlich mit dem upå(sa) in Z 5 de-sen Frganzung zu upäsala nicht sieher ist.

kann Mir erscheint es daher nahezu sicher, daß uns in K 3 der Anfang des Śāriputraprakarana vorliegt

Die Fragmente K 14, 15 und 32 werden, wie ich nachtraglich erkannt habe, durch die außere Beschaffenheit, vor allem durch die Ahnlichkeit in der Aderung und dem Verlauf der Blattrippen, wie durch den Inhalt als Teile eines Blattes erwiesen1) Zwischen 14 und 15 fehlen drei Aksaras, zwischen 15 und 32 ein bis zwei. An 14 und 15 hat sich außerdem noch je ein kleines Stuck ansetzen lassen. Auf der von mir früher als b bezeichneten Seite von 14 vermag ich jetzt am linken Rande auch Spuren der Blattzahl zu erkennen Diese Scite wurde also die Vorderseite sein. Der Text lautet

## Vorderseite

mfā]nena sarvatragate2) kha  $[l]u^3$   $[j]\tilde{n}[n][k][t]\tilde{u}^4$   $[n]=k[t]t[v]y^5$ 

2 v/1 llavyam6) apar/1 m/1 ltarttham avaptulamena7) satsannıkarse khalu pp[r]ayatılavyam maya ht\*) [m][g][t][dh] [m]m [s] Idhly m n th m gg mriam\*) upalabdham bhfi]ksum sāsā-[ddya]

[radarle[na] 10] s rtamatibhir alab[bh] am 11] nat rais

<sup>1)</sup> Dies Blatt ist für die Handschriftenkunde meht ohne Interesse Die Malini strophe in Z 2 der Vorderseite laßt erkennen, daß am rechten Ende 13 Aksaras fehlen, die 7.5-8 cm erfordern. Der erhaltene Teil des Blattes mißt 36 cm. Das ganze Blatt wurde also hoehstens 44 cm lang gewesen sein. Das dem Hetarendrama angehörige Fragment 27 und das Fragment 65, dessen Zugehöngkeit nicht zu bestimmen ist, fuhren aber auf eine Blattlange von 54-55 cm (a a O S 2) Es ist daraus meines Erachtens nicht zu folgern daß das Samputrapraharana ursprunglich eine besondere Handschrift bildete, die erst später mit der Handschrift des Hetarendramas zusammen gelegt wurde, denn in K IV beginnt, wie wir sahen, das Hotärendrama auf demselben Blatte, auf dem das Samputraprakarana endet. De zeigt nur, daß man sich in der Kuanazeit noch meht wie in spaterer Zeit die Unhe gab, die Palmblatter genau gleichmißig zu schneiden Auch die Höhe der Blatter differiert ja nicht unerheblich, wie ich a a O gezeigt habe Das Blatt, dem Fragment 7 angehörte ist wahrschemisch noch kurzer gewesen als unser Blatt. Der erhaltene Teil ist 10 em lang. In der zweiten Zeile der Vorderseite beginnt eine Särdülaukriditastrophe, die in der ditten Zeile endet Es fehlen 53 Aksaras, die gegen 30 cm erfordern. Die Lange des Blattes betrug danach nur 40 cm

<sup>2)</sup> Das zweite es ist spater nachgezogen, tra ist spater eingefügt

<sup>3)</sup> Das kha ist spåter nachgezogen 4) Ergānzo jāānaketū° (!)

<sup>\*)</sup> Das Wort ist spater nachgezogen b) Ergänze karttavyam

naraptu ist spater nachgezogen Lies araptuo

<sup>\*)</sup> may hi i-t spater nachgezogen

<sup>\*)</sup> Erganzo ogatadharmme sådhyamane s tha marage tad amrtam 10) Das 3d 1st meht sicher, ich halte es aber für wahrscheinlicher als nd, wie ich

fruher has

<sup>11)</sup> Der Annsvärn ist spiter nachgezogen Leganze sthilamatibhir salabbhyam

<sup>11)</sup> su ist später nachgezogen Frganze yat surait se daurait

1

5

mhava eltl ca-ra niasal) nacanam sumua ami mukhavannena añ[n]am viya2) \*\*\* brāhmaca (m.l.3)

Inataulau1

## Ruckseite

tam = pravăb) m = felvan = mfel\*) ta falonir : hi mlel saranam lalpadi sin InālšanamaIIII dhur = usne?) [m] [a] h sivo = ddhvani m h t [m] s [p]pr s)

upadeso\*) edisassa bambhanajanassa10) anuggahalo11) bh [t] [r] 12) - Liñ ca varnnävare [m] = padistam 13) = aturebhyo

(nlava11) bharats kim varnnan 15) = ta na rogapprafil t na dahanakarmā11) bhavati17) āho nikrslavarinen11) = ākhyatam = usnaparıqatay 16) = odakan na prahlada[m] 20)

stamohen ad 1) s abam

Wir haben hier einen Dialog zwischen dem Vidüsaka und einer Sanskrit sprechenden Person, die ich fruher nicht habe bestimmen können Jetzt sehe ich daß es Sariputra ist. Die Personenangabe in Zeile 3 der Ruck seite ist allerdings verstummelt aber die Buchstabenreste lassen doch deutlich erkennen daß Sars dastand. Auch der Inhalt der Szene laßt sich jetzt angeben Samputra sagt 'Wer der muß uberall das Banner

<sup>1)</sup> Franze 11du - bl o upanhava etassa pavantassa

<sup>2)</sup> racanam — riva ist sinter nachcezogen Erganzo apuruvamulha0

<sup>1)</sup> Lies brahmacaruva Der & Strich ist d utlich 1) Frganze quiquaurana (1) ") tompro at 1st spater nachgezogen

<sup>1)</sup> nma ist spiter nachgerogen ') agnir - uene ist spater nachgezog n apadi ist nicht sicher

<sup>\*)</sup> m - ppr ist großtenteils spater nachgezogen. Erganzo murggah und ma hatamara vi raviste

<sup>\*)</sup> u und das o von so sind spater nachgerogen

<sup>10)</sup> ssa bambhana ist spiter naci rezoccu

<sup>11)</sup> ha 14t spater nachgezogen

<sup>12)</sup> Erganze bhäte - Sare De Erganzung zu bhote i tin cht möglich

<sup>12)</sup> Leganze varni dvaren - ausadham - upadestam

<sup>14)</sup> turebhyo und ro ist spater nachgezogen. Frgunze Opprasamana ja

<sup>13)</sup> Der a Strich von ka und em a sind spater nachgezogen

<sup>14)</sup> Dis r und der å Strich i t später nachgezogen

<sup>17)</sup> Dr i Strich i t später nachgezogen

is) dio der i Strich von ni und rine s'n I spater nach gezogen 19) Lies Quidy soo

<sup>10)</sup> Auch die Lesung da i t möglich der Sinn spricht aber fir da Frganze prahlādam = ā vahati

<sup>11)</sup> Erganzo On ahendrād

des Wissens (?)1) , wer unermeßlichen Gewinn zu erwerben trachtet. der muß sieh Muhe geben bei den Guten Denn ich' - und nun geht die Rede in Verse uber2) -, 'ich habe, wahrend ich den Dharma der ubte, am Wege einen Mönch getroffen, von dem ich die Unsterbliebkeit erlangte, die trotz ihres festen Willens nicht Götter noch Teufel zu erlangen vermögen'

```
\circ \circ \circ m \circ g(a)!(a)dh(ar)mme s(\bar{a})dhy(a)m(\bar{a})n(e)!h(a) m(\bar{a}r)gg(e)
(tad a)mrtam upalabdham bhiksum asaddua - - 1
O O O O O O - - O - gadarena
```

s(th)ntamatibhir alabbh(y)am yat (su)rais (c)āsurais ca ||

Der Vidusaka erwidert 'O Meister, seit du die Rede jenes Monches vernommen hast, (zeigst du) eine Gesichtsfarbe wie nie zuvor (und) gleichsam anderes 'Es folgt eine Lucke Hier muß der Vidüsakn dem Sari putra vorgehalten haben, daß es ihm als Brahmanen nicht zieme, die Lehre eines Mannes aus der zweiten Kaste anzunehmen Säriputra weist ihn zuruck, man musse das Heil ergreifen, von wessen Hand es auch geboten wurde Er spricht zunachst in Versen3)

```
-- U - U U U - U U - m wan me
t - \cup - \cup \cup \cap n\bar{a}sanamall \cup - - |
aanır hı me saranam āpadı sındhur usne
```

m(ara)a(a)h siroddhrani m(a)h(a)t(a)m(a)s(a) ppr(ariste)

denn das Feuer bietet mir Schutz wenn es kalt ist') der Strom in der heißen Jahreszeit und der Weg des Heils wenn die Reise ins Dunkle geht ' Und als der Vidüsaka noch einmal bemerkt '(Diese) Lehre scheint (mir) fur solche Brahmanen wie wir es sind5) nicht5) gerade gunstig zu sein da bricht Samputra leidenschaftlich los 'Wie, bringt etwa eine Arznei den Kranken keine Heilung, wenn sie von einem Manne aus medrigerer Kaste brennt ctwa nicht verorduet 1st? . oder bringt etwa das Wasser dem von Hitze Gequalten keine Erquickung wenn ein Mann von geringer Knste es ihm nngezeigt hat?'

Ich habe fruher (n n O S 21) den Vers über die Erlangung der Un sterblichkeit nuf das Erlebnis des Buddha bezogen. Das erweist sich jetzt wo der Zusammenhang des Textes klar ist, als falsch Säriputra sprieht von seiner Begegnung mit Asynnt, durch den er die erste Kunde von der Lehre des Buddhn erhielt. Die darauf folgende Bemerkung des Vidüsaka stimmt genau zu der Tradition Im Mahavagga (f. 23, 6) wird geschildert,

<sup>1)</sup> Der Satz von Omdnena - Lartta yam stimmte im Bau offenbar genau mit ilem folgenden Satze aparımıt10 - ppra jatitaryam überein

<sup>2)</sup> Mälmi Strophe 3) Vasantatilakā Strophe

<sup>4)</sup> Das muß meines I mehtens der Sinn sein. Die Lesung apids ist unsicher

<sup>1)</sup> Die scheint dir Sinn von edisa zu sein. Der Vilusaka stellt sich in seinem Selbstgefühl als Brahmane auf eine Stufe mit Sumputra

<sup>1)</sup> Die Freanzung der Negation wird durch den Sinn gefordert

wie Maudgalyāyana den Sāriputra erblickt, als er von der Unterredung mit Aśvajit zurickkommt Deine Miene, Freund', sagt er zu linn, 'ist hell, deine Farbe klar und rein, hast du etwa die Unsterhlichkeit ge funden? (rippasannāni kho te āvuso indinyani | parisuddho chari anno pariyodāto | kacci nu trum āvuso amatam adhiyato) In seinem Buddha canita giht Aśvaghosa den alten Bericht getreu weder Hier (17, 16) sagt Maudgalyāyana zu Sāriputra 'O Bluksu, durch welche Wahrheit gleich sam ein anderer geworden, nahst du ruhig und froh' Hast du etwa heute die Unsterhlichkeit (amrta) gedunden' Dieses heitere (prasanna) Antlitz ist meht ohne Ursachei)' Die zum Teil wörtliche Übereinstimmung mit der Stelle im Drama fallt bier sofort ins Auee

Es kann darnach keinem Zweifel unterliegen daß jene Szene aus dem Sarputraprakarana stammt. Offenbar schloß sich die Unterredung nut dem Vidüsaka unmittelbar an die Begegnung mit Afsanjt an Dann begab sich Säriputra zu Maudgalyāyana, teilte ihm seine Erlebnisse mit, und beide suchten nun den Buddha auf, worauf die Aufnahme in den Orden erfolgte, wie sie uns in der Schlußszene vorhegt.

Das Blatt ist aber micht nur fur die Rekonstruktion des Stückes wert voll Fast noch wichtiger ist, daß es beweist, daß der Vidöraks in dem Samputraprakarana auftrat und uns überdies zeigt welche Rolle er hier spielte er ist der Begleiter des Sänputra genau so wie er im Nataka den König oder in der Mircchakatika den Carudatta begleitet. An und für sich sit naturlich die Idee, einem nur der Hoffung auf Erlösung lebenden Bettel mönch — denn das war Sanputra schon ebe er in den buddhistischen Orden trat — die lustige Ferson zum Gefahrten zu geben, absurd Wenn es doch geschiekt, so beweist das daß de Verbindung des Vidusaka mit dem Helden er mag sein wer er will, zu Asvaghosas Zeit schon ein so festes Gesetz der Buhne war, daß der Dichter sich ihm meht entziehen konnte Für den guten Geschmack. Afvaghosas spricht es aber, daß er wenigstens in der feserlichen Schlußsene wo der Stifter der Religion selbst saftritt, die lustige Person fernechalten hat.)

Zum Śrzputraprakarana lassen sieh weiter mit ziendicher Sicherheit die Fragmente K 54-56 stellen Fragment 56 ist durch zwei Stucke ver größert worden so daß der Text jetzt lautet

<sup>1)</sup> dge slon de i d guñ gis g'an blin gyur pa ste brian yin yan dag dgah lin ue bar soñ. khyed k.ns. Ichi med es l g de rin thob pa ste b'in ni rab tu dañ hai gian tahiga med ma yan

De zweite Zeile hat zwei Silben zu wenig 1gl Fo sho hing tsan king 1401f

<sup>4)</sup> In der ganzen Schluß-zene kommt bekanntlich kein Prakrit vor Daß der Vid isaka hier fehlte ist daher sicher

<sup>\*)</sup> I rganze Kaurde \*) Wahrscheinlich ist etau khalu zu erganzen

erdu ist zu urduso oder einem anderen Kasus des Wortes zu erganzen, und die Zeile enthalt ebenso wie 56bs Reste einer Särdülavikridita Strophe, die a a O S 29 nachzutragen sind

Die außere Beschaffenheit macht es wahrscheinlich, daß die drei Fragmente demselben Blatte angehören, wenn sich auch die Lage der einzelnen Stucke zueinander nicht bestimmen laßt. Die Grunde, die mich veranlassen, es dem Särmutraprakarana zuzuweisen sind die folgenden Säriputra und Maudgalvävana werden in 54 erwahnt 10) Zweimal, in 55 und 56, wird in den Personenangaben Kaundinya genannt. Es ist ferner der Buddha anwesend, denn in 55 redet Kaundinya eine Person mit bha gavan an, dem speziellen Titel des Buddha Das Wort kommt außerdem noch enmal im Toxt von 54 vor Es handelt sich hier also um eine Szene, in der der Buddha Särmutra, Maudgalvävana und Kaundinya auftreten Das erunnert sofort an die Schlußszene in der wie wir oben sahen, der Buddha zusammen mit Säriputra Maudgalyäyana und einem dritten dort nicht genannten Schuler erscheint Vom historischen Standpunkte laßt sich gegen die Annahme, daß Kaundinya der Aufnahme des 'edlen Paares' beiwolinte, nichts einwenden denn Kaundinya war bekanntlich sehon ge raume Zeit vorher der Junger des Buddha geworden. In der Schlußszene muß aber noch eine funfte Person aufgetreten sein, die den Sloka tribbih śiwaih pariertah usw sprach, da dieser weder dem Buddha noch einem der drei Junger selbst in den Mund gelegt sein kann. Auch diese Person ist in den Fragmenten erwalint. In 54be steht tau Saranitra Mandoalvanau śramanen . in 54a z tatah pravišanti sramana 1 , wo ich das letzte Wort jetzt zu śramanaŚāri putra Maudgalyāyanāh erganzen möchte Jeden falls trat also ein Sramana auf, der das Freundespaar geleitete. Ihm durfen wir auch unbedenklich jene Strophe zuweisen, da er als buddhistischer

<sup>1)</sup> caratăm 1st von dem Spateren unter der Zeile naeligetragen Wohm es ge hort, 1st meht ersichtlich

<sup>\*)</sup> Frganze agacchata (\*)

Frganze paśydmi

<sup>1)</sup> Erganze Lamalasadréa 1) Das au und das e sind spater nachgezogen 1) Die Reste weisen eher auf da als auf ma

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) vanasya ist von dem Spateren über der Zeile nachgetragen. Wohin es gehört, ist nicht ersichtlich.

<sup>\*)</sup> Das so ist unsicher \*) Lies bhäsearah

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Man beachte auch den Dual Omänau in K 56 8102 Haters Kielne Schriften

Monch sieh des Sanskrits bedienen mußte. Nehmen wir alles zusummen, so werden wir kaum fehlgehen, wenn wir das Blatt, aus dem die Fragmente <sup>74</sup>—<sup>56</sup> stammen, dieht vor das Blatt K I setzen. Es enthielt die der Auf nahmeszene vorausgehende Szene. Der Buddha steht im Gesprach mit Kaundinya da. Da erscheint Säriputra und Maudgalyāyana, geführt von einem Monch. Kaundinya erbliekt sie zwerst und macht den Buddha auf sie aufmerksam (5602. fügacchalla ih pasyāmi).

Zum Säriputraprakarana gehört endlich auch die Fragment K 65 In bz habe ich lunter der Särdülavikriditä Strophe ein sa gelesen Es ist aber auch der Rest eines a Striches seithbar und der untere Teil eines darauf folgenden ra Dahinter ist eine kleine Lucke Die Erganzung zu der Personenangabe Sari — ist daher sieher Das Fragment enthalt also dies Gesprich betrifft den Buddha und die buddhatische Lehre Es ist von der Wiederkehr des unreinen Aufenthaltes im Mutterleibe die Rede, von dem Kreislauf, den der Buddha beseitigt hat, von dem herrlichen Manne, der eine Stritto der Ruhe ist Den deutlichsten Eingerzeig geben die Worte abhinniessigitä!) sregast grhio bhavūn 'dn bist gefunden als ein Einfulurer in das Heil' Dis können nur die Worte sein, die Sariputra an Astrajt richtete, als er ihm den Heilsneg wes Das Blatt enthielt also die Szene, in der Striputra un der Strouter auf der Szene, in der Striputra an Astrajt richtete, als er ihm den Heilsneg wes Das Blatt enthielt also die Szene, in der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra un der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra und der Striputra

Is men noch ein oder das andere Bruchstuck hierher gehören so von größeren K 7, 20, 21, von kleimeren 58, das die Personenangabe kän ent halt, und 90, wo Maudgal) ä ana auftritt und wahrscheinheh auch der Vidlasaka, der eine Person mit uppyhäpia arredet, aber ein sieherer Nach weis laßt sieh nicht führen, und für die Rekonstruktion des Dramas haben daher jene Fragmente keinen Wert Soweit wir des Sarriputraprakarana verfolgen können schließe es sich, von Kleinigkeiten abgesehen durchaus an die Tradition an Wir durfen aber nicht vergessen, daß alles, was uns erhalten ist, dem letzten oder den beiden letzten Akten angehört, von dem, was den Inhalt der ersten 7 oder 8 akte ausmachte, wissen wir nichts

Die Tatsachen, die den Fragmenten des allegorischen und des Hetaren dramas zu entnehmen sind, habe ich in meiner fruikeren Abhandlung S 16ff zusammengestellt. Daß diese beiden Stücke vom Aszighosa verfaßt sind, laßt sich nicht beweisen, die Vermutung daß die Handschrift die gesammelten dramatischen Werke Asvaghosas enthielt, hegt aber doch so nahe, daß ich es wage, sie auszusprechen

Als Anhang mögen hier noch einige Nachträge zu meiner Ausgabe des Textes der Dramen Platz finden Den fortgesetzten Bemuhungen meiner

<sup>)</sup> Im Text steht davor fafiv was mir umklar ist. Die Verbesserung zu div ist natürlich unsicher

Frau ist es gelungen noch nach der Drucklegung kleinere Stücke mit den veröffentlichten Fragmenten zusammenzusetzen wodurch teils der Text bereichert teils die Lesung gesichert oder auch berichtigt wird wie ihr auch die schon erwahnte Erganzung der Fragmente 14 15 und 56 verdankt wird Ich gebe im folgenden einzelne Zeilen oder, wo es notig ist, die ganzen Fragmente in der Form wie sie jetzt vorliegen

Nr 6 Vorderseite i fal v 2 100 vitto na 3 30 evädhimara Ruckseite 2 niloppal 1) s tavuam²) aho anth [y]

Unter der 30 ist der winzige Rest eines Einers sichtbar Die Pral ritform niloppal(a) ist unter den Anonymen a a O S 52 nachzutrigen

[dhā]c ca na bbhrasyatı — tidu — yadı evam Nr 7 Vorderseite s

Ruckseite i [dh] brhadrathen attrathena nirmitam svalan

Ursprunglich hatte der Schreiber oruthena nio geschrieben wie ich auch gelesen hatte Er hat aber wie es scheint selbst das u Zeichen gelöscht Odhuc ca na bbhrasvatı ist der Schluß der in Z 2 beginnenden Sardulavi kridita Strophe die Zeile der Ruckseite der Rest einer Vamsastha Strophe

Nr 12 atha bhavati vane m b an apan en vua (v. 1 3) viva - nava - dhik abh keuk/slvam a u th/sl4)

Das Fragment 103 gehört unmittelbar hinks vor 13 Nr 13 [kā] - bhattā sya b) mhs - Dhanam - gat sass Soma

dattassa śvaśurakulam - cets - bha\*)

[p]a[k]o b h [k]s [l]olo\*) tā tts — Dhanam — susnīgdhā samprats pa[k]tīh atha snānoda[k] y = a[n]u[s]th[y][t] [t] 0) — brāhma — bhos sta

tha — niskrantah — nāya — vayasya gaccha t[v] )

tatr sawa gacfch ams - Dhanam - artthanddhaye vidu - bho Dhananjaya siggham mitthamittham

1) Ich erganze jetzt abhilgullyam sanughilam

<sup>1)</sup> Das Wort 1 t spater nacl gezogen 2) Das ta est spater hinzugefigt

<sup>\*)</sup> I rganze bbhrantapar cendrenasco

<sup>1)</sup> Frg inze syam 1) Frgenze bhaffe der Buchstabenrest stimmt dazu
1) Über palo und II lo sind von slem Spateren zwei Wörter gesel neben die wahrscheinlich Glossen zu den darunterstellen len Wörtern sin ! Das erste en lete auf lalo das zweite wol I auf lo Ist bahulilalolo zu erganzen und dies Schre bfehler fir bahukilalo t

<sup>\*)</sup> Ich erganze jetzt anugiktyulin sidia

<sup>1)</sup> I refinze tram

Die Erkenntus der Zusammengehörigkeit dieser beiden Fragmente ist sehr wertvoll, da dadurch die von mir vorgeschlagene Ergänzung von 19 zu 19am bestutigt und die Erklirung des bhatta als Vokativ gesichert wird. Diese beiden Formen gehören aber zu den Hauptzeugen für den Sauraseni-Charakter des hier vorhegenden Prakrits (a. a. O. 8.48). Ich habe die Worte bhatta 19 früher mit Vorbehult der Hetare zugewiesen. Der Zu sammenhang zeigt jetzt, daß sie der Dienerin zukommen, und daß der Buchstabenrest am Anlang der Zeile a.; von einem ka stummt, das zu eichlä zu erganzen ist. Dumit ist die Frage, ob die Dienerin Alt Saurasenf suncht entschieden (a. a. O. 8.59).

```
Nr 16 at t [L] [t] Lh [s]sti - nirvarnna[y] 1)
```

2 grānam 2 prasthītā — nāya — esa panthā gamyatām —

i i a nam'i — ayan s kila

Nr 29 a 1 ryyākula ajītuka<sup>3</sup>}

b. [ga]cchair — gani — kahi\*)

Der Ājivika Yönch wird in demselben Frigment in bi erwihnt. Die
Prakritform kahi(m) ist a. a. O. S. 43 nachzutragen

Nr 46 Dieses Fragment wird durch ein kleines Stuck mit Nr 97 verbinden

aı [n]thā — upā — evam tāva brāhma[n]

d · parts ) bhaga[ma]hato ya n to ayan = tassa pa

b1 topaśamarasasya\*)

t teknyyafk fifyaf
temny - abhilatan mada 1/1

Die Zeile aa ist der Rest einer Särdülavikrichta Strophe Die Prakurt worter von aa und be sind unter den Anonynen a a O S 33 nachzu tragen Übrigens gehört das Fragment wahrschenhelt dem-elben Blatte an wie Nr 47, und die Worte in 46 aa und 47 aa sind Teile der-elben Strophe

Nr 53 a. [kan]thabaddhe') kanthavithit n sa vutt[e] —

i fatrfittna'i sinla samugacchafini ds
b')i ntantena cu tan e na e s ürechali tatas e tad e dhetu

\*) Freshize upnits \*) Unter mait yo getilet \*) kan ist nicht sieher \*) Freshize Somadattena (t)

<sup>1)</sup> l rgánze nirrvarinayati 2) l rganze — Di ānam 2) Die Zeile ist später naci gezogen. Erg mze parsyakula dijirikah

Die Zeile ist später nach gezogen. Fre inze ja
h he ist spater nachgezogen. Fre inze kuhem.

b) Die ganze Seite ist spater nachgerogen von der urspringlichen Schrift and nur noch Spuren sichtbar

- 2 parııārā hasantī dhīrodatta¹)
- 3 arasthītā ca Maga[dh]a [t]12) 1

Die Worte der Seite n sind Alt Mägadhi. Es ist also auch die erste Zeile nicht unter die Anonymen, sondern in die Liste a n O S 35 zu stellen. Die Erganzung und Erklarung der ersten Zeile ist bei dem Felilen des Zusammenhanges sehwierig. Sollte etwa kantharithitaläne samvutte = kanthavestitälänah samvittah zu lesen sein 3\*

# Epigraphische Beitrage.

## I Die Inschriften von Bhattinrolu

Im Jahre 1892 fand Alexander Rea bei der Ausgrabung des Stüpa von Bhattipföln drei Rehquienbehulter imt Inschriften, die für die Geschichte der indischen Schrift und Sprache von herverragender Bedeutung sind Einen musterhaften Tundbericht gab Rei selbst, Arch Surv Ind., N Imp Ser, vol XV (South Indian Buddhist Antiquities) S 7ff , die Inschriften veröffentlichte Buhler Ep Ind., vol II S 33ff, niedelmer sehen in einem kurzen Anfsitze in der Academy, vol XLI S 52ff 3) und WZKM Bd VI, S 148ff mit dire Wichtigkeit hingewiesen hatte Spiter haben sieh nur Puschel (NGGW, Phil hist KI 1895 S 215) und Pleet (JRAS 1905 S 99ff) mit einigen von ihnen beschaftigt ehne wiele glaube zu inschließenden Resultaten zu gelnigen Auch ich erhebe keineswegs den Anspruch alle Ratsel, die uns die Inschriften bieten gelöst zu haben immerlin glaube ich ihre Lesung und Deutung so weit fördern zu können, daß meine Neuanisgalie nuf Grund der Phototypien in der Ep Ind gerecht fertigt erselbenit

Das Alphabet in dem die Inschriften nuf den Steinkisten geschrieben sind ist bekanntlich eine Varietat der Brahmf in der Buhler die Dräude wiedererkannt hat Dieses Uphabet enthilt zwei Zeichen für Zischlante Das erste hat die Form eines Brähma La nit einem nach hinks gewendeten Haken am unteren Ende der Vertikale, das zweite besteht aus einer Vertikale nit unch rechts gewendeten Haken am unteren Finde und einem links an gesetzten sehrig nach unten verlaufenden Strich. Ich werde im folgenden die erste Form als Krenzhakenform, die zweite als Hakenstrichform be zeichnen. Nach Bühler hat die Krenzhakenform den Lautwert zu die Hakenstrichform den Lautwert zu Duach wurde das zu in folgenden Wörtern erscheinen.

Dasse Worte on I von dem Späteren nachgefragen, wo sie einzusel ichen sind, ist nicht ersichtlich. Lies distrobitit (\*)

<sup>1)</sup> I course Magallacati

<sup>1)</sup> West r abgrehrickt JRAS 1892, 602ff

1 sivakāca<sup>0</sup>1) = Sh. **śwakāca<sup>0</sup>** (\*) Buddhasarırānam = Sh. Buddhasarīrānām

1 Visako = Sk Visvalah

Thorasisi = SL Sthaulasirsih

Samano = Sk Sramanah

Satugho = Sk Satrughnah

Suto = Sh Srutah

Samanadāso = Sk Śramanadāsah

Gosālo<sup>2</sup>) = Sk Gosālah \* Samanadāsa<sup>o</sup> = Sk Śramanadāsa<sup>o</sup>

sarram = Sk sariram

s gothisamano = Sk gosthidramanah

7 samano = Sh sramanah

s Keso = Sk Keśah

Seto = Sh Svastrah (oder Sresthah\*)

Sonutaro = Sk Śravanottarah3)

Samano = Sh Sramanah

Samanadā o = Sh. Śramanadāsah Sāmako = Sh. Śyāmakah

1 majusam = Sk majjūsām<sup>4</sup>) (oder mañjūsām) majusa = Sk majjūsā

s Thorasisi = Sh. Sthanlasirish

Thoratiso = Sh. Sthaulatisvah

Tiso = Si. Tisyah

s majusā<sup>5</sup>) = Sk majjūsā pāsānasamugo = Sk pāsānasamudjah

Tiso = Sh. Tisyah

1 1150 = Sk. 115yan 1 marûsa = Sk. marrusă

Das sa wurde sich anderseits in folgenden Wortern finden

1 Kurasa (zweimal) = Sl. Kurasya phāligasamugam<sup>6</sup>) = Sl. sphālikasamudgam Banavaputasa = Sl. Banavaputrasya

\*apitula\*a = Sk sapitrlasya s Ko\*alo = Sk Karasalah (\*)\*)

1) Buhler Strafeal ca Die vorgesetzten Zahlen bezuhen sich auf Buhlers An ordnung der Inschriften

ang der insentitien

2) Buhler fal-chlich Suvargottarah

2) Buhler fal-chlich Suvargottarah

Die Form majjusä ist bei Lexikographen überließert
 Bidder majjusamj
 Budder phäliga

a) Buhler man/la/faml ) Buhler phdlipa<sup>5</sup>
b) De Eymologe dieva a Namens et ganze unsicher Karaya ist der Name eines Ris, Kopa der Name eines Priestergeschlechter. Kopalo könnte aber nuch auf Krodakoh (von kraß), Kodalda (tu köns) oder Karasskoh (tu körasse Parance, Pflangenname) zuruckgeben, wenn auch keins dieser Wörter als Personenname belegt ist. Buhler führt Kopalo zweichted und Konthoh zuruck.

Samanadāso = Sk Śramanadāsah Ūposathaputo = Sk Ūpavasathaputrah \$Samanadāsa° = Sk Šramanadāsa° Budhasa = Sk Buddhasya 6 sā¹) = Sk sā Sā saputo³) = Sk - putrah Sihagothyā (?) = Sk Simhagosthyāh (?) tesam = Sk tesām phaligasamugo³) = Sk sphātikasamudgah pāšānasamugo = Sk pāšānasamudgah \$Sabhiko = Sk Sabhlah Samanadāso = Sk Šramanadāsah 9 samugo = Sk samugah samayena¹) = Sk samugena amsi¹ = Sk šāti

Wenn wir von der Form tesam und dem Namen Kosako absehen. wurden sich also für den Dialekt, in dem diese Inschriften abgefaßt sind, folgende Lautregeln ergeben 1 Sk s wird zu s, 2 Sk s wird zu s, 3 Sk s wird zu s. Gegen die erste Regel ware nichts einzuwenden, da sich Sk s an und für sich ebensogut zum zerebralen wie zum dentalen Zischlaut ent wickeln könnte. Allein daß in einem Dialekt s zu s und s zu s werden sollte, ist geradezu undenkbar. Die sprachlichen Tatsachen beweisen viel mehr, daß die Lautwerte falsch bestimmt sind. In Wahrheit ist die Kreuz hakenform sa. die Hakenstrichform sa Bei der Annahme dieser Werte ergibt sich die einfache Regel, daß s zu s wird. Auch die beiden Ausnahmen bereiten keine Schwierigkeiten. Neben ursprunglichem \*tesam lag natur lich tasam unter dem Einflusse dieser Form kann \*tesam zu tesam um gestaltet worden sein. Noch weniger Gewicht wird man dem Eigennamen Kosalo beilegen, vorausgesetzt, daß die angenommene Etymologie über haupt die richtige ist Es ist im Gegenteil fast mehr als wir erwarten durfen. daß die ubrigen Eigennamen samtlich zu der Regel stimmen

Bestatigt wird die Richtigkeit meiner Auffassung durch die Inschrift au einem Kristallprisma, das sieb in einem der Reliquenbehalter vorfand Diese Inschrift stammt zweifellos aus derselben Zeit und derselben Gegend wie die übrigen Inschriften sie ist aber in Brähmi geschrieben. Sie ent halt vier Wörter, die für uns in Betracht kommen mätugamasa = Sk mätr grämasya, suvana° = Sk suvarna°, samanudesänam = Sk \*simanoddesänäm und gyasakam = Sk \*sigaskam oder \*ägissakam Em Beispiel für den zerebralen Zischlaut fehlt. Danach wurden also s und s in diesem Dialekt in ihrem ursprünglichen Lautstande bewahrt geblieben sein, und man könnte daran denken, auch der Hakenstrichform der Drävidt den Lautsungen der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der Reine der

<sup>1)</sup> Buhler sa 2) Buhler Sa 2[sa] puto 3) Buhler phaliga

<sup>\*)</sup> Buhler kama yena 

\*) Buhler am[k]:

wert sa zuzuweisen. Allein dem widerspricht doch die Form des Buch stabens, und eine andere Annahme hert in der Tat naher. Ich stimme mit Buhler überein, wenn er meint, daß das sa der Brahmi und das sa der Dra vidī denselben Laut bezeichneten, und zwar einen Zischlaut 'which comes near to, but is a little thicker than, the Sanskrit polatal sa' Unter Berucksichtigung der Schreibungen in der Dravidi und in der Brahmi können wir also für diesen Dialekt die Lautregel genauer so formulieren ursurung liches a bleibt bewahrt, ursprungliches a und a fallen in einen Laut zu sammen, der in der Vitte zwischen s und chegt

Buhler ist zu seinen Wertbestimmungen naturlich durch die Abnlich keit des sa der Drävidi mit dem sa der Brähmi von Girnär und Siddänura verleitet worden<sup>1</sup>). Allem den sprachlichen Tatsachen gegenüber kann dieser Ahnlichkeit keine Beweiskraft zugesprochen werden. Die Brähmi der Mauryazeit und die Dravidi geben unzweifelhaft auf eine gemeinsame Grundlage zuruck, ebenso unzweiselhaft ist es aber, diß die Dravidi eine, wahrscheinlich nach Jahrhunderten zu bemessende, unabbangige Entwick lung gehabt hat. Sie hat für ahn ein ganz selbstandiges Zeichen, das un mittelbar durch Differenzierung des ga geschaffen ist, wie cha aus ca, dha aus da, pha aus pa, und das mit dem Brahma pha gar nichts zu tun hat Ganz selbstandig ist ferner das la, das offenbar durch Differenzierung aus einem linkslaufigen la gebildet ist2) wahrend das Brahma la aus da ent wickelt ist und zwar mit Rucksicht auf die Entstehung des Lautes 3) Auch zwischen den Zeichen für la in der Brahmi und in der Dravidi vermag ich keine Ahnlichkeit zu entdecken ob beide auf denselben Ursprung zuruck gehen wie Buhler meint i ist iedenfalls ungewiß. Die ma der Dravidi gleicht der auf den Konf gestellten Form der Brühmt. Drei Zeichen, da, dha und bha erscheinen in der Stellung der hinkslaufigen Schrift. Auch ca und 1a unterscheiden sieh betraehtlich von den entsprechenden Brahmi Zeichen und sind wahrscheinlich alter\*) Dazu kommt die Verschiedenheit in der Bezeichnung des grind & Unter diesen Umstanden wurde sich kaum viel einwenden lassen, wenn einer behaupten wollte daß die Ähnlichkeit zwischen dem sa der Dravidi und dem sa der Brahmi von Girnar und Siddapura auf Zufall beruhe Eme andere Erklarung ist aber doch wahr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ind Palagraphie, S 38 sagt Buhler uber das Zeichen das ich sa lese 'Daß dasselbe ur prunglich den Lautwert i hatte scheint mir sieher. Denn erstlich druckt es unzwerfelhaft einen Zischlaut aus zweitens ist die Dravi hiso gut wie die Brahmi em ursprunglich für das Sanskrit erfund nes Alphabet drittens finden sich von den drei Zischlauten des Sansknit der palatale in 37, VIII-VV, und der dentale in 40 thes 391 \III-\\ ' \on diesen drei Grunden ist mir der erste richtig. Der zweite beruht auf einer unbewiesenen Annahme. Der dritte ist falsch denn das sa kommt meht in der Dravidi sondern nur in der Brahmi des Kristallprismas vor

<sup>2)</sup> Bibler, Ind Pal, S 13 2) JRAb 1911, S 1081ff
4) A a O S 324 Ind Pal, S 9 Origin of Brahma Alphabet 2, S 46

<sup>1)</sup> Origin of Brahms Alphabet 1, S 46

scheinlicher Es ist zu beachten, daß nach Buhler die Kreuzhakenform die Grundform ist, aus der sich samtliche Zeichen für sa und sa entwickelt haben. Diese auf das semitische Sameeh zurückgehende Grundform ist aber doch sicherlich zurüchst für sa verwendet worden. Als sich dann spater in der Dräudi zur Niederschrift eines Dialektes, wie es der von Bhattiprolu ist, das Bedirfins nach einem Zeichen für den sa Laut einstellte entlehnte man der Brahmi em Zeichen, öhne sich drum zu kummern, daß dieses eigentlich einen anderen Lutwert besiß. Eine sichere Ent seheidung dieser Frage sehemt mit allerdings zur Zeit unmöglich zu sein Erst wenn weitere Inschriften in Dräudi gefunden werden sollten durfen wir höffen, über ihr Verhaltnis zur Brähmi genauer unterrichtet zu werden wir höffen, über ihr Verhaltnis zur Brähmi genauer unterrichtet zu werden

Mit der regelmaßigen Verwendung von zwei Zischlauten stehen die Inschriften von Bhattiprolu unter den Inschriften in Alt Prakrit völlig allem In den zahlreichen Inschriften von Amaravati und Jaggayyaptta, die nur wenige Meilen von Bhattiprolu entfernt sind, findet sich nichts Ähnliches Man könnte versucht sein, diese Verselnedenheit ehronologisch zu erklaren Man mußte annehmen, daß s und s zunachst zu einem zwischen diesen beiden Lauten hegenden Zischlaut geworden sei und daß sieh dieser spater zu a weiterentwickelt habe. Die erste Stufe wurde durch den Dialekt der Bhattiprolu Inschriften die zweite durch den der Amaravati und Jaggavvaneta Inschriften vertreten sein. Allein dem widerspricht daß auch in den altesten Amaravati Inschriften, die zeitheh mit den Bhatti prolu Inschriften ungefahr zusammenfallen, mir ein e erscheint So bleibt nur die Annahme lokaler Differenzierung übrig. Nun hat sich wenn wir von sporadischen Erscheinungen absehen die alte Verschiedenheit der Zisch hute uberhaupt nur im Alt Prakrit des nordwesthehen Indiens erhalten?) Ich bin daher geneigt den Dialekt von Blinttiprolii diesen Dialekten anzu gliedern und in den Leuten, ihe den Stung errichteten. Kolonisten aus dem Vordwesten zu sehen

Wenden wir ims nun zu den Inschriften selbst. Der erste Rehquien behalter besteht aus einem selwarzen Stein mit einer Höhlung die oben viereckig uml mit einem erhöhten Rande versehen ist, nach inten zu aber kreisföring wird. Den Deckel bildet ein zweiter, etwas weniger dieker Stein mit einem viereckigen Ausschnitt, der über den erhöhten Rand der Höhlung iles unteren Steines übergreift. Um diesen Rand hermi laufen Inselnften, ihe Buhler als IA IB und III beziechnet hat. Hier liegt zunachst ein Felder in der Anordnung vor. Wie sehon Fleet gesehen laat, ist Buhlers I B

<sup>1)</sup> Ind Pat, 5 13f

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Oh se each für den Dal bi von Mathura enzurkennen ist, bedärf der genaueren Untersuchung. Die Frage wird durch die Bestrebungen zu sanskritiserin, die in den Inselinften zutag, Iritt, sehr etschwert. Auch ist es von vornheren wahr scheinlich diß die Die Volkerung von Mathura in der Kusanaren mit fremden Ffementen vermischt war.

die zuerst eingemeißelte Inschrift. Das ergibt sich deuthch daraus, daß die letzten beiden alvaras von Buhlers I A nach oben umbiegen um das Zu sanimenstoßen mit dem Anfang von IB zu vermeiden. Wir mussen also Buhlers I B als Nr 1 bezeichnen. Sie lautet mit Einsetzung der neuen Lautweite

# Banaraputasa Lurasa samtukasa majusa

Die Kiste des Kura des Solines des Banava, samt seinen Eltern' Buhler ubersetzt sapitukasi associated with his father, die folgende In schrift macht es aber wie ebenfalls schon Fleet bemerkt hat, notwendig pita hier als ekalesa für mätapitu zu fassen

Die zweite Inschrift fautet nach Buhler (I A) Aurapituno ca Kura māliju ca Kurasa ca1) Swalsal ca majusam panais phāligasamugam ca Budhasariranam nikhetu By the father of Kura the mother of Kura Kura thimself) and Siva (Siva), thas been ordered) the preparation of a casket and (has been given) a box of crystal in order to deposit some relies of Budha (Budha). Pischel hat mit Recht an dem Kompositum majusampanalis) und an dem Nominativ samnoam Anstoß genommen. Das Kompositum könnte nur majusapanati oder majusapanati lauten und in den anderen Inschriften erscheint zweimal der Nominativ samngo Er will daher maju sam panati als zwei Wörter fassen und hinter Sirasa ca einen Punkt setzen '(Ein Geschenk) des Vaters des Kura und der Mutter des Kura und des Kura und Siya Sie kaufen einen Korb und eine Kristallbuchse, um Reh quien des Buddha hineinzulegen. Diese Deutung bedeutet insofern einen Fortschritt, als so die Formen majusam und samugam eine befriedigende Erklirung finden Unmöglich ist nur das Sirasa en Wenn ein Sira an dem Geschenk beteiligt war so hatte er doch auch in der ersten Inschrift erwahnt werden mussen. Die spricht aber nur von Kura und seinen Eltern Bedenklich ist auch das Fehlen des Anusyara in panati, wenn auch zugegeben werden muß daß in der Schreibung des Anusvära große Willkur herricht Fleet hat Pi-chels Infantz meht gekannt. Er liest anstatt en Sirasa en manusam panati 'capura Lacamanusam vannti' und ubersetzt 'Of the father of Kura and of the mother of hura and indeed of Kura hum-elf (this) quartz recentacle (is) the humble offering and the crystal croket (is the separate humble offering) of him making a deposit of relies of Buddha. Was zu nachst die Lesung capira kucas betrifft, so hat Fleet unzweiselhaft darin meht daß das vorletzte aksara em ka und nicht sa (sa) ist 3) Ich kann aber micht zureben daß das zweite aksara mist es it ein so deutliches si wie nur

<sup>3)</sup> D eses und das folgend es sin t durch em Verschen in der Ausgabe in d r Pp. Ind fortgefällen Auch pensit und phätigat sind dort wold nur Druckfehl r 3) Der Answärs ist her ganz d utlich let get rauche in d r Besprechung die Wörter in der neuen Trucks ption

<sup>4)</sup> Set on B thier sage von Sarafeaf looks the Seraka as the lower curve of the sha has not been formed properly

gesetzter Richtung Ich habe sehon bei meiner Behandlung der Manikala Inschrift<sup>3</sup>) bei der die Dinge ganz ahnlich liegen dartuf hingewiesen daß sich diese geringe Sorgfalt im der Anordnung aus dem Charakter der In schriften erklart. Auf der Innenseite der Reliquienbehalter angebracht waren sie für gewöhulich überhaupt meht sichtbar. Sie waren also gar nicht dazu bestimmt gelesen zu werden sondern vertreten die Stelle der Ur hunden die ur in Kirchturnkhöpfen oder Grundsteinen von öffentlichen Gebruden einzischließen niferen.

Ich lese demnach die Inschrift (Ar 2 B I A II)

Kurapituno ca Kuramatu<sup>2</sup>) ca Kurasa ca sivalacamajisam panats platigasamugam ca Budhasarirunam nikhetu Utaro Pigahaputo Linitho

Fur den Vater des Kura und die Mutter des Kura und Kura kauft eine Kiste aus siricliera und eine Kristalldose zur Niederlegung von Buddha Reliquien Utara (Utlara) der jungste Sohn des Pigaba (Vioraba)

Eme ahnlieho Angabe über die Person die die Kiste besorgte findet sie wie wir sehen werden auf dem zweiten Behrliter. Unsieher bleibt nur das Wort steukaca. Iel sehe darin den Namen des Materials aus dem die Kiste verfertigt ist<sup>3</sup>) allein ich kann das Wort soust nicht nachweisen Und ahrsehemlich ist aber die angenominene Bedeutung meht. Acca be dautet Glas schwarzes Silz (kocamala Accalatenna kacasannbhard kacasan varcala) kacamani Kinstall oder Quartz sites ist der Name einer Reihe von glüchbringenden Stoffen wie Steinselz (esindhara) Vieer elz (esind drala reno) Borix (sitelais kana) Vyrobalanen (umalala) Silber (tara) Sandel (candana) Eisen (sol a) Tagara. Eine dem siralaca analoge Bildung sehent einricht der Name des Opals oder Chalredons zu sein!) Der Name siralaca wurde also einen Stein bezeichnen der als glüchbringend galt und daß man den Rehquienbehilter aus einem solchen verfertigte ware begreißte. Die Vermitungen hommer aus freibeh von situs metrh hanais

Auf das Verhaltnis der Angaben der Insehritt zu dem tatsvehlichen Befunde werden var spiter eingehen. Zuurelsit missen vur um int der Insehritt beschrätigen die Bühler als N bezeichnet hat Meiner Ansicht nach bezieht sich die e. Insehritt auf den Inhalt des Reliquienbehilters der aus einer Menge verschiedenartiger Gegenst inde besteht. In der Stein kiste fand sich eine runde Dose wiederum aus sehwarzem Stein. In dieser stand eine kleine runde Dose wiederum aus sehwarzem Stein. In dieser stand eine kleine runde Dose wiederum aus sehwarzem Stein. In dieser stand eine kleine runde Dose wiederum aus sehwarzem Stein. In dieser stand eine kleine runde Dose wiederum eins Schwarzem Stein.

<sup>)</sup> JRAS 1909 S 660

Das ma hat kein Vokalze el en streig geno muen milite man also ti lesen
 Le jerg bt Rea das Material nel tian son lern sprel tim rivon blick stone

<sup>1) &</sup>amp; udhatu kornte aber auch d'n Namen des Gott's er thalten we d'entriger Berekristall

liche Reliquie Unter der Kristalldose lagen neun kleine Blumen aus Gold, vierzehn hohle Goldkugelchen, vier kleine Blumen aus Kupfer, neunzehn durchlocherte Perlen ein Kugelchen aus Amethyst und endlich 24 Silber munzen die in der Form eines Svastika gelegt waren. Um die Steindose herum lagen ein Kupferring, mehrere Stuckehen Kupfer, ein Kugelehen, zwei Doppelperlen, zwei Trisūlus und vier Blumen aus reinem Golde, ein holdes Kugelchen und ein Doppelkugelchen aus Gold, sieben Meine drei eckige Stuckchen Gold, die ursprunglich eine Blume bildeten, und zwei halbkurelförmige Schalen aus einem braunen Metall die aneinander passen und offenbar eine Dose bildeten Beide Schalen hatten in der Mitte der Außenseite ie einen kleinen goldenen Knopf, nur der eine war aber noch in der Schale befestigt, der andere lag lose daneben. Eine der Schalen wies im Inneren Spuren von einer Art Harz auf. Das interessanteste Stuck endlich ist ein langlicher sechseckiger Kristall') mit leicht konvexen Seiten, in der Langsrichtung durchbohrt und mit einer Inschrift versehen. Dieso Inschrift ist wie schon erwalint in Brahmi Schrift. Von der Schrift der Asoka Inschriften unterscheidet sie sich nur in drei Zeichen in dem ca dem da und dem Anusvara Das ca mit seiner Verlangerung der Vertikale und das da mit der Öffnung nach rechts gleichen den entsprechenden Dravida Zeichen, der Anusyara wird nicht durch einen Punkt sondern durch einen horizontalen Strich ausgedruckt. Das letztere ist vielleicht nur ein Notbehelf, zu dem das eigenartige Material zwang ein Punkt wurde auf dem Kristall kaum sichtbar sein

Auf der einen Schmalseite des Kristalles ist eine Linie vom Mittel punkt zu einer Ecke gezogen und Rea meint daß sie den Anfang der Inselrift bezeichnen solle Danach wurde die Inschrift sämanudesinam ca beginnen allein das ist wegen des ca ausgeschlossen Anßerdem lauft auf der anderen Schmalseite eine Linie vom Mittelpunkt auf die Mitte der Langsseite die das Wort yathyo tragt Dumit kann dem Sinne nach die Inschrift sehr wohl begonnen haben, und ich habe es daher an den Anfang gestellt, wenn es auch sehr zweifelhaft bleiben muß, ob die Linie die ihr zugeschriebene Bedeutung hat

Ich lese die Inschrift (Nr. 3, B. A) nach der vorzuglichen Photogravure in Rea's Werk

- 1 yathiyo<sup>1</sup>
- 2 Gomyfā]2 agadānam2
- s māturāmasa Namdapurāhs
- . suvanamāhā
- s šamanudešānam<sup>s</sup> ca
- s Gılanakarasa\* ayasakam³
- <sup>1</sup> Buhkr hest faajthiya und bemerkt die linke Halfte des aa sei anormal. Nach der Photogravure kann es keinem Zweifel unterlegen, daß das erste algara ya ist.

<sup>1)</sup> Nach d n Untersuchungen von Warth ein Beryll, siche Ren n n O S 51

Der Graveur hat erst die linke Halfte des Buchstabens gezogen, dann die wehte und hat daber nicht genau die Mittellinie getroffen. Fbenso hat er das wi von Gopred gezogen wahrend er bei dem vo und dem va von avasalam zuerst den Halbkreis en zogen und dann die Vertikale eingefügt hat Das Vokalzeichen des letzten aksara ist nicht ganz sicher, es könnte auch we gelesen werden 2 Bubler hest onling Nach der Photogravure ist aber ps wahrscheinlicher als hi. Der & Strich ist in der Photogravure undeutlich Buhler glaubte, zwischen dem a und dem as noch einen Buchstaben zu erkennen. Die Strichelchen, die dort sichtbar sind, konnen memes Erachtens kein Buchstabe sein \* Die Laure, die den Annes ara bezeich net, lauft schrag und beruhrt mit dem linken Ende die Grundlinie des na sehe den Anusyara in dem kleinen horizontalen Strich, der die Spitze der Vertikale des na beruhrt. Fur einen a Strich ist er viel zu kurz Bubler best Gilanakerasa. aber weder in der Photogravure noch in der Zeichangs ist ein e Strich an dem ka zu sehen. In der Zeichnung hat das zu oben einen horizontalen Strich nach links, unten emen klemen Haken nach rechts, die Photogravure zeigt aber, daß ein ganz regel rechtes ra vorheet. Die Lesung ze, die Ruhler für moglich halt, ist ausgeschlossen Buhler hest ayasaka, der Anusyara ist aber in der Photogravure ganz deutlich

Fur die Interpretation wichtig ist die Beobachtung daß die emzelnen Zeilen sehr verschieden lang wind Zeile I luliz Z B micht einmal die Hullie des verfugbren Raumes, in Zeile 3 hat dagegen das lette al kezur hi nur die Hallite der normalen Größe, um es noch am Ende der Zeile unterzubrungen Daraus geht mit Sicherheit hervor, daß der Text nicht, wie es spater ublich ist, ohne Berucksichtigung der Wortzussammengehörigkeit fortlaufend ge schrieben ist, sondern daß Wort und Zeilenschluß zusammenfullen Damit ist weniestens ein Anhaltsunkt für die Wortabtrennung gezeben.

Buhler ubersetzt 'An A-oa. - mft by the women from Nandapura (\*) and by the Śrāmaneras from Suvanamāha, in the Agasakasathi gohi of Gilanglera(\*) und bemerkt, daß die Worte von gilanglerasa bis gohiva unverstandlich seien. Richtig ist sicherlich seine Fassung der Wörter matuaamasa und samanudesanam ca Auch der Zweifel an der Auffassung von Namdapurāhi ist unberechtigt. Der Ablatis auf -āhi von a Stammen ist in Maharastri haufig1) und kommt gelegentlich auch in Ardhamagadhi und Saurasenī vor?) Di sich in Vagadhi auch Lokative auf -ūhim, im Apabhramsa Lokative auf -ahī finden 3) konnte Namda purāhi allenfalls auch als Lokativ gefaßt werden Fur den Sunn kommt nichts darauf an, ob man 'von N' oder 'm N' ubersetzt Em Stadtname Suranamaha ist dagegen sehr unwahrscheinlich. Das Wort kann kaum etwas anderes sein als Sk. sucurnamasa, mit dem Übergung des Zischlautes in h, wie er namentlich nach langem Vokal haufig ist\*) Surarnama a oder omaaka ist im Sk nach dem PW ein bestimmtes Gewicht, hier mussen wir für surangmäha wohl die ursprungliche Bedeutung 'Goldbohne' annehmen scheint es mir sicher zu sein, daß mit den suranamahā die Goldkugelchen!)

Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen § 365
 Nach Pischel in S als falsehe Form anzusehen

<sup>2)</sup> Pischel a a. O § 366a 
2) Pischel a a O § 262—264

<sup>1)</sup> Lyentuell auch die kleinen Goldblumen

gemeint sind, die um die Steindose und unter der Kristalldose lagen Werte ven mātugāmasa bis ca betraehte ich als zusammengehörig Wertstellung ist ahnlich wie in 1 majusam panati phaligasamugam ca. In Zeile 6 ist Gilanakarasa effenbar Eigenname, ayasakam dagegen muB wieder einen der in dem Behalter gefundenen Gegenstande bezeichnen. Ich kann das Wert nur mit Sk ayas verbinden, ayasaka konnte einer Sk Form \*auaska oder \*āuasaka entsprechen Auas ist ein unbestimmter Ausdruck es kann Kupfer, Erz eder Eisen bezeichnen. Ist meine Ableitung richtig. so kann es nur auf den Kunferring, die Kunferstucke, die Kunferblumen eder die Dose aus 'braunem Metall' gelien Es bleiben die beiden ersten Zeilen Agadānam entspricht sicherlich Sk agradānam 'die Hauptgabe' 1) Das daver stehende Gopsyā muß Eigenname sein Den Gegenstand der Gabe bildet alse vathivo Das aber kann nur zu Sk. vasti gehören, und man kann höchstens zweiseln, eb man es als Nom Pl von yatthe eder als Nom Sing von vatthiva = Sk vastika fassen sell. Ich ziehe das erstero ver und nehme das Wort im Sinne ven 'Perlenschnur, die einen Edelstein in der Mitte hat'2) Die eine Perlenschnur bildeten offenbar die neunzehn Perlen und der Amethyst, die unter der Kristalldese lagen\*), die zweite wird aus den Perlen und dem Kristall selbst bestanden haben, die um die Steindoso herumlagen Wie die Durchlöeherung zeigt, war der Kristall ursprunglich sicherlieh bestimmt gewesen, an einer Kette getragen zu werden

Ich ubersetze die Insehrift demnach

'Die Perlenschnure sind die Hauptgabe der Gepi Die Geld kugelehen (sind die Gabe) der Frauen von Namdapura und der Novizen (Die Gabe) des Gilänakara ist das Kupfer

Der zweite Reliquienbehalter ist eine ahnliche Steinkiste wie die ver herschriebene, die Öffnung ist hier aber kreisrund. Inschriften, die ge weißt waren, laufen um den erholiten Rand der Öffnung herum und fullen die Vertiefung im Deekel und den Rand um diese Vertiefung. Die Stein kiste war fast ganz mit Erde gefullt. Sie enthielt keine Steindess wie die erste Steinkiste, sondern nur eine Kristalldose, die geöffnet dalag. Ven der Rehiquie war mehts mehr erhalten. Dagegen fanden sich wieder zahlrenche Geldblumen, Perlen, Kerallen, Kristallkugelehen, Kupferstuckehen insw. Das wertvollste sind Reste eines aufgerollten Silberbandes mit einer dreizeiligen Insehrift, deren Buelistaben mit einer Nadel eingestochen sind Leider ist das Metall so bruehig, daß eine Aufrollung des Bandes und damit die Lesung der Inschrift ummöglich ersehent

Ygl auch den Gebrauch von aggadāna im Pali und aggadakkhineyya als Beiwort Buddhas

<sup>)</sup> Varuhamihura, Bṛhatsamhitā 81, 36 eldrali nāma yatheṣṭasamkhyā hasta pramīnā manusprayuklā | sampoyitā yā maninā tu madhye yaṣtīti sā bhāṣanarudbhr uklā ||

<sup>3)</sup> Sie sind, aufgereiht, bei Rea Tafel I, photographiert

Die Inschrift (Nr 4, B III) in der Vertiefung des Deckels lautet

```
1 goth1
```

2 Hirañaranharat

1 (Vulgalako Kfallakoz

A l'esala Thorasses s Samano Odolo

Apakatrol's Komudos

7 Anugaho Kuro

s Satugho Jetako Jetos Alina[ka]s

s l'aruno Pigalako Kosako

10 Suto Pāpo Kabho

u Samanadāso Rharado

12 Odalo 10 Thorateso Teso

13 Gilano 11 Jambho

14 Pulafrol 11 Abou

15 Gālava 11 Janalo

u Gosālo Kānamkurob 17 Uposathaputo Utaro

18 Karahanuto14

1 Dies ist Buhlers Lesung, die aber keineswegs sieher ist1) Nach der Photo Bulders Lesung Das en ist in der typie ware auch Hironaracharo möglich Phototypia schwer erkennbar und unsicher, eben-o das a von ka. Das ha zeigt eine merkwurdige Gabelung an der Spitze Buhler Apaka , das ro ist aber wahrscheinlich 4 Buhler Samudo, aber der Hallen des ersten Zeichens ist ranz unsicher, wahrend der a Strich vollkommen deutlich ist. Man könnte also höch tens Somudo lesen aber ein solcher Name ist kaum denkbar Bubler Potako [Ploto, aber die beiden je sind unverkennbar Buhler Alinaka, aber der 4 Strich ist in der Phototypie meht zu erkennen, und das ka kann überhaupt nicht als sicher gelten 1 Nach der Phototypie ware auch Sapo moglich Kabherakhfol, aber das zweite aksara kann nicht bie sein, wie ein Vergleich mit dem bha in 11 zeigt, sondern nur bho Die darauffolgenden beiden akeuras sind ganz unsieher Buhler [Gale]lo, in der Phototypie ist das gha ganz deutlich Buhler Odalo, aber das da ist vollkommen sieher 11 Nach der Phototypie ware auch Gilano möglich 1 Buhler fragend Pudara Ein da ist ausgeschlossen, das letzte akeara ist unsicher Buhler [B] übo, aber das å ist unverkennbar Der Langestrich ist in der Mitte der Vertikale angesetzt 14 Drei oder vier alsaras sind unleserlich 15 Bubler Gosalakanam Kara Das o von lo 1st vollig sicher In der Phototypie vermag ich am Ende des Lu nur einen Strich zu entdecken 16 Buhler Adrahaputo In der Phototypie ist Lein Langezeichen sichtbar

Buhler hat nur Uposathapula und Karahaputo als nabere Bestim mungen zu den vorausgehenden Namen gefaßt, die ubrigen Namen aber als selbstandige Personennamen behandelt. Ein Name wie Thorasies macht aber durchaus den Eindruck eines Patronymikons Er entspricht genau einem Sk. Sthaulasira, dem nach Pan 6, 1, 62 gebildeten Patronymikon

<sup>1)</sup> Vor allem deshalb, well hiranya in Nr 5 durch hirana vertreten ist

von Sthülasıras<sup>1</sup>) Es hegt also nahe, Visalo Thorasisi in Zeile 4 als Be zeichnung einer einzigen Person zu betrachten Das gleiche gilt für die beiden folgenden, Samano Odalo und Apakaro Komudo und den verausgehenden l'ugālako Kālaho Odaloist Sl. Audalah, Patronymikon zu Udala, das Āśval Śrautas 12, 14, 2 und ım Pravarādhyāya erwahnt wird, Komudo ist Sk. Kaumudah Patronymikon zu Kumuda, einem hanfiren Namen. und Kālaho kann wenigstens der Form nach eine Ableitung von Kalaha sein wenn dieser Name auch sonst nicht belegt ist. Von Zeile 7 an zeigt aber die Liste keineswegs mehr einen regelmaßigen Wechsel zwischen Persenennamen und Patronymikon Unter dem Namen von Anugaho bis Jeto sind sicher keine Patronymika, erst das sich anschheßende Alinaka könnte wieder Patronymikon sein, und wenn Buhlers Lesung Alinaka richtig sein sollte könnte es sich auf Jetala und Jeta beziehen deren Namen darzuf schließen laßt daß sie Bruder waren. Unter den folgenden Namen ist Patronymiken vielleicht nech Ghälelo und höchstwahrscheinlich nech Thoratiso das einem Sk. Sthaulatisyah entsprechen wurde. Auffallig ist daß sich in der Liste drei Namen finden, Satugho Bharado und Janako die der Rama Sage angehören. Sie kommen senst in den Inschriften bis zum 5 Jahrhundert n Chr nicht vor Beweisen können sie an und für sich naturlich nur die Bekanntschaft mit der Sare nicht das Bestehen von Valmikis Gedicht Der merkwurdige Name Aanamkura erinnert an die Boinamen der Pallavas auf aukura<sup>2</sup> und ist vielleicht mit Haplologie aus Känakänkura entstanden Ieh versteho dio Insehritt alse folgendermaßen
'Dus Komitee (besteht aus) Hirañavaghavā (? Hiranyavyāghrapud?),

'Dıs Komitee (besteht aus) Hirafaragha'â († Hiranyaryāghrapad¹), Vugālaka Kalaha (Udgadhaka Kalaha) Visaka Thoravis († tɨvaka Shau laśirṣi) Samana Odala (Śramana Audala) Apakara (†) Komuda (A Kau muda) Anngaha (Anugaha) Kura Satugha (Śatrupha) Jetaka (Jayana aka) (und) Jeta (Jayana) den Ālmakas (†) Varuna Pigalaka (Pingalaka) Kosaka (Koravaka') Suta (Śruta) Papa (†) Kabha (Kambha) Gha leka Samanadasa (Śramanadāsa), Bharada (Bharata) Odāla Thoratisa (Uddāla Shaulatisya) Tisa (Tisya) Gilāna (Golana) Jambha Putara (†) Ābn (Āmra) Gölava Janaka Gosala (Gošāla) Kānamkura (Kāna kānkura') dem Sohne des Uposatha (Uparasatha) Utara (Uttara) dem Sohne des Karaha

Am rechten Rande der Vertiefung des Deel els steht ferner (Nr. 5, B. V)

ı gothısamana Kubo

1 hıranalara gümanıputa Bübo

Das erste kann nur heißen 'Der Asket des Komitees ist Kuba (Kum bha) Der gosthisramana scheint ein Beaniter des Komitees gewesen zu sein Über seine Funktionen wissen wir nichts

<sup>1)</sup> Sthillifurgs ist als Name con a Rsi im Milh liel gt

<sup>\*) \</sup>ashlura Tarundalura Lahtiskura Butthyankura South In! Inser 1, 3 4, 11 341, Fp Ind \f 320 \text{VIII 145}

Die zweite Zeile gibt Bühler wieder Büba, the son of the village-headman Hiranakāra (Hiranyakāra)\* Bei dieser Übersetzung sieht man den Zweik der Inschrift nicht ein Auch ist Hiranakāra ein auffallender Eigenname Ich möchte eher glauben, daß hiranakāra Lese oder Schreibfebler für hiranakāro ist, und daß dieses Wort hier die Bedeutung Schatz meister, Banhier hat, die auch hairanyaka zukommt Es ware also zu übersetzen

'Der Schatzmeister ist Büba, der Sohn des Dorfschulzen'

Mit der zum Teil schwer lesbaren Inschrift am linken Rande (Nr. 6, B. IV) weiß ich ebensowenig etwas anzufangen wie Buhler. Soweit sich aus der Phototypie erkennen lüßt, sieht da

Sama[na]dasato hita a Budhasa şarıranı mahiyanukam-

Fur mahiya° könnte auch mapiyā° gelesen werden. Sicher ist nur, daß hier von den Buddha Reliquien die Rede ist

Am Rande der Öffnung des Behalters selbst stehen zwei Inschriften Die erste (Nr. 7. B VI) lautet

sā gothi nigamaputānam<sup>1</sup> rājapamukha Si. saputo Khubirako rājā Sikagothiyā pāmukho tesam amnam mazus[ā]<sup>2</sup> phaligasamugo<sup>3</sup>

ca pusanasamugo ca

¹ Buhler saga[ik]inigama° das a von sā und das o von go sind vollkommen deutheh ¹ Buhler maffajidam] Das d von sā iet nicht ganz sicher, da an der betreffenden Stelle ein Riß durch den Sten geht, ein Anusvara ist aber sicher nicht vorhanden ¹ Buhler phäliga°

Ich ubersetze 'Dieses Komitee der Angehörigen des nigama (Gilde oder Dorf) hat den König als Vorsitzenden König Khubiraha (Kuberaka), der Sohn des Sä sa'), ist der Vorsitzende des Siha (Simha)') Komutees Denen (sehört) das andere, die Kiste und die Kristalldose und

die Steindose

Buhler mußte, um einen Sim zu erhalten, räjapunukhā als Fehler für räjapāmukhānam ansehen 'by the sons of the Sāgathu nigama' Bei der neuen Lesung ist jede Textanderung unnötig Der erste Satz enthalt die allgemeine Bestimmung solange die gosfal besteht, ist der räjan der Vorsitzende Der zweite Satz gibt die zur Zeit der Insehrift bestehenden Verhaltuisse au Die richtige Erklarung von ammam hat sehon Pischel ge geben

Die zweite Inschrift (Nr 8, B VII) lautet nach Buhler Samano Cagha[ña]puto Utaro Ārāmutara 'Samana (Sramana) the son of Chaghaña (1Jaghanya 1) Utara (Uttara) 'Zwei Buchstaben sind

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Da in den ubrigen Inschriften puta stets mit dem Vetersnamen im kom positium verbunden erscheint, nie es wahrseheinheher, daß auch hier das sa vor puto nicht die Genitvendung ist sondern zum Namen gehört.

nicht die Genutivendung ist sondern zum Namen gehört.

<sup>3</sup>) Dieser Name des Komitees ist sehr seltsam und fortschreitende Frikenntnis wird vielleicht einmal zu einer ganz anderen Frikarung von elba führen.

meines Erachtens von Buhler verkannt worden. Das seehste alsara ist hein  $\vec{n}a$ , da der Hahen rechts dafur viel zu hooh angesetzt ist und außerdem der a Strichl fehlen wurde. Es kann nur ein khä sein. Das dreizehnte alsara kann ferner kein  $\vec{r}a$  sein. Wenn der Winkel in der Mitte der Vertikale das ä Zeichen ware, durfte nicht am Kopfe der Vertikale noch ein a Zeichen stehen. Meiner Ansicht nach kann das Zeichen nur  $\vec{n}a$  sein. Die beiden letzten von Buhler nicht gelesenen Zeichen nur  $\vec{n}a$  sein. Die beiden letzten von Buhler nicht gelesenen Zeichen nur auf sicherhelt yatt, der Quer strich an der rechten Seite des ya ist offenbar nur zufällig, und das i von  $t_1$  ist kursiv wie in  $nigama^o$  und in Thoratiso in Nr. 4. Ich halte auch das viertletzte alsara für  $t_1$ , es kann aber auch ta gelesen werden. Ich lese demnach die Inschrift

Samano ca Ghalhāputo Utaro āñam=ulirayalı

Die Inschrift als Ganzes bereitet Schwierigkeiten, dech scheinen mir die letzten Worte klar 'Utnra fuhrt den Auftrag aus' Da amnam in Nr 7 zeigt, daß ny in diesem Dialekt zu nn (mn) wird, kann anam nicht etwa auf annam zuruckgefuhrt werden Es muß vielmehr Sk äjnäm entsprechen Utiravati fasse ich als uttiravati, mit Nichtbezeichnung der Lingo wie in osarıranam in Nr 2. sarıranı in Nr 6 Zur Bedeutung vergleiche mon dio Ausdrucke tilitadamda und athasamtirana in den Asoka Inschriften (SE 4 FE 6) Wer verzicht, utarayats zu lesen, muß es als unvollkommene Schreibung für uttärayati orklinen Im Sk wurde man dafur avatärayati sagen 1) Die Angabe, daß Utara den Auftrag der gesthi ausführte, erinnert sofert nn die Inschrift auf dem ersten Reliquienbehalter, wonach Utara, der Sohn des Pigaha die Steinkiste und die Kristalldese für Kura und seine Eltern kaufte. Die es wegen des amnam in Nr 7 feststeht daß die beiden Schenkungen miteinander in Zusammenhang standen so kann an der Identitat des Utara in Nr 7 und Nr 8 knnm gezweiselt werden Ist das nber der Fall, so können die hier dem Utare verangehenden Worte nicht direkt zu Utaro gehören denn er wurde hier als der Sohn der Ghakha be zeichnet sein. Auch die außere Form macht es ganz unwahrseheinlielt, daß wir hier eine fortlaufende Inschrift vor uns haben Zwiselien oputo und Utaro ist eine Lucko und das u steht viel tiefer als das vorausgehende to Dio Worte Samano ca Ghakhāputo mussen also besonders gefaßt werden Nun kann man zweifeln, ob man ca Ghakhāputo, wie ich es tue, oder Cagha khāmuto lesen soll — weder Ghakhā noch Caghakhā laßt sich vorlaufig als Name belegen oder erklaren —, in iedem Fall bleibt der Zweek der In schrift, wenn man sie als selbstandige Inschrift faßt, dunkel. Ich kann sie dalier nur als eine Erganzung zu Utaro änam utirayati betrachten, die der Steinmetz vor jene Worte setzte, weil es dalunter an Raum fehlte!)

<sup>1)</sup> Über den Wechsel von uttf und arutf vgl. auch Jacobi, Parisi-litaparvan, 5. 9 und Hertel, ZDMG 61, 499

<sup>2)</sup> Man beselte, daß schon von disamu<sup>o</sup> ab die Zeichen immer klein r und gedruckter werden

Über die Willkur, die in dieser Hinsicht herrschte, habe ich schon oben gesprochen Ich übersetze demnach

'Utara (Uttara) fuhrt den Auftrag aus und Samana (Sramana), der Sohn der Ghakhā

Merkwurdig ist, daß die Inschriften auf den beiden Reliquienbehaltern night, mit dem tatsachlichen Refund übereinstimmen. Nach Inschrift Nr 7 sollte der zweite Behalter aus einer Kiste, einer Kristalldose und einer Steindose bestehen, in Wahrheit ist eine Steindose nicht vorhanden. Anderseits spricht die Inschrift Nr 2 auf dem ersten Behalter nur von einer Steinkiste und einer Kristalldose, tatsachlich aber hat sich hier auch eine Steindose gefunden, in der die Kristalldose eingeschlossen war. Wir mussen uns mit der Feststellung dieses Widerspruches begnugen. Ob hier ein ein faches Versehen des Steinmetzen vorliegt oder ob man mit irgendwelcher, ehrlicher oder unehrlicher. Absieht den Inhalt der Steinkiste nachtraglich vertauscht hat lafit sich nach mehr denn 2000 Jahren kaum ermitteln

Der dritte Reliquienbehalter ist eine ganz ahnliche Steinkiste wie die zweite Geweißte Inschriften sind in der Höhlung des Deckels und um die Öffnung des unteren Steines angebracht. In der Kiste fand sich wiederum eine Kristalldose, offen und voller Erde, und daneben eine ganz kleine Dose aus Beryll, die drei Knochensplitter enthielt Ursprunglich hatte die Berylldose in der Kristalldose gestanden. Um die Dosen herum lagen wieder die ublichen Beigaben aus Gold, Kunfer Perlen und Edelsteinen

Die Inschrift auf dem Deckel ist nicht einheitlich. Ein Blick auf die Phototypie zeigt, daß zunachst nur die mittlere Kolumne von Namen ein gemeißelt war Die Namen, die rechts und links davon stehen, sind in bald größeren bald kleineren Buchstaben geschrieben und stehen vielfach außerhalb der Zeile. Sie erweisen sich dadurch als spater linzugefugt

Ich lese (Nr 9 B VIII)1)

| 1         | Vacho Cagho    | negamū   |
|-----------|----------------|----------|
| 2         | Jeto Jambko    | T180     |
| 3         | Reto Acino     | Sabhiko  |
| 4 Akhagho | Aelo Kesa      | Māho     |
| s Seto    | Chadrkof gho!  | Ahabülo1 |
| 6         | Sonutaro       | Samano   |
| -         | Samanadāso     | Sămalo   |
| 8         | Kāmuko Cıtako² |          |

1 Buller Chadiko Okhabulo Das verte aksara ist undeutlich aber sicher kein Die Verbin lung dieses algara mit dem weit divon getrennten Ahabülo ist ennz \* Buhler Citako nach der Phototypie ist i wahrscheinlicher als f unmöglich

Die Mitgheder des nigama (Gilde oder Dorf) (sind) Vacha (1 atsa). Cagha Jeta (Jayania) Jambha Reta (Ramaia) Acina (Acirna') Kela,

<sup>1)</sup> Die Namen der spaler hinzugefügten kohunnen 1 und 3 setze ich in die Rethe, der sie zun ichst siehen

Kesa (Keśa), Chadikogha, Sonutara (Śravanottara), Samanadāsa (Śramana-dāsa), Kāmuka, Ctaka (Ctrada), Akhagha (Alsaghna), Seta (Śrattra oder Śrestha\*), Tisa (Tisya), Sabhika, Maha (Māgha), Khabūla, Samana (Śramada), Sāmaka (Śyāmada)\*

Um den Rand der Hohlung steht (Nr 10, B IX)

Arahadınanan gothiya mayasa ca samugo ca tena samayena <sup>1</sup> Kubirako raya amsı<sup>2</sup>

<sup>3</sup> Buhler tena kama yena <sup>3</sup> Buhler am/L/L Die richtige Lesung, die keiner weiteren Begrundung bedarf, hat, wenn ich nicht ure, sehen Senart gegeben Leider konnto mir auch Hr Senart selbst nicht angeben, wo das geschehen ist

'Die Kiste und die Dose (gehört) dem Komitee der Arahadinas (Arhad dattas) Zu dieser Zeit war Kubiraka (Kuberaka) König'

Buhler faßt Arahadınanam als Pluvalis majestatis, die Bedeutung des Namens wird dadurch nicht klarer Sanugo mussen wir offenbar auf die Kristalldose beziehen Daß die Berylldose in der Inschrift nicht besonders erwähnt wird, braucht nicht wunderzunehmen, da sie winzig klein ist

#### II Die Inschrift von Ara

Die im folgenden behandelte Kharosthi Inschrift wurde in einem Brunnen in einem Nala namens Ara, zwei Meilen von Bägniläb, gefunden Sie befindet sich jetzt im Museum zu Lahore R D Banerji hat sie zuerst zu unserer Kenntins gebracht. In seiner Veroffentliehung (Ind. Ant. 1908 S 581) hat er die Erwartung ausgesprochen, daß mir eine vollstandige Entzifferung des Textes gelingen wurde. Ich bedauere, dieser Erwartung nicht entsprechen zu können, die letzte Zeile der Inselnift bleibt mir un verstandlich, obwohl die Schrift hier teilweise ganz klar ist. Den übrigen Teil der Inselnift aber glaube ich mit Hilfe eines Abhlatsehes, den ich der Gute Flects verdanke<sup>1</sup>), so weit besen zu können, daß höchstens über die beiden Namen in der verten Zeile noch ein Zweifel bestehen kann.

Um zu zeigen, was ich ineinem Vorganger verdanke, setze ieh seine Lesung hierher Auf jeden Funkt, in dem ieh von ihm abweiehe, einzugelien, halte ich fur iberflussig, in den meisten Fallen muß eben der Augenschein entscheiden Nur das eine sei hier sehon bemerkt. Baneri meint, die Inschrift sei am linken Ende verstummelt, es fehlten die Schlußworte aller Zeilen mit Ausnahme der ersten. Diese Annahme ist völlig unbe grundet. Nur die letzte Zeile ist eventuell unvollstandig. Baneri liest

- 1 Maharajasa rajatirajasa devaputrasa pa(?)thadharasa
- 2 Vasışpaputrasa Kanıskasa samvatsaraē eka catarı(ŝe)
- s sam XX, XX, I, Cetasa māsasa diva 4, 1 atra divasami Namilha

<sup>1)</sup> Es ist derselbe, nach dem die Phototypie im Ind. Ant. hergestellt ist. Wenn Baneri angibt, es waren mir Abklatsche der Inschrift aus Lahore zugeschickt, so befindet er sich im Irrtum. Jedenfalls ist kein Abklatsch dieser Inschrift aus Lahore in meine Blände gelangt.

- na pusa puria pumana mabarathi Ratakhaputa
- s atmanasa sabharya putrasa anugatyarthae savya s rae himacala Khipama

#### Ich lese

- 1 Mahararasa rajahrajasa deraputrasa [kalifsalrasa]
- 2 Vajheskaputrasa\* Kaniskasa sambatšarae\* ekacapar[1]
- s [sae] sam 20 20 1 Jethasa masasa di 20° 4 1 ifse] divasak unami khafn le\*
- 4 hupe [Da]saverana? Posapuriaputrana matarapitarana puya
- s e Namda[sa sa]bharya[sa\* sa]putrusa anugraharthae sarva [pa]na\*
- s fral tisa hitae 10 ima cala | Lhivama 11

Auf die Lesung dieses Wortes werden wir zurückkommen qksara kann meines Erachtens nur ihe sein, die Lesung at ist jedenfalls ausgeschlossen Über die Lesung des dritten alsara kann man zunachst verschiedener Ansicht sein Auf sta weisen die Namen Kanista | Iasista Humsta und die Tatsache daß in der Zeda Inschrift genau das gleiche Zeichen in dem Namen Kaniskasa erscheint!) Für and spricht anderseits daß die Ligatur sla hier in dem unmittelbar folgenden Kanis kasa einen anderen Ansatz des ka zeigt. Wenn man aber bedenkt, daß in der Kha rosthi Schrift d eselben Zeichen auf demselben Stein oft sehr verschiedene Formen zeigen, so wird man sich doch für sku entscheiden Die richtige Lesung des Jabresdatums habe ich schon JRAS 1909 S 652 gegeben. Die Lightur tig ist nicht neu, wie Banerii meint. Sie findet sich wenn man von unsicheren Fallen absieht in samigatégrave in der Taxila Inschrift des Patika (Ep Ind 4 54, Buhler sameat sarque) und in der Mahaban Inschrift (Journ As IV, 4 514 Senart samuatsaraye) und in bhetsits und matsana un MS Dutreuil de Rhins wie Franke schon vor zehn Jahren erkannt hat (Pali und Sanskrit 8 96f) 4 Das a von ra ist undeutlich Hinter dem Zeichen für 20 ist ein Loch im Stein \* Das n ist abgebröckelt Der e Strich ist unten angesetzt wie in de in Zeile 1 in samthchen e und wahrscheinlich 7 Das da 1st unsicher 5 Dan sa am Ende des Wortes auch in re in Zeile 4 und das folgende so sind nicht ganz deutlich aber vollkommen sicher akeara hinter sarva ist voll g zerstört und das pa unsicher. Ist sarvasapana zu lesen? 10 Das In 1st micht scher " Hinter Ihinama sind drei oder vier alsaras un leserlich

'(Wahrend der Regierung) des Mahārāja Rājatirāja Devaputra Kaniska des Sohnes des Vajhekka im einmulvieritgisten Jahrend — Jahr 41 — am 25 Tage des Vionatā Jetha (Jymstha) in diesem Zeit punkt des Tages der gegrabene Brunnen der Devarerus der Passpuras Sohne, zur Verehrung von Vater und Nutter, um einen Gefallen zu er weisen dem Namda samt seiner Gemahlin und seinem Sohne und allen Wesen (1) Zum Wohle dieser (1) "1)

Die Inschrift berichtet also die Herstellung des Brunnens in dem sie gefunden ist, durch eine Anzall von Personen die sich Dasarcras nennen wofern der Name richtig gelesen ist und die weiter als Powapuraputra

<sup>1)</sup> Ich urteile auf Grund eines Abklatsches

<sup>1)</sup> Der Schluß ist mir nicht verst indlich

eharakterisiert sind. Da es nachher heißt daß das Werk zur Verehrung von Vater und Mutter unternommen wurde, so kann Dasavera nur der Familienname sein mit dem sich hier eine Anzahl von Brudern bezeichnet Den Ausdruck Posapuraputra wird man zunachst geneigt sein als 'der Sohn des Posapuria' zu verstehen. Allein Posamuria ware doch ein sehr merkwurdiger Personenname Ich glaube daher, daß wutra hier im Sinne von 'Angehöriger' zu verstehen ist wie in nigamaputa oben S 2261) und daß Posapura eine Ableitung von dem Stadtnamen Posapura = Puru samıra, dem heutigen Pesbäwar, ist. Die Form nosa ist bekanntlich im Pali belegt khane2) ist jedenfalls eine Ableitung von khan in der Be deutung 'gegraben' Oh man darin ein Adjektiv oder ein Partizinium = Sk khātah zu sehen hat mag dahingestellt sein. Lhane kune scheint im Gegensatz zu 'naturlichem Brunnen Quelle' gebraucht zu sein Der Aus druck ist von Interesse weil er uns erlaubt, eine Stelle in der ratselvollen3) Inschrift von Zeda richtig zu deuten Dort stehen hinter dem Datum sam 10 1 Asadasa masasa di 20 Utaraphagune ise ksunami Zeichen, die Senart') [bha]nam u[la] casa ma lasa Kanislasa raia[mi] [dadabhar]da[na]mukha Boyer b) khanam usphamu casa mardakasa Kanis Lasa rayamı Itolyadalabhan danamukha hest. Nun zenet der Abklatsch deutlich, daß die ersten drei aksaras dieser Stelle genau dieselben sind wie die ersten drei auf das Datum folgenden aksaras in unserer Inschrift Sogar das e von ne ist genau so unten angesetzt wie hier\*) Daß das darauffolgende Zeichen weder ka noch spha ist, sondern e wird man ietzt kaum noch be streiten Die folgenden Worte lese ich Veradasa mardakasa. Sie sind in dem Abklatsch ziemlich klar bis auf das zweite aksara das auch ro sein könnte. Von den auf rajams folgenden funf aksaras kann ich zur Zeit nur sagen daß sie auf keinen Fall toyadalabha sein können. Es ergibt sich also die Lesung khane kue Veradasa mardakasa Kaniskasa rajami danamukha \* Die Form kue anstatt kupe findet sich auch in der Paja In schrift\*) und m der Muchai Inschrift\*)

Weit wichtiger als der eigentliche Inhalt der Inschrift ist das Datum Die zahlreichen datierten Inschriften der Kusana Zeit machten bisher weinerstens was die Rethenfolge der Herrscher berifft keine Schwierigkeit

<sup>1)</sup> Andere Berspiele ZDMG 58 693f

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich behalte die ubliche Transkription der beiden na Zeichen bei ohne damit ausdrucken zu wollen daß ich sie für unbedingt richtig halte.

<sup>2)</sup> Ich kann der Inschrift dieses Beiwort auch nach der Behandlung die ihr Boyer hat angedeihen lassen nicht versagen

<sup>4)</sup> JA \ 111 15 137 4) JA X, 3 466

b) Le scheint daß sowohl Senart wie Boyer den rechten Hakin des ku als Teil des vorausgehenden Zeichens betrachtet haben. Anders weiß ich mir die Lewing nam is nicht zu erklaren.

<sup>1)</sup> JRAS 1909 647ff 1) Ind Ant 37 65

<sup>1)</sup> Ind Ant 37, 64 JRAS 1909 664

Sie ergaben für Kaniska die Jahre 3-11, für Väsiska 24-28, für Huviska 33-60, für Väsudera 74-98 \* Hier finden wir plötzlich einen Kaniska im Jahre 41 Man könnte, um den Widerspruch zu erklaren, vielleicht be haupten, daß aus den Worten der Inschrift gar nicht hervorgehe, daß Kaniska im Jahre 41 noch auf dem Thron war Kaniskasa sambatkarae elacaparisae heißt wörtlich 'im Jahre 41 des Kaniska' und man könnte darin den Sinn suchen 'im Jahre 41 der von Kaniska gestifteten Ara' Nun ist es wohl selbstverstandlich, daß die Verbindung der Jahreszahl mit dem Namen des Königs im Genitiv ursprunglieh das Jahr der Regierungszeit des betreffenden Königs bezeichnete, allem ich brauche keine Beispiele dafur anzufuliren daß man spater in derselben Weise auch den Namen des remerenden Königs nut der Jahreszahl der fortlaufenden Ara ver bunden hat Und das muß auch hier der Fall sein. Kamska erhalt hier seine samtlichen Titel, es wird sogar die Angabe seiner Abstammung hinzu gefugt. So spricht man nicht von einem langst verstorbenen König, zumal wenn man den Namen des regierenden Königs verschweigt. Diese Er klarung erseheint mir daher ausgeschlossen. Eine zweite Möglichkeit bietet die Annahme, daß Kaniska mit Vasiska und Hilviska gleichzeitig regierte Baneru hat sie sich zu eigen gemacht. Danach mußte Kaniska zwischen S 102) und 24 die Remerung Indiens dem Vasiska übertragen haben, der spater in Huviska einen Nachfolger erhielt, und sich selbst auf die Re merung der nördlichen Teile seines Reiches beschrankt haben Wahrschein lich ist das bei dem Schweigen aller underen Quellen nicht. Man sollte doch vor allem erwarten, daß in den Titeln des Väsiska und des Huviska die Andeutung eines gewissen Abhangiskeitsverhaltnisses zutage treten werde Allein in den Insehriften von Isanur und Säner führt Väsiska den Titel mahārāja rājātirāja devaputra sāhi") Daß fur Huviska bis S 40 nur die Titel mahāraja devaputra inschriftlich belegt sind, \* wird ein Zufall sein. In der Inschrift der Naga Statue von Chargaon von S 403) und in der Inschrift der Wardak-Vase von S 514) heißt er mahärana ranatirana in der Mathura Inschrift von S 601) mahārāja rājātirāja deraputra Sollte unter diesen Umstanden nicht die Annahme naher hegen, daß der Kaniska unserer Inschrift gar nicht mit dem bekannten Kaniska identisch ist? Ich will kein Gewicht darauf legen, daß Kaniska hier einen Titel führt, der tim sonst nicht beigelegt wird. Die Bezeichnung als des Sohnes des Vaiheska aber, die chenfalls sonst nie erscheint, macht mir wenigstens durchaus den Tandenck als ob sie hinzugefügt ware, um diesen Kaniska von einem anderen Herrscher gleichen Namena zu unterscheiden. Nun klingt der

Dies ist das Datum einer Inschrift im Britischen Museum die aus der Gegend von Mathurä stammen muß, siehe En Ind 1X, 239ff

<sup>2)</sup> JRAS 1910 1313 1 p Ind II, 369

<sup>1)</sup> logel, Catalogue of the Archaeological Museum at Mathura, S 88

<sup>4)</sup> JRAS XX, 255ff 4) Fp Ind I 386

handelte. Die Kusana Könige aber borgen ihre Titel aus der ganzen Welt zusammen Sie hennen sieh mahärära Das ist der echt indische Titel Sie heißen rajatiraja Das ist offenbar die Übersetzung des mittelpersischen Könnestitels saonano sao, der auf den Munzen des Kaniska, Huviska und Väsudeva begegnet Der dritte Titel, desaputra, 1st, wie man langst erkannt hat, die Übersetzung des chlnesselsen t'sen tzu 'Sohn des Hummels' Dazu kommt bier der Name des römischen Casars. Man kann fragen wozu diese Haufung? Auch darauf laßt sich die Antwort geben sie soll den Truger dieser Namen als den Herrn der Welt bezeichnen Maharaja ist der König von Indien, der Herrscher des Sudens Ihm gegenüber steht der rajātirāja, der König der nördlichen Linder Daß Iran genau ge nommen nordwestlich von Indien liegt, braucht hier, wo es sieh naturlich nur um die ungefahren Himmelsrichtungen handelt, nicht zu stören1) Der devaputra bezeichnet den Herrscher des Ostens Ihm gegenüber steht der kausara, der Herr des Westens. So ist der Kusana König ein sarralogaisvara. wie der Titel auf den Munzen der beiden Kadphises lautet. Diese Ideen können indisch sein. Ich brauche nur an den digmaya zu erinnern, der das Ideal und die Sehnsucht iedes Hindu Herrschers ist. Sie Lönnen aber auch vom Osten ubernommen sein. Wir finden dieselbe Verteilung der Welt redenfalls such in China, wenn auch eret in etwas spaterer Zeit 'Dans le Ien feou ti (Jambudyipa)', sagt ein chinesischer Übersetzer aus dem Ende des vierten Jahrhunderts den ich nach S Lévi's Übersetzung!) zitiere, 'il 4 Fils du Ciel (fien tzeu) A l'est il v a le Fils du Ciel des Tsin (les Tsin orientaux 317-420), la population y est tres prospère Au sud, il 5 a le Fils du Ciel du royaume T ien tchou (Inde), la terre produit beaucoup d'éléphants renommés A l'ouest, il y a le Fils du Ciel de Ta ts'in (l'Empire Romain), la terre produit de l'or, de l'argent, des pierres précieuses en abondance Au nord ouest il v a le Fils du Ciel des Yue tchi, la terre produit beaucoup de bons chevaux' Die Stelle ist geradezu ein Kommentar fur die Bedeutung der Königstitel unserer Inschrift

Wir haben oben gesehen daß über die Persönlichkeit, die hier Latsarat genannt wird, Zweifel bestehen Fur die chronologischen Schlüsse, die wir aus dem Gebrauch dieses Thiels ziehen können, ist das gleichgultig Niemand wird keugenen wollen, daß umsere Inschrift wer der Kosense Perrode stammt und daß ihr Datum S 41 in die Reihe jener Daten gehört die von 3 bis 98 laufen Der Beginn der Ars, die dieser Rechnung zugrunde hegt, ist unbestimmt. Die zuerst von Canningham aufgestellte Theorie, daß die Kusana Ara mit der Malhav Ülkrama Ara von 57 v Chr identisch sei, hat in Fleet einen energischen Vertreter gefunden. O Franke lat sie zu stutzen versucht. Ich selbst habe ihr zugestimmt. Das Wort kusarasa stößt sie um Daß sehon im Jahre 16 v Chr ein zontrulasatischer oder

<sup>1)</sup> Siehe aber die nachher aus dem Chinesischen angeführte Stelle

<sup>1)</sup> JA I\, 9 24, Note

ındıscher Herrscher den Namen Casar als Titel annehmen kennte, ist naturlich undenkbar Mit der Möglichkeit, den Beginn der Ara und damit Kaniska in die verchristliche Zeit zu versetzen, fallt zugleich aber auch die Möglichkeit, die Königsreihe von Kaniska bis Väsudeva vor Kujula-Kadphises zu setzen 1), dessen Eroberungen nach Chavannes 2) und Franke 3) redenfalls in das erste nachchristliche Jahrhundert fallen. In diesem Punkte stimme ich jetzt durchaus Oldenberg zu, der das ganze Problem neuerdings wieder eingehend behandelt hat4) Die genauere Fixierung der Ara liangt vor allem von der Frage ab, ob wir den König der Ta Yue chi Po t'iao, der im Jahre 229 n. Chr. einen Gesandten nach China schickte, mit Väsudeva. dem Nachfolger des Huviska, identifizieren durfen<sup>5</sup>) Dann könnte die Ara fruhestens um 130 n Chr, allerspatestens 168 n Chr beginnen Keiner der Grunde, die Oldenberg gegen diesen Ansatz anführt, ist zwingend Anderseits ist aber auch die Zuruckfuhrung von Potiao auf Vasudeia, wie Chavannes bemerkt, nur zulassig, nicht notwendig und auch die Moglichkeit, daß ein spaterer Väsudeva gemeint sei, ist nicht von der Hand zu weisen. So wird vorlaufig wohl kaum ein consensus omnium zu erreichen sein. Die Entscheidung wird verschieden ausfallen ie nachdem man die Beweiskraft jener chinesischen Angabe bewertet Unsere Inschrift hat aber die Grenzen des Möglichen erheblich eingeengt, und das ist ein Ergebnis, dessen Wert unter den obwaltenden Verhaltnissen nicht gering anzu schlagen ist

## Nachschrift

Nach Niederschrift dieses Aufsatzes ging mir das Juli Heft des JRAS zu, das die erste Halfte einer Abhandlung von J. Kennedy, "The Secret of Kamishka", enthalt. Der Verfasser trit fur die Fleet Frankeische Theorie ein Seweit ich selle, enthalt die Abhandlung nichts, was das klare Zeugms unserer Inschrift entkraften könnte. Auf Einzelheiten einzugehen ist dies micht der Ort, nur über das eine Argument, auf das der Verfasser das Hauptgewicht zu legen scheint, möchte ich doch auch bier schon ein Wort sagen Kennedy sagt so (8 667). Wir mussen aus anderen Grunden Kaniska ent weder 100 Jahre ver 50 in Chr. oder nach 100 (genauer 120) in Chr. datieren Nun sind die Legenden auf seinen Munzen griechisch. Der Gebrauch des Griechischen als Sprache des tagliehen Lebens hörte aber in den Landern Seitlich vom Euphrat teils vor, teils hald nach dem Ende des ersten Jahrlunderts in Chr. auf Also kann Kaniska nicht in das zweite Jahrlundert in Chr. versetzt werden, sondern muß der vorehristlichen Zeit angehören. Vor mir legen ein paar auslandische Munzen, darunter eine schweizerische

Fleet, JRAS 1903, S 334, 1907, S 1048, Franke, Beitrage aus chinesischen Quellen zur Kenntnis der Turkvölker und Skythen Zentralasiens, S 93ff

<sup>1)</sup> Toung Pao, S II, Vol 8, S 191 A 1 1) A a O S 72

<sup>1)</sup> Zur Frage nach der Ara des Kaniska NGGW Phil hist Kl 1911, 427ff

<sup>1)</sup> Toung Pao, S II Vol 5, S 489

Nickelmunze von 1999 und ein Penny von 1897. Die Insehritt auf der ersteren lautet CONFOEDERATIO HELVETICA, auf dem Penny steht VICTORIA DEI GRA BRITT REGINA IID DEF IND IMP Ich bedrure sehon jetzt die Historiker des vierten Jahrfausends, die darans den Schluß ziehen werden, daß um 1900 das Lateinische die Sprache des tag lichen Lebens in den Bergen der Schweiz und auf den britischen Insehn war

## Die Sakas und die 'nordarische' Sprache.

Der kşatrapa und spatere mahākstrapa Castana, der Tiaoravó; des Ptolemus bezeichnet sich in den Brähmi Legenden seiner Munzen mit einem Beinamen, den man nis Ghamoutlaputa zu lesen pflegt!) Der Name seines Urenkels erscheint in den Brähmi Legenden der Munzen in doppelter Form. Auf den alteren hest man ihn Dämaghsada, auf den jungeren steht Dämagada? Die letztere Form seht auch auf den Munzen der Schne des Dämajada, des Jivadāman und des Satyadāman?) Dis letzte aksara dieses Namens wurde von Bhagvānlāl Indraji da gelesen, allem Rapson bemerkt? daß das Zeichen sich nicht von der mätrlä des orsten aksara unterscheide. Es kann also nur da gelesen werden. Den gleichen Namen tragen noch zwei spitere Mitglieder der Dynastie. Auf ihren Munzen findet sich nur der Namensform Damagada?)

Beide Namen, Glizamotika wio Dämaghsoda oder Dämaghad, sind un zweitelliaft nicht indisch, das angebliche ghs muß also ebenso wie das jum Ausdruck eines Lautes verwendet een der dem Indischen fehlt Schon Bhagvanläl Indraji hat ghs und j als Versuche erklart, ein z oder ein zwiederzugeben. Beide Deutungen haben ihre Anhanger gefunden. F. W. Thomas hat in seinem Aufsatz 'Sakastana''), der sich in seinem letzten Teil mit der Etymologie der indoparthischen und indoskytluschen Namen beschritigt, Ghsamotika mit ai zäsyamna 'machtig', skyth. Einifgen ozej zusammenbringen wöllen (8 211) und Konow hat es vor kurzem als Ableitung von "ksamacunt 'geduldsam' erklart"). In dem zweiten Bestandteil von Dämaghsoda hat anderseits Rajson das persische zada 'Nohi' wiederfinden wöllen.") Des sisch hier um Namen handelt, deren Deutung

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Myns Learnepase Ghermothaganenes , edges mobilizarines Ghermothaganenes Cagonasa Bhagvanlal Indraji JRAS 1890 S 643f Rapson, JRAS 1899 S 370ff, Rapson Catalogue of the Coms of the Andhra Dynasty, usw S 72ff

<sup>1)</sup> Rāji o mahāksatrapusa Rudradāmaputram rājio kentropusa Dāmaghsadasa rājio mahāksatrapusa Rudradāmna putrasa rāji a kentropusa (odur rājio mahāksa trapusa) Dāmajadastriya, Bhagyāulāl Indraji a a O S 648, Ropson a a O S 374, Rapson, Cat. S 80ff

<sup>\*)</sup> Rapson, Cat S 83ff 95

<sup>9</sup> JRAS 1899, S 374 Cat S CAMIII

<sup>1)</sup> Rapson Cat S 115f, 137ff ') JRAS 1906 S 181ff
1) Gött Gel Anz 1912 S 556 ') JRAS 1898, S 374

naturgemaß ganz unsicher ist so haben selche etymologischen Versuche fur die Feststellung des Lautwertes der Zeichen gar keinen Wert. An und fur sich könnte ghs ja wohl einen x Laut von welcher Farbung auch immer bezeichnen auffallend bleibt nur daß man zur Bezeichnung eines solchen Lautes nicht einfach das dem Indischen gelaufige ks benutzt haben sollte zumal in ksatrapah = xsatrapara eine Beispiel dafür vorlag. Ganz unglaub lich aber ist es daß dieser Laut in <math>Damajada durch j bezeichnet sein sollte dessen indischer Lautwert von x vollig verschieden ist. Wenn man anderseits ghs und j als Vertreter eines z ansieht so bereitet das j allerdungs keine Schwierigkeiten da es bis auf den heutigen Tag in den indischen Alphabeten zur Bezeichnung eines z dient und so sehon in alter Zeit ver wendet wurde wie z B die Schreibung Jihomasa = ZΕΙΩΝΙΣΟΥ auf Munzen beweist. Allein unvereinbar mit dieser Auffassung erscheint die Schreibung ghs da diese Konsonantenverbindung doch meht die geringste Alin lichkeit mit einem z besitzt.

Das Dilemma aus dem wir so nicht herauskommen weist darauf hin daß eins der beiden Zeichen falsch gelesen ist. Naturlich kann es sich dann nur um das ghsa handeln Nun bin ich leider nicht in der Lage die Lesung an Originalen nachzuprufen da das Berliner Munzkabinett keine einzige Munze mit den fraglichen Namen besitzt. Auf den Reproduktionen der Munzen in Rapsons Catalogue glaube ich aber deutlich ein ysa anstatt des ahsa zu erkennen. Die Zeichen fur va und aha sind sich in den Inschriften des westlichen Indiens wahrend der ersten Jahrhunderte n. Chr. zum Teil sehr abrilich, wie ein Blick auf Tafel III von Buhlers Indischer Palaographic zeigt und auf Munzen sind ahnliche Buchstabenformen naturlich noch schwerer zu unterscheiden. Im allgemeinen aber lißt sich behaupten daß das oha eine gerade Basis hat auf der die drei Vertikalen ziemlich senk recht stehen?) wahrend das un aus einem Halbl reis oder Bogen mit einer Vertikale in der Mitte besteht Spater wird beim ya das linke Ende nach innen umgebogen. Nun ist aber die Grundlinie des ersten Zeichens in der fraglichen Ligatur immer rund Deutliche Beispiele bieten bei Rapson be sonders die Nummern Pi \ EI J B 281 Man vergleiche z B das Zeichen in A. J. B. mit deni sicheren ya von Jayadamasa in 265. Es wurde danach also I samotika und Damaysada zu lesen sein Daß das in der Tat der Fall ist wird durch Buhlers Zeugnis wie mir scheint zur Gewißheit erhoben In seiner Abhandlung Die indiselien Inschriften und das Alter

<sup>1)</sup> Rapson Ind an Cons Plate II \r 3 Die ind sel e Inselirife ist in Islarosthi \( ^1 \) Fin jha Indet sieh auf den Manzen der westlichen Koatrapas in dem \( ^1 \) anne des Samplachlamen \( ^1 \) Aeth der Abb klung die dem Aufsatz von \( ^1 \) weston On Recent Additions to our Knowledge of the Ameant Dynast \( ^1 \) of Western India JBBRAS led I\( ^1 \) S liff \( ^1 \) be gegeken i \( (^1 \) T) \( ^1 \) hat es etwa de Form \( ^1 \) de Buhler auf Tafel III unter 10 \( ^1 \) Ny glot \( ^1 \) auf d \( ^1 \) Tafel zu Bl agvanli In \( ^1 \) in \( ^1 \) Ablandhing \( ^1 \) of y und in Rapsons Catalogue \( ^1 \) lite \( ^1 \) In \( ^1 \) S \( ^1 \) vermag sel \( ^1 \) de Form \( ^1 \) s \( ^1 \) aucht z i er kennen.

der indischen Kunstpoesie', S 481) nennt er den Vater des Castana Ysa motika und bemerkt dazu in einer Anmerkung 'Eine sehr schön erhaltene Munze, auf welcher theser Name ganz deuthelt lesbar ist, wurde mir vor emigen Jahren von Dr. Burgess gezeigt. Dr. Bhagvanlal hest den Namen Ghsamotika ' Bublers Lesung scheint mir unbedingt sicher, weil sie von einem Manne herruhrt, der unbestritten zu den besten Kennern indischer Palaographie gehörte, und weil sie in bewußtem Gegensatz zu der Lesung des Pandits aufgestellt ist?) Wenn sie, soweit ich sehe, vollstandig un beachtet geblieben ist, so hegt das offenbar daran, daß eine Ligatur usa bis jetzt völlig undenkbar zu sein schien. Allein das hat sich jetzt ge indert In der von Leumann als 'nordansch' bezeichneten Sprache ist us der ge wähnliche Ausdruck für ein stimmlieftes dentales z. Das Zeichen findet sich sehr haufig in Lehnwörtern aus dem Sanskrit, wo es inlautendes in disches a vertritt, und in einhemuschen Wörtern, wo es iranischem z so wohl im Iulant wie im Anlant entspricht prausāta == prasāda, ausura == asura, vausa == bisa, balysa 'Erhabene', usanua 'Kme', usama śśanda 'Erd boden', nausan 'kennen' usw ') Denselben Lautwert hat das Zeichen sicherlich auch in den Namen der Ksatranas Ysamotika steht für Zamotika. Damausada fur Dāmazada, und zu dem letzteren stimmt, wie schon be merkt, durchaus die Schreibung Damajada

Die Übereinstimmung in der Bezeichnung des z durch ys in den Taxteu der 'nordarischen' Sprache und auf den Yunzen der westhehen Kaatrapias kann nun meines Erachtens unmöglich auf einem Zufall beruhen. Es er scheint mir ausgeschlossen, daß zwei verschiedene Leute an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten unabhangig von einander auf diesen heckist merkundigen Einfall gekommen sem sollten!) Die Bezeichnung eines z durch ys kann nur einmal erfunden sein, entweder in Indien, als man aus der Brähme ein Alphabet für die Sprache der freinden Eroberer schuf, oder in Zentralassen. Nun fallt die Regeneungszeit des Castana, für die der Gebrauch des yss bezeugt ist, in dies zweite Viertel des zweiten Jahr hunderts in Chr. Die Handschriften in 'nordarischer' Sprache sind um 'n Strümenscheinte der Kuss Abad der West in Wien Piel Has Cl. Ed GNMI.

S 370, meurt, bedarf es memer Ansicht nach nicht

Ar Al '

1) Ich möchte hier auch auf das Faksimlo der Legende einer angeblichen Minzo
de a seinnötika bei Thomas, JRAS 1881, S 2% verwesen. Das erste ofgena ist hier
ein so deutliches yas wie nur möglich. Rappen virit Waubrichenliche riecht haben,
wenn er die Minze für eine Minze der Castana halt, auf der nur der Name des Vaters
behar war (ER 371) aber nerendwecher Norrektur der Legun, wer er JRAS 1899

<sup>3)</sup> Jeh entnehme diese und die folgenden Belspiele Leumanns Werke 'Zur nordarschen Spruche und Lateratur und der Abhandling von Konow 'Zwei Hand schriftenblatter in der alten ansehn Lateratursprache aus Chinesisch Turkistan' oben Jahrs 1912 S 1927ff

<sup>&#</sup>x27;) Leumann a a O S 40 meint, man habi dem y einen mil lernden' Finfliß auf das s zugeschrieben

viele Jahrhunderte junger, und es ist unwahrscheinlich daß überhaupt eine buddhistische Literatur in dieser oder irgendeiner anderen zentral asiatischen Sprache vor der Mitte des zweiten Jahrhunderts n. Chr existerte Da kann es wohl als sieher gelten daß das 'Nordarische' die Ligatur ys der Schrift, die für die Sprache der westlichen Ksatrapas in Indien üblich war, entlehnt hat

Die westlichen Ksatrapas aber waren nach allem, was wir ermitteln können Sakas Diese Behauptung grundet sich auf die Tatsache, daß Castana und seme Nachfolger eine Ara gebrauchen die als die Saka Ara bezeichnet wird Allerdings kommt dieser Name in den Inschriften und auf den Munzen der Dynastie selbst nicht vor Er ist urkundlich zuerst bezeugt durch die Höhlen Inschrift des westlichen Calukya Mangaleśvara Ranavikrānta zu Bādami, die am Vollmondtag des Kārttika datiert ist 'als 500 Jahre seit der Kronung des Saka Königs verflossen waren'1) In der Literatur ist der Name aber, wie Fleet gezeigt hat<sup>2</sup>) schon 505 n Chr bei Varahamihira belegt der einfach von der 'Saka Zeit' (Sakakāla) spricht Nach Fleet ist dieser Name erfunden worden als im funften Jahrhundert die Astronomen aus gewissen Grunden auf die luer nicht eingegangen zu werden braucht, die Ara der westlichen Katrapas für ihre Rechnungen adoptierten. Er behauptet der Ursprung der Ara sei damals vergessen gewesen man wußte nur, daß sie von gewissen Fremden gestiftet war deren Nachkommen hinduisiert worden waren Dann fahrt er fort<sup>3</sup>) 'Now the leading foreign tribes who down to that time had invaved India were the Yayanas the Palhavas and the Sakas And there is a general gram matical rule (Panin 2 2 34) which requires that, in composition with larana or Palhara the base Sala must stand first as containing fewer vowels in agreement with which Patanjah in his comments on Panim 2 4 10 gives Saka I avanam as an instance of certain Dyandva compounds which form neuters singular The rule apparently did not apply to more than two bases treated all at once But, the compound Saka Laranam having been established, it was natural enough in prose at least, in adding a mention of the Palhavas to place the base Palhara last and so we find the term Saka Yarana Palhara in one of the Nasik inscriptions (EI 8 60 line 5) In this way under the effect of a grammatical rule, the Sakas acquired a special prominence in the traditions of the Hindus And thus, when a name was wanted by the astronomers for the era of A D 78, the name of the Sakas pre-ented itself and was given to it '

Ich bedauere, diesen Ausführungen keine Beweiskraft zubilligen zu können Die Annahme von der alles andere abhangt daß der Ursprung der Ara in Vergessenheit geraten sei, entbehrt jeglicher Begrundung Sie

Sakanrpatirājyābhisēkasamīvatsaresē atikrāntēju pai casu bateşu, kielhorn, List of Inscriptions of Southern India, Ar 3

<sup>2)</sup> JRAS 1910 S 818ff 3) Fbda S 823f

ist um so unwahrschemheher als Fleet selbst die Adoptierung der Ara durch die Astronomen in die erste Halfte des funften Jahrhunderts setzt also nur wenige Jahrzehnte nach 388 dem Jahre für das der letzte ksatrapa Rudrasımla III bezengt ist1) Warum sollten nun diese Fursten vergessen haben welchem Volke sie und ihre Vorfahren angehörten wenn sie sich auch spater mehr oder weniger dem Volke unter dem sie lehten assimiliert hatten? Im Gegenteil gerade diese Dynastie scheint den größten Wert auf die Pflege der Familientrachtionen gelegt zu haben. Auf den Munzen wird stets dem Namen des Leatrana der Vatersname hinzugefügt etwas was in dieser Zeit in Indien Leineswegs selbstverstandlich ist und in den Inschriften werden die Ahnen des regierenden Fursten zum Teil bis auf den Ururgroßvater angegeben\*) Oder warum sollten jene Astronomen nichts mehr über die Nationahtat der Stifter oder Fortsetzer der Ara gewullt haben namentlich wenn sie wie Fleet selbst und offenbar mit Recht annimmt entweder in Unavini oder in Bharukaccha lebten also in der fruheren Hauntstadt der Dynastie oder in einer Stadt die sicher zu ihrem Gebiet gehört hatte?

Ist aber die Annahme hinfallig daß man im funften Jahrhundert den Ursprung der haatrapas vergessen hatte so fallt damit auch die Theorie Fleets über die Entstehung des Namens der Ara. Aber auch abgeschen davon scheinen mir die beiden von Fleet angeführten komposita doch nicht zu genugen um zu beweisen daß die Sakas die Rolle die sie in den Traditionen der Hindus spielen im Grunde der Kurze ihres Namens ver danken Die Stelle der Inschrift Salayaranapalharanisudanasa ist völlig belangles. Wie Ficet scibst andeutet ist die Regel Pan 2 2 34 fur mehr ghedrige Komposita gar nicht oblig itorisch. Aus dem ersten Varttika zu der Regel geht deutlich hervor daß man auch Komposita wie midai golan thatungenh fur horrekt ansah man half sich mit der Erl larung daß das ein Kompositum aus medanga und santhatungra sei Dinach litte der Verfasser der Inschrift ebensogut auch 1 aranasakapalhava oder Pall arasa Layarana bilden können in Zeile 1 2 sagt er z B ebenso Himavatameru madaraparalasamasarasa wahrend er wenn er streng die Pannieischen Regeln hatte befolgen wollen Merumadarahamavata pavatasamasarasa hatte sagen mussen3) Außerdem durfen wir doch nicht vergessen daß die In solvati in Prakari est, alse Revela alse de alse Assanovation an Prakari del criscolor sind aber vielfach durchaus nicht dieselben wie für das Sanskrit Fs bleibt also als einzige Stutze für I leets Ansicht das Kompositum Salaya ranam im Mahal hasya zu Pan 2 4 10 In jener Regel lehrt Panini daß man Namen von Sudras die nicht ausgeschlossen sind (aniravasila) zu

<sup>1)</sup> Rapson Catalogue & CALIAS ") 7 B m Nr D6" me ner I ste

b) Man vergle che wie Sala im Kompos tina mit an leren lollsanmen r B in der Britatami tä behan leit i t. Frischt bald voran (13.9. 16.1. 18.6) ball in der Mitte (6.2.1) ball am In de (7.3.1.4.21. 17.29).

einem neutralen Dvandva komponiere. Der Ausdruck nicht ausgeschlossen' bereitet Schweinskeiten Im Mahäbhasya wird gefragt. Wovon nicht ausgeschlossen'? Antwort 'Von Äryavarta nicht ausgeschlossen Frage 'Was ist Äryävarta' Antwort 'Östlich von Ädarsa westlich vom Kalaka walde nördlich vom Himavat sudlich von Päriyätra' Erwiderung 'In dem Falle kommt Kiskindlagandhalm, Salavgavanam Sauryakrauñeam nicht richtig zustande' Aus dieser Stelle geht doch mit Sicherheit nur hervor, daß den Indern zu Patañjalis Zeit als fremde Völker, die damals außerhalb Äryavartas lebten die Sakas und die Yavanas bekannt waren Da die Regel mit der Stellung dir Glieder im Kompositum gar nichts zu tun hat so hatte Patañjali wenn in der Vorstellung der Inder ein anderes Volk mit den Yavanas verbunden gewesen ware ruhg den Namen dieses Volkes wihlen können. Wenn er gerade Sakayavanam an führt, so kann man daraus doch höchstens noch schließen daß die Sakas noben den Yavanas schon damals den Indern als die Hauptreprasentanten fremder Völker galten.

Fur die Zugehörigkeit des Castana und seiner Nachfolger zum Saka Volke lassen sich außer den Namen der Ara aber auch noch andere Tat sachen anfuliren Die Puranas kennen unter den fremden Dynastien die den Andhras folgen eine Dynastie von 18 oder 16 Sakas Welche Dynastie soll denn das sein wenn es nicht die westlichen Ksatrapas waren? Samu dragupta nennt in der Allahabad Inschrift als die Völker die seine Gunst durch Geschenke zu erlangen suchten die Daivaputra Sahi Sahānusāhis Sakas Murundas die Saimhalas und andere Inselbewohner. Welche Sakas waren dies wenn es nicht die westlichen Kaatrapas waren, Samudrsguntas Nachfolger Candragunta II machte der Herrschaft der Kaatranas end gultig ein Ende') Davon erzihlt Bana im Harsacarita (S 199f ) 'Der König der Sakas wurde als er in der Studt des Feindes mit der Frau eines anderen Mannes eine Liebschaft angefangen hatte von Candragupta, der sich als seine Geliebte verkleidet hatte ermordet. Ob diese roniantische Geschiehte wahr ist braucht luer nicht untersucht zu werden Jedenfalls ist luer wieder von einem Sakafursten die Rede der mit höchster Wahr scheinlichkeit mit Riidrasimha III dem letzten Kartrapa identifiziert werden muß

Wenn man Fleets Ausfuhrungen hest bekommt man fast den Ein druck, als ob es uberhaupt kenne Sakas im westlichen Indien gegeben habe Demgegenüber sehent es mir gut auf ein paar inschriftleile Zeugmisse linizuweisen In der Nasik Inschrift Nr 1135 meiner Liste wird Usavadäta, der Sohn des Dinka und Schwiggersohn des Nahapäna ausdrucklich als Saka bezeichnet<sup>4</sup>) Die Näsik Inschrift Nr 1137 ist eine Urkunde über die

<sup>1)</sup> Val Rapson a a O S CLff

<sup>1)</sup> Diff vor Sala in der Inschrift eine Lucke ist, kann an der Tatsacle nichts

Schenhung der Śakanikā') Visaudatā, der Tochter des Śaka Agnivarimman Die Nāsik-Inschriften Nr 1148 und Nr 1149 berichten von den Stiftungen des Śaka (oder Saka) Dāmacika Vudulka, eines Schreibers, des Sohnes des Visnudata, die Junnar Inschrift Nr 1162 von der Stiftung des Saka Āduthuma Daß vom Ende des ersten Jahrhunderts in Chr ab Śrikas im westlichen Indien saßen, ist danach zweifellos Ebenso zweifellos ist, daß Usavadata, der jedenfalls den spiteren westlichen Kattrapas nahesteht, wenn wir auch verwandtschaftliche Beziehungen zu Cistana nicht fest stellen können, ein Śaka war Dis alles sind gewiß nir sekundare Momente, die aber doch geeignet sind das Ergebnis, dis auf Grund anderer Tatsachen gewonnen ist, zu stutzen

Es fragt sich nun, ob sich auch über iene Übereinstimmung in dem Gebrauch des vs fur z hunaus Beziehungen zwischen dem 'Nordarischen' und der Sprache der Sakas nachweisen lassen. Man wird die Berechtigung, wenigstens diese Frage zu stellen, nicht bestreiten, wenn man den Charakter der 'nordarischen' Sprache bedenkt Dis 'Nordarische' ist unzweiselhaft, wie Konow neuerdings nachgewiesen hat?) cine tranische Sprache Aber diese Sprache ist mit unzahligen Lehnwörtern aus dem Indischen durchsetzt Es sind, wie das bei der Art der vorhegenden Texte begreiflich ist, größtenteils Worter aus der buddhistischen Terminologie oder Wörter für Dinge. die speziell indisch sind, wie udumbara 'Feigenbaum', Leattra 'Sonnen schirm', quattara 'qolra' usu Es gibt aber auch eine ganze Reihe von Lehn wortern die sich kaum in eine dieser beiden Kategorien einordnen lassen, wie z B kadana 'wegon' (Sk kriena oder vielmehr Pr "kriena, "kidena) l sana 'Augenblick', gyada, jada 'töricht', duslara 'schwierig', samaya 'Ver trng', salāva 'Rede' (Sk. samlāpa) rurana 'Wunde' (Sk. rrana) ataraña 'un dankbar' (Sk. akrtajija) usw. Naturlich können diese Wörter wie etwa die im Deutschen gebrauchten ver. Moment, stund, diffizil Kontrakt usu auf rem literatischem Wege eingedrungen sein. Leichter wurde sich diese massenabite Aufnahme undischen Sprachgutes aber doch erklaren wenn wir annehmen durften, daß das 'Nordarisch' sprechende Volk langere Zeit auf undischem Boden saß Das aber wurde für die Sakas zutreffen Nun laßt sich weiter zeigen, daß von den vorher erwahnten Saka Namen wenig stens zwei. I samolika und Ugaradāta Lauteigentumlichkeiten zeigen die ım 'Nordarıschen' wiederkehren 1 samotika 1aBt sich ohne Schwierigkeiten s on dem in usamassanda 'Frdboden' belegten usama 'Erde' ableiten Daβ em "ysamarat, die schwache Form von "ysamarant zu "ysamant oder, da au und o auch sonst in der Schreibung bestandig wechseln3) \*ysamot werden mußte wird durch das von Konow a a O angeführte keamauttätä 'Mitleid', das auf ein \*Isamaut ans \*Isamarat fuhrt erwiesen Dis la am Ende des Namens könnte auf Indisserung beruhen Der Name des Schwieger-

<sup>1) -</sup>anda 1st Femminsuffix

<sup>\*)</sup> Cot1 Gel Anz 1912 S 551ff \*) Leumann a a O 5 43f

sohnes des Nuhapāna erschemt in den Inschriften funfmul (Nr. 1131 bis 1135 meiner Liste) in der Form Usaradāta, einmal (Nr 1099) finden wir Usabha data, zweimal (Nr 1097 und 1125)1 Usabhadata Man hat diesen Namen gewöhnlich als Prakritform von Reabhadatta betrachtet Damit wurde sich Usabhadata das defektive Schreibung fur Usabhadatta sein kann, ohne weiteres vereinigen lassen. Schon in Usabhadāta macht aber die Lange des ā von dāta Schwierigkeiten, in datta pflegt sonst Verlangerung des Vokals unter Vereinfachung der Doppelkonsonanz nicht einzutreten. Nicht er klarlich aus dem Prakrit ist aber die Form Usaradāta, da liier auch noch ein Übergang von bh in a angenommen werden mußte für den sich kein Beleg beibringen laßt. Auch das s stört hier, es fallt schwer, es aus dem Streben nach Sanskritisierung zu erkhren, da man meht einsieht, warum dann nicht der ganze Name zu Rabhadat(t)a sanskritisiert wurde. Beruck sichtigt man weiter, daß Usaradata am haufigsten belegt ist, so scheint es mir klar, daß dies der eigentliche, und zwar ein nichtindischer Name ist, und daß Usabhadāta Usabhadata mehr oder weniger fortgeschrittene Prakri tisierungen sind Usaradāta aber laßt sieh aus dem Nordarischen' be friedigend erklaren. Die Sehwierigkeit die das i von usara bereitet, schundet wenn uir usava als nordarisches Lehnwort aus Sk reabha be trachton da intervokalisches bh im 'Nordarischen' regelrecht durch i ver treten wird wie audharma = Sk abhidharma zeigt. Ebenso ist das 8 cin ım 'Nordarıschen' gewöhnlicher Laut Duta aber ist im Nordarischen' belegt im Sinne von dharma Usaradāta wirde also einem Sk Reabha dharma entsprechen

Dinika der Name des Vaters des Usavadata gehört wahrschenhich zu av daena phil din Dies Wort ist im 'Nordarischen allerdings bisher micht belegt nach Analoge von kara Land ans ar \*kautra kina lleer' aus ar \*satnā mißte es \*dina lauten Tur Castana und Dāmaysada verning ich vorlantig keine Erklaring vorzuschlagen ebensoweng für Aduthuna') Der letztere Name ist aber trotzdem für unsere Frage von Interesse Wahrend alle anderen Saka Namen Castana und Dāmaysada nicht aus geschlossen deuthen tranisches Geprige tragen wurde nam Aduthuna wegen des zerehralen d zinnachst kaum für iranisch halten denn zerebrale Verschlußlaute sind außer in indischen Lehnwörtern den bis dahm be kannten iranischen Sprachen freind Das 'Nordarische' aber besitzt ob wohl es eine iranische Sprache ist, tatsichlich zerebrale Verschlußlaute oder wengstens Verschlußlaute, die den indischen zerebraleu Verschlußlaute oder wengstens Verschlußlaute, die den indischen zerebraleu Verschlußlaute werden konnten. Beispiele für d in einheinischen Wortern bieten bäda 'Zeit', hadā 'Tag' usw Wenn also Iduthuma Sakisch ist — und da sich 'Zeit', hadā 'Tag' usw Wenn also Iduthuma Sakisch ist — und da sich

Daß der in Nr. 1037 genannte Usal haddta mit ibm Fursten desse Namens identisch ist, ist all ribigs mel t sieber.

<sup>1)</sup> All ultigen Nam n ven Salar sind in hech

der Mann ausdrucklich als Saka bezeichnet und der Name sieher nicht indisch ist, können wir es kaum bezweisch — so laßt sieh der Schluß daß das Sakische mit dem Nordarischen identisch ist, kaum abweisen

Die Herrschaft der Sakas war wahrscheinlich nicht auf das westliche Indien beschrankt, wir finden auch im Norden, in Mathura und in Taksa silä Dynastien von Ksatrapas, die sieherheh Iranier und wahrscheinlich Sakas waren Das umfangreichste Denkmal dieser sogenannten nördlichen Ksatrapas ist die Kharosthi Insebrift auf dem von Bhagvänlal Indrau ent deckten Löwenkamtal von Mathural) Sie berichtet von gewissen Schen kungen die die Hauptgemahhn des mahak satrapa2) Rajula (Rājula) und vielleicht einige ihrer Verwandten an den buddhistischen Orden machten Die Inschrift enthalt die Formei sarvasa sakastanasas) muae. In der von Buhler herausgegebenen Arbeit Bhagvanlal Indrau's über die Inschrift\*) ist das ubersetzt 'in honour of the whole Sakastana' (S 540) In der Ein leitung wird bemerkt, daß Salastana für Salasthäna stehe mit dentalem anstatt des palatalen Zischlautes und Verlust der Aspiration des th (S 528) Das Wort bedeutet also 'das Land der Sakas' (S 530) Aus dem Umstand daß die Stiftungen zu Ehren des ganzen Sakastana gemacht wurden wird geschlossen daß die Stifter Sakas waren (S 531) Seitdem sind die in der Inschrift genannten Fursten und ihre Verwandten von den meisten Histo ril ern als Sakas bezeichnet worden. Es sind wenn wir von Prinzen die nicht zur Regierung gekommen zu sein scheinen absehen der mahälsatrapa Ranula (Ranula) sem Sohn der Lagrana Sudasa\*) (Sudasa) der Sohn \* der Hauptgemahlin Kharaosta der mahaksatrapa Kusulaa Padika der ksatrapa Meyaki Miyil a der Asatrana Khardaa Padika ist identisch mit dem Patika der Kunfernlatte von Tavila aus den Jahre 78°) die als seinen Vater den Asatrana Liaka Kusuluka nennt. Rajūla erscheint unter der Namens form Ratüvula auch in der Mora Inschrift Nr 14 meiner Liste sein Sohn unter der Namensform Sodasa") und mit dem Titel mahaksatrana in zwei Mathura Inschriften Nr 59 und 82 memer Liste von denen die erste das Jahresdatum 72 tract Von Rajūla Šodāsa und Kharaosta and uns auch Munzen erhalten die zum Teil für die sprachliche I rage wie wir sehen werden von Bedeutung sind

<sup>1)</sup> Zuletzt herausgegeben von F W Thomas Ep Ind IN S 135ff

<sup>\*)</sup> Ich gebrauche diesen und andere Titel in der im Sauskrit gebruiel lielen Form ohne Rucksicht auf die Schreibungen die in den Inschriften erscheunen In Theorem in Mit vollegen der De kenn hann Zeit unter in die vertreiben des diesen.

<sup>\*)</sup> Thomas schrebt sakrastanass: Ta kann kemem Zuchl unterliegen daß das angebhehe kra nur eine Abart des gewöhnlichen knist und ielt ziehe es vor, um Miß verständinsse zu vermelehe es durch ka wiederungeben.

<sup>4)</sup> JRAS 1894 S 525ff 4) Emmal such Sudisa

<sup>1)</sup> En Ind IV S 54ff

In Nr. 82 Somdisa das wahrschembeh nur andere Schreibung für Sodisa ist
 S 251 Ann. 5

stand, der die Inschrift tragt selbst das Obiekt der Stiftung ist. Niemand wird aber behaupten wollen daß das Löwenkapital die Gabe des Sarva sei Zweitens kommt die Verbindung eines Wortes im Genitiv mit puyae in den nördlichen Inschriften oft genug vor ich wußte aber nicht daß der Genitiv in dieser Verbindung iemals etwas anderes ware als der von puine abhangige objektive Genitiv Das Wort munae verlangt geradezu die An gabe des Gegenstandes oder der Person die verehrt werden soll sie kann nicht fehlen wie das bei der Auffassung Barths der Fall sein wurde<sup>1</sup>) Zu diesen formalen Grunden kommen sachhabe lunzu. Fleet verbreitet sich nicht über die Frage wer denn dieser Sarva eigentlich sein soll. Barth hat eine Antwort zu geben versucht. Er ist der Ansicht daß ein Teil der In schriften die den Stein bedecken erst in spaterer Zeit als das Kapital durch ein Erdbeben oder eine andere Ursache zu Boden gesturzt war von verschiedenen Leuten und bei verschiedenen Gelegenheiten eingegraben sei Einer dieser Leute soll Sarva gewesen sein. Barth laßt ihn entweder einen Söldnerfuhrer im Dienste eines undischen Fursten sein oder einen Kauf mann, der Pferde und Kamele über den Khaiber einzuführen pflegte oder sich vielleicht in Malhura niederzelassen halte oder schließlich einen ein fachen buddhistischen Pilger. Man wird es dem verehrten Verfasser, der so oft sein besonnenes Urteil in alinlichen Fracen bewiesen hat nicht ver ubeln wenn er hier auch einmal einen Flug ins Land der Phautasie wagt Wir haben nicht den geringsten Anhaltspunkt für die Annahme daß der Stein schon in alter Zeit am Boden lag und von gelegentlichen Besuchern zur Verewienne ihrer Namen benutzt wurde. Wenn das der Fall gewesen ware mußten sich nuch Inschriften in Brahm auf dem Stein finden denn die in Mathura gebrauchliche Schrift war die Brihmi und die Lowen Inschrift ist bis jetzt die einzige Mathur i Inschrift in Kharosthi die eben dadurch verrit daß sie von landfremden Leuten herruhrt \* Wenigstens aber mußte man dann doch erwarten, daß sich iene angeblich sniteren In schriften von der ursprunglichen durch die Schriftzige unterschieden Das ist meht der Fall. Die Schrift ist vieligehr durchaus gleichförmig und das schließt wie Thomas mit Recht bemerkt die Annahme von spiteren Zusatzen irgendwelcher Art aus. Die Große der einzelnen Buchstaben varuert allerdings aber das i t bei kharosthi Inschriften gewöhnlich ich brauche nur an die Zeda Inschrift zu erinnern deren erste Zeichen 8 cm hoch sind wahrend die letzten nur 3 em mes en. Auch die Auordnung der Zeilen ist ganz unregelmißig die Schriftzuge gelen zum Teil kreuz und quer uber den Mittelblock die beiden Löwenleiber und sogar die Unter seite Allem auch diese Unordning ist bei Inschriften die sich auf fromme Stiftungen beziehen wie zahlreiche Beispiele bewei en nichts Ungewöhn

<sup>1)</sup> Ich kenne keinen Fall wope jiwa od redas Prakritwert dafür alle nigebrauel t ware im Lich glaube vers el ern zu können daß jedenfalls in den ülten in Insel riften ken Fall de seer ich verkommit

daß auch das 'Nordarische' von a Stammen einen Nominativ auf a oder i bildet i)

Auch die Beurteilung der einzelnen Namensformen leidet unter dem Umstand, daß die Namen zum Teil prakritisiert sind oder wenigstens sein können Wenn das kha von Kharaosta, wie Thomas annimmt, durch Prakritisierung aus kas entstanden ist?), wurde der erste Bestandteil des Namens genau zum 'Nordanischen' stimmen, in dem arisch \*ksatra, nach Analogie von ksīra aus \*ksatra, pūra aus \*putra, \*ksāra lauten mußte Auch der Name Śodāsa (Śudasa, Śudasa) scheint sich durch die konstante Schreibung mit zerebralem da zum 'Nordarischen' zu stellen

Die Mutter der Stifterin heißt Abuhola Thomas bemerkt (En Ind IX. S 140), daß Abuhola zweifellos aus zwei Ghedern bestehe, abu, das in Affordiene wiederkehrt, und hola, einer Variante von hora, das in Spala hora, dem Namen des Bruders des Vonones, erscheint3) Thomas hat dieses hora weiter mit einem anderen Worte zusammengebracht, das in der Löwen-Inschrift selbst erscheint. Die Furstin machte die Schenkung zusammen mit einer Anzabl von Verwandten und atraffe fürena horakaparitarena 'mit dem Harem und der Begleitung von horakas Horaka ist kein indisches Wort Thomas meint, da ahura im Sinne von 'Prinz' gebraucht werde und da sich die Form hora in dem gewöhnlichen (sassanidischen) Namen Hormisdas finde, so liege kein Grund vor zu bezweifeln, daß dies die Be deutung des zweiten Teiles des Namens Abūhola sei und daß ihr horakāpari vara ihr 'Gefolge von Prinzessinnen (oder Damen)' sei Ich habe schon JRAS 1909. S 650f bemerkt, daß es weng wahrscheinlich sei, daß die Prinzessingen neben oder vielmehr hinter dem antahpura erwahnt wurden. und daß horaka vielmehr die Kurzform eines horamuria sei das in der Mänikiäla Inschrift<sup>4</sup>) vorkommt und hier dem Zusammenhange nach einen

<sup>1)</sup> Leumann a a O S 126

n de Sarnath Inschriften (Nr 925 und 926 mener Liste) und die verschiedenen Formen für den Namen des Stammes des Nahapana Keaberäte, Chaharata, Kha kharāta, Khaharata Ich bezweifle, daß das Strichelehen, das an dem r von Kharaostasa in A 4 erschent (in E I vermeg ich es meht zu erkennen), die Bedeutung h hat, wie Thomas anzunehmen genetet ist Auf den Munzen lautet der Name sicher Kharaosta

y JRAS 1906, S 20º hat Thomas Spalakora els 'Abura zum Schilde habend' crklart, man sollte aber doeh in einem solchen Kompositum den Namen des Gottes an ersten Stelle erwarten Justi, Iranisches Namenbuch, S 496, ließt hora unericlart

<sup>4)</sup> Diese Inschrift enthalt noch ein anderes Wort, dessen Lautform int dem "Nordanrichen" übereinstimmt, gewecht, Instr Plur von gewa = nordar gestid aus gestwa (Leumann a a O S 49) Da aber anlautendes is auch sonst in dem Dislekt des nordwestlichen Indiens zu g wird, so ist es wahrscheinlicher, daß die "Nordanre" die Form gezu und annaloge Formen, wie segaman, gegada, eben diesem Dialekt ent leinten, als daß in der Inschrift das Wort im "nordanischen" Gewande erscheinen sollte Die Inschrift enthält ferner zwei Fremdnamen auf i, die sich den vorher be sprochenen zur Seite stellen, den eines Sattapen, Feeth, und die einer Person, deren

Auch die Worte sariasa Salastanasa puyae können nur ein Teil der Schenkungsurkunde sein, und sie lassen sich nur dahin verstehen, daß die Schenkung erfolgte 'zu Ehren des ganzen Sakastana' Dann aber durien wir daraus, meine ich, auch den Schluß ziehen, daß die Stifterin und ihre Verwandten, die ihren Namen nach unzweifelhaft Iranier waren sich als Angehörige von Sakastana betrachteten oder, mit anderen Worten, Sakas waren Fur den mahaksatrana Kusulaa Padika und den ksatrana Meyaki Mivika, von denen nur gesagt wird, daß die Schenkung zu ihren Ehren (mune) erfolgt sei, und für den Isatrana Khardan, dessen Verhaltnis zu der Schenkung vorlaufig überhannt unklar ist, ist dieser Schluß allerdings nicht zwingend. Am nachsten heet es aber doch daß auch diese Personen die iedenfalls in nachster Beziehung zu der Familie der Stifterin standen Salas waren 1)

Die Namen dieser Sakas sind von Thomas, JRAS 1906, S 208ff und En Ind IX S 139f besprochen worden. Er sicht sie teils als 'iranisch', teils als 'skythisch' an Die meisten sind naturlich, da es sich um eine In schrift in einem Prakrit Dialekt handelt, in indischer Weise flektiert. Von mannlichen Namen findet sich der Gemtiv auf asa in Rainlasa, Kharao stasa, Khardaasa, Kusulaasa Padikasa (Mevakisa), Mivikasa Ein Instru mental nuß dem Zusammenhang nach in Hautgrang und, wie schon be merkt in Sudase, Sudase vorheren Der Nominativ geht auf o aus in Nauludo, kharaosto, Khalasamuso auf a in Khalamasa und Maia Daneben findet sich aber auch ein Nominativ auf i in Kalu. Neben Aalus steht hamuso Es kann kaum zweifelhaft sem, daß das ein prakritisiertes Kamus ist Auch der schon aufgeführte Genitiv Meralisa, nach prakritischer Weise gebildet wie Salamunisa (= Salvamuneh) laßt auf einen Nominativ Meraki schließen, der mit Kalus, Kamus auf einer Stufe steht?) Merals ist aber sicherheli ursprunglich ein a Stamm, und so darf man wohl daran erinnern,

liche Ort Busanara. Und ferner hat den næma machen lassen und ge-

schenkt zum Eigentum der Sarvästwades

Die zweite Stelle, die keine Beziehung zu der Schenkung zu haben scheint ist K L quariasa Budhatevasa utaena aumisa (uder aumita) was Thomas ubersetzt Trough the elevation of the acharya Buddhadeva, Ayumsa' Ich halte es für viel wahrschemlicher, daß utgeng einem Sk udgleng entspricht und daß der Satz entweder mit dhamadana (H 1) schloß oder ein Wort wie gegeben in dem vorlaufig ratselhaften aumusa oder aumuta steckt. Der Satz wurde sich also auf ihn Überenbe der Stiftung mit Wasser, d h unter Ausgießung von Wasser, beziehen. Was sonst noch zu diesem Satz gehört, wage ich allerdings nicht zu bestimmen \*

<sup>1)</sup> Die zweite Inschrift aus dem nördlichen Indien, in die man eine Lewähnung der Sikas zu finden geglaubt hat (Buhler, Fp Ind I 396 \ Smith, PDMG LAL, 5 404ff ) Nr 94 meiner Liste, enthalt diesen Namen meht. Die Lösung der Schwierighest hogt allerdings ganz we anders als we Fleet JRAS 1905 S 635ff sie sucht, wie ich an anderem Orte zu zeigen gedenke

<sup>1)</sup> An lere Formen was Augusta(of) Komusaa van Thomas als Genitiv zu August Komusă gefißt Ayımısa, mussen als zu unsieher beseite bleiben

Beamten bezeichnen muß, der etwas mit dem buddhistischen Kultus zu tun hat Dieser Terminus findet nun seine Erklarung vielleicht in einem 'nordarischen' Wort Leumann hat (a a O S 6) in höchst scharfsinniger Weise erkannt, daß hora (auch haura geschrieben, Nom hori) im 'Nord arischen' der Vertreter von Sk dana 'Gabe, Freigebigkeit' ist Steckt dieses hora in dem horamurta und horala der Inschriften, so ist zu erwarten, daß der Titel einem indischen Titel mit dang im ersten Ghede entspricht. Das scheint in der Tat der Fall zu sein. In der Manikiala Inschrift wird der General Lala, der den Stüpa errichtet, der horamurta in dem eihara des Leatrapa Veest genannt 1), in der Kunferplatte von Taxila erhalt Patika, der Sohn des ksatrana Linka Kusuluka, der eine Buddha Reliquie deponiert und ein Kloster stiftet, den Titel mahadanangte?) In der Löwen Inschrift mussen die horakas abnliebe hochgestellte Personen sein, die dem buddhi stischen Orden gegenüber die Stellung von 'Gabenherren' einnehmen und offenbar haben wir in den Namen in C-Er Kalui Nauludo, Kharaosto Khalamasa Mata, Kamujo, deren Aufzahlung doch einen Zweck haben muß die Liste dieser horalas, die an der Zeremonie der Deponierung der Buddha Reliquien teilnahmen<sup>3</sup>) Auch am Ende der Personennamen durfte ein Wort wie 'Gabe nicht ungeeignet erscheinen wenn man bedenkt daß von den westlichen Ksatrapas die Sanskritnamen angenommen laben, ungefahr ein Drittel Namen auf daman tragen, daß kaum etwas anderes als 'Gabe' bedeuten kann') Nun ist das Wort hora, das Leumann zu ved sahar und sanaruati stellt, soviel ich weiß, auf das 'Nordarische' beschrankt Sollte es daher in Zukunft gelingen den zweiten Bestandteil von hora murta im 'Nordarischen' in der Bedeutung 'Herr' nachzuweisen so könnten nicht nur die obigen Erklarungen sondern auch die Identitat des Nord arischen mit der Sprache jener Fremdherrscher als gesichert gelten, in den bisher veröffentlichten Textstucken habe ich das Wort nicht gefunden

Wir durfen aber die Möghehl eit nicht aus den Augen verheren daß horammita nur eine ungenaue Wiedergabo des fremdsprachlichen Wortes ist und daß uns dasselbe Wort in anderer Schreibung in drei Brahmi Inschriften Stand nicht angegeben ist hhyara\* Bede sind in indischer Weise ficktiert. Instr

1) JRAS 1910 S 666 1) Ep Ind IV, 8 56

Lechiena Khupaciena Gen Veelioa

3) Men komwte suit de 7 termatienen kommere died konsta nocht der Kurztvern von Inramurta sondern von konzpitkola Astrologe av des Vlahävastu III 178 belegt zit Allein dagegen spricht daß Astrologen in keiner anderen buddheitschen Inschriff als Teilnehmer an den Stiftung-terenousen erwahnt werden und daß die oben er wahnte Liste von Personenmenen dann unerhält zi bleben wurde.

9) Es und das adaman, Rudradâman, Satyad man Jundaman, Sanghadaman, Vandaman Jundaman, Satyadaman Bucktadaman in set Wald gerado on dâman nateati des gerochulerlen datte oder danno hat vellecht du Buckseth auf un tenhemselvis datte nates per vellecht du Buckseth auf un tenhemselvis datte nates per vellecht en Bünne gade Spielogodama vorlegt (på Rapson a a O S C1) es scheunt mut aber unnöglich, jene Namen als Komposita eines in dieseken und einer nichtindesslem Worte zu betrachten.

aus Mathurā vorliegt, die R. D. Bandyopādhyāya zuletzt herausgegeben hat1). Die Inschriften sind leider sehr nachlassig geschrieben und, nach den Abklatschen zu urteilen, die ich der Freundlichkeit des Herausgebers verdanke, stellenweise stark verwittert. Am deutlichsten ist das Wort, auf das es hier ankommt, in Nr. 127. Ich lese: danam visrasikasua Vala. mihirasua sahā putrena horamurndagena2). In Nr. 141 lautet das dritte Wort Vaggamahirāsua3), das letzte wahrscheinlich horamurdiagena. Das übergeschriebene r ist nicht ganz deutlich, aber doch wahrscheinlich, und am unteren Ende des vierten al sara ist ein Strich sichtbar, der dem ra das Ausschen eines Aha gibt\*) Daß aber nur ein zu gemeint sein kann, zeigt die dritte Inschrift Nr. 128, wo wenigstens das zu außer allem Zweifel ist. Hier sind die beiden Worter Lakamikirasia und wahrscheinlich horamurnadvagena zu lesen, das übergeschriebene r ist unsieher, aber möglich. Schon das Schwanken in der Schreibung des letzten Wortes verrat, daß es sieh hier um ein Fremdwort handelt, und eine der vorkommenden Verschiedenheiten findet sich gerade auf dem Gebiet des 'Nordarischen' wieder In den von Hoernle publizierten Siddhamätrkäs und ebenso in der Usnīsavnavadhāranī aus der Steinschen Sammlung<sup>5</sup>) steht regelmaßig nd an der Stelle, wo wir d erwarten sollten, wahrend in den 'nordarischen' Texten stets d geschrieben zu werden seheint\*) So wurde sich auch luer haramurndagena neben horamurdeagena erklaren. Die Schreibung haramurnadragena kann kaum etwas anderes sem als em nugeschiekter Versuch, die sehwierige und im Sanskrit nicht vorkommende Verbindung radra auszudrucken. Was das ta betrifft, so laßt sich solange die Etymologie des Wortes micht feststeht, nur sagen daß gerade diese u Diphthonge im 'Nordarischen' uberaus li jufig sind?) Horamurndi aga kann naturlich der Namo des Solmes des Vagamilira sein, in dem Falle ware es wold auf chura Mazda zuruckzufuhren Ebensogut kann man aber auch übersetzen 'die Gabe des risrasikas) Vagannlura saint seinem Sohn, dem horamurndvagas und, da es sich zweifellos um eine buddhistische Stiftungsurkunde handelt. horamurndraga dem horamurta und horala der anderen Inschriften gleich-

<sup>1)</sup> Journ Proc Beng As Sec N S Vot S 242f, Nr 8-10 - Nr 127, 128 and 141 momer Laste

<sup>2)</sup> Den Segenswunsch, der in atten drei Inschriften folgt, lasse ich hier fort.

<sup>3)</sup> Das i wird auch in dem Segenswutsche in den Sanskritwörtern deren und bharvatu donnelt geschrieben

<sup>4)</sup> Daher las Bandyopådhyåya Horamudkhatena

JRAS 1911, S 400ff Ich verdanke den Hamees auf diese Schreibungen Herrn Prof. Konow. Wahrschemhelt erklitt sieh so auch die Schreibung Somditsei (für Sonditsei) in der Vathurk-Inschrift Xr. 92 menter Lisse.

<sup>4)</sup> Ebenda S 467.

<sup>1)</sup> Leumann a a O S 40ff

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) l'idealila ((idealila in Nr. 128) scheint ein Hofamt zu bezeichneu; Dieyáv, 188 wiel von einem Brahman u erzahlt sie zijhä Pranzajili Kautilena hastima, ilbyrasopari videttella (UNS ristaliah), ristolilah) stilapula.

stellen \* Auch der Gebruch des fremden Wortes ware hier durchaus be greiflich, da der Stifter ja schon durch seinen Namen als Iramer gekenn zuchnet ist!)

Fur die Bestimmung der Nationalität der nördlichen Ksatranas kommt. wie schon bemerkt, noch ein Zeugnis in Betracht, das man bisher, soviel ich weiß, für diese Frage unbenutzt gelassen hat, die Legenden ihrer Münzen Die Gemahlin des Rajūla nennt sich in der Löwen Inschrift die Mutter\* des Kharaosta Von diesem Kharaosta besitzen wir Munzen, die zuletzt Rapson ausfuhrlich behandelt hat2) Die Vorderseite zeigt das Bild des Satrapen zu Pferde und eine Inschrift in griechischen Buchstaben XAPAHUICTEI CATPAREI APTA YEIY Die Ruckseite traet das Bild eines Löwen und die Inschrift in Kharosthi Schrift, chairanasa pra Kharaostasa Ariasa pulrasa, eine Munze hest Ortasa statt Artasa Die Kharosthi Legende ist völlig klar bis auf das pra, dessen Bedeutung bisber nicht festgestellt ist. Ich möchte es als Abkurzung von pratima (= pratima) erklaren 'das Bild des chatrapa Kharaosta, des Sohnes des Arta (oder Orta) Daß, streng genommen, diese Legende nur fur die Vorderseite paßt, scheint mit nichts auszumachen, da die Kharosthi Legende offenbar als Übersetzung der griechischen Legende gedacht ist. In der letzteren las noch Ranson den funften Buchstaben als M. daß es ein H mit dem Lautwert & ist, hat Floet erkannt 3) APTA YOY muß dem Artasa putrasa der Kharosthi Legende entsprechen. Die Form voc fur vioc ist in Griechenland seit dem vierten Jahrhundert bezeugt") und kommt wie Rapson zeigt, auch auf einer parthischen Munze des Gotarzes (AD 40-51) vor APTA schemt eine unflektierte Form zu sein Es ist sicherlich die Kurzform eines der vielen mit Arta gebildeten iranischen Personennamen Es bleibt der merkwurdige Ausgang der beiden ersten Formen auf El, der bisher unerklart geblieben ist. Es kann wohl nicht zweifelhaft sein, daß El in dieser Zeit den i Laut bezeichnet, die Formen,

<sup>1)</sup> Speziell 'nordansch' ist der Name aber meht, da wir nach Analogie von Agiru usw mira austatt minra erwarten mußten Anderseits ist aber auch gerade bei einem Wort wie minra die Futlehnung aus einem Dialekt in den anderen leicht begreiflich.

<sup>\*</sup> JRAS 1905 S 792ff De Bedenken Behlere gegen die Identifinerung des Ahmenota der Insehrift nut dem Sharaosta der Wunzen and von Bapson besprochen kontroller in besprochen der Buller enfahrt die Verschiedenheit der Namenoforms durch Bapsons Lesung und die nachber erwalnte Entdekung Fleets hanfallig geworden \* Jauch die zweits Schwierigkeit ist, wie nur selbent, selben durch Rapson gleets worden \* Fast allerdangs kunn duran zu zweifels, ande die Stiftenn in der In sehrift die erste Gemahlin des modalgatzeps Rapilla und die Mutter die geworden Khapson der Grin der Schwiering der Schwiering der Mutzen als die Schwierin der Arta oder Orta beziehnet durch des Worten der Inschrift gelt aber, wie Rapson bervorgehoben hat kleineweis bervor, das Kharaosta auf den Stiften hat kleineweis bervor, das Kharaosta tes Sohn des Raplaw auf er kann sehr woll der Sohn der Andasa Aksa aus einer Iruberen Ebe seu ]

\*\*J. JRAS 1907, S 1929 1041ff\*

<sup>1)</sup> Blass, Aussprache des Grechischen . 8 50

Gegen die Identifizierung des 'Nordarischen' mit dem Sakischen scheint nun aber eine gewichtige Tatsache zu sprechen. Der Name des Kaniska erscheint in den griechischen Minzlegenden bald im Genitiv als KANHPKOY, bald im Nominativ als KANhPKI, der des Huviska, wie es scheint, stets im Nominativ als OOHPKE, OOHPKE, OOHPKO1) In einigen Inschriften von Mathura, Isapur und Sanci, Nr 21, 69a, 72, 149a, 161 meiner Liste, werden Kaniska, Vasiska und Vasudeva mit dem Titel sahi bezeichnet. Das Wort steht stets unmittelbar vor dem Namen und außer in 72 hinter decamitra. In 21, 69a, 161 ist es unflektiert, in 72 erhalt es die Sanskrit Nominativendung, obwold der Name im Genitiv steht (suhir-Viāsuderasua), in 149a erseheint es im Genitiv, flektiert wie ein Sk i Stamm (saher Vrūstskasya) Auf den Munzen fuhren Kaniska, Huviska und Vasudova ferner den Titel PAONANO PAO. In der Inschrift des Samu dragupta zu Allahabad erklart der König, daß er geehrt werde Daira putrasahı suhānusāhı Šaka Murundash Dasvaputrasāhı geht sicherlich auf die Kusanas die allein den Titel deraputra, und zwar, wie wir salien in Ver bindung mit sahi fuhrten, die eben erwähnte Munzlegende macht es wahr schemlich daß der ganzo Ausdruck darramitrasahisahanusahi auf sie zu beziehen ist. Wir haben also in den Inschriften und Minzlegenden der Kusanas einen Nominativ Sing auf i einen Genitiv Plur auf anut) Das sind genru die Endungen die wir im 'Nordarischen' bei a Stainmen in den betreffenden Formen finden. Es ist das Verdienst A von Stael Hol steins, zuerst auf diese Tatsache hingewiesen zu haben?) Er hat da die Kusanas Tukhāras waren daraus den Schluß gezogen, daß der 'nordarischen' Sprache die Bezeichnung tocharisch' zukomme Ich glaube daß dieser Schliß nicht zwingend ist. Erstens ist damit schwerlich der bekannte Kolophon der Mutreyasamiti zu vereinigen auf Grund dessen die fruher sogenannte 'Sprache I' 'tocharisch' getauft worden ist. Zweitens finden wir unter den zahlreichen Namen von Gottbeiten, die auf den Munzen der Kusanas erscheinen, auch nicht einen einzigen mit der Endung : Die Übereinstimmung mit dem Nordarischen' beschrankt sich also auf den Titel und die Endung der Namen Wenn es aber richtig ist, daß die nörd hehen Ksatrapas Sakas waren und ihre Sprache das 'Nordarische war, so wurde sich jene Übereinstimmung ohne Schwierigkeit aus den historischen

lautet dort Tagu das em mittehram el es Tire (oder Tiri) wed riibt, man ver gleeche dannt armen Tri, den Namen d » verten armenischen Monats, aus Tiri und xiarammenech fire oder Eiri (Berun Chronol S 41, وحبري 18, وحبري 17. Die Monats und Tagnamen ersehemen im Iranischen im Genitis, da måh und riibüh zu ergunzen sind vigt das biröze im Geldners Avesta Ausgabe II, 2001.

An ler > Varianten die für ungere I rage keine Rollo spielen übergihe ich
 Das griech ische ANO kann für ömi stehen wie BOAAO für Buddia zeigt

<sup>3)</sup> Tochar, ch und die Sprache II Bulletin de l'Academie Impériale des Sciences de St Pétersbourg 1998 S 1367ff

Verhaltnissen erklaren lassen. Wie man auch über die genaue Zeitbestimmung der nördlichen Ksatrapas denken mag sicher ist daß symthche In schriften aus ihrer Zeit, in Brahmi wie in Kharosthi alter sind als die In schriften aus der Zeit des Kaniska und seiner Nachfolger. Wenn also die Palaographie in chronologischen Fragen überhaupt mitzusprechen lint, waren die nördlichen Ksatrapas die Vorganger der Kusanas im nordwest lichen Indien. Dann aber sicht nichts der Annahme im Wege, daß sie die Titel der Sprache ihrer Vorganger entlelnten und im Zusammenhange da mit auch die Namen nach Art dieser Sprache flektierten so wie sie sie in den griechischen Munzlegenden mit griechischen Endungen versahen.

Es wird niemand einfallen über die Fragen die lier behandelt sind, sehon jetzt ein definitives Urteil zu fallen. Die Hypothese die inbrigens schon A von Le Coq angedeutet hat 1) daß das Nordwische' die Sprache der Sakas sei, scheint mir indessen so gute Grunde für sich zu haben daß ich mich für berechtigt hielt sie dem Urteil der Iransten zu unterbreiten Es freut mich auch mittellen zu können daß wenigstens der Punkt, von dem ich bei der Untersuchning ausging jetzt völlig sicher steht. Von Herrn D. R. Bhandarkar erhalte ich soeben Abklatsche der vor einigen Jahren in Andhau gefundenen Inschriften des Rudrädmunt! In allen dieson ist der Naine des Vaters des Castana vollkommen deutlich 1 sämotika 3) ge schrieben nicht Ghamotika

# Die Pranidhi-Bilder im neunten Tempel von Bazaklik.

In dem neunten Tempel von Biziklik bei Murtuq<sup>4</sup>) waren die Wande des Korridors der um die Cella herumlanft umt funfzelin gewältigen Bildern gesehmickt die die Pranidhiearyä des Bodhisattva unter fruheren Biddhas darstellen Solche Pranidhi Bilder sind in den Höhlen von Turfan und ins besondere von Bazaklik inberaus hinfig eine genaue Wiederholung des ganzen Zyklus scheint aber nur in dem Tempel Nr. 4 vorzukommen<sup>4</sup>) Die Malereien die sich jetzt suntheh im Berliner Museum fur Völkerkunde befinden sind bis auf zwei Bilder ausgezeichnet erhalten. Vorzughehe Re

<sup>4)</sup> JRAS 1909 S 318 Some fragments in Gupta uriting and in the language termed by Leumann Sprach. II, and which I suppose to be in consequence of geographical and Instorical considerations, the lost language of the Saka, were also found here.

<sup>2)</sup> Nr 964a meiner Liste

<sup>3)</sup> Die Lange in yst sel eint mir nicht gegen die oben vorgeschlagene Etymologie zu sijrelten. Ind in Inschriften wird stets auch Cafanag geschre ben. Wahrscheinlich ent prach der Vokal im die reisten Silbe die beiden Namen nicht genau dim samitja a die Indischen und raan seltwankte daler zwischen die Bezeichning durch a und al.

<sup>4)</sup> Die Zahlung geht auf Crunwed I zuruck. Alibu I linstische Kultateiten in Chinesisch Turkistan. S. 259f

<sup>1)</sup> Crowsed La a O S 237ff

produktionen der dreizehn vollstandigen Bilder hat A. v. Le Coq in seinem schönen Werk 'Chotscho' auf Tafel 17—29 gegeben<sup>1</sup>)

Nach oben wird jedes Bild sowohl im vierten wie im neunten Tempel durch eine weiße Tafel abgeschlossen, die zur Aufnahme einer Inschrift bestimmt war, eingetragen sind die Inschriften aber nur im neunten Tempel Sie sind in zentralasiatischer Brähmi geschrieben und in Sanskrit abgefaßt und lauten folgendernaßen?

- ı || upasthıto brahmanena Mahendro lokanāyakah yyentākakarmanā gafndhasf(h) kālenagarūnā tathā usharam krtvā sarvas ca upasthānas nemantreta — ||
  - 2 || Tamonfujdo mahabhago rajabhūtena pūjitah nūnaratnavictirena tulena pratspāditah — ||
  - a || tatrawa nagare ramye Sıkkınāmā yasasırlı sambuddhāk sresthibhulena rahāras munto mavā — ||
- 4 || Asemamkaro narādītyo rājabhutena pupitah yyentākakarmanā gandhai(h) kalenagarunā tathā
- vihārānam sahasrais tu sastibhi sa nimantritah ||
  5 || narendrena mayĀnanda Simha simhaparakrama
- cchairena rainadandena punto narapfu]i gavah ||
- s || hastyasiena suvarnena naribhi ratnamuktibhih sannam Jinanam pujartham udyanam éresthina krtam --- ||
- 7 || dretra Drpamkaram buddham dyutimantam yasasvinam nilapadmai pujitavām saptabhir mānaras tadā divitivāsamkhevāva(sana)
- s || pujito maniratnena Sunetro lokanayaka
  vihārena ca ramuena šrevihibhulena me tadā ||
- || rājña sulaham abhuran purvam anyāsu jatisu bhr(ata)ram Ratnaśikhi sundipataila upasthitah — || prathamāsamkheyarasana ||
- 10 || Uttaro mānasobhūram kāšyapa drspadottame
- n s alavaca śruteń pracrajynyń krta match trteydsamkheyasarvagunabhyńsówasanak ||
- 11 || Y äsisthasyagamanam sintirä seethi pritimana bharan maganam mandognteä os erkaram karagumg aham 12<sup>3</sup>) || reibhüto hy upatistham [S] trelokanayakam
- valkalena manāpenacchadīto nā maya
- 14 || Ar girasamm aham drştvā nadidiram upāgatam sarthavāhena me nāvā nadyām uttarito munim — ||

<sup>1)</sup> I gl. auch die Finleitung ebenda S 14ff. Finzelne Stucke aus den Prandhe bildern des vierten Tempels sind auf Tafel 36 und 37 reproduziert.

Celesen nach den Originalen Priganzte Birchstaben and in runde beschädigte in eckige Klammern gesetzt

<sup>2)</sup> De Aufschrift des zwölften Billes ist nicht erhalten

15 || [vidhi]rat pūjīta buddh(o) [puna 1] manorathah] dharmarājua[m] ca me (prāpiam rā)jahhūtena kraddhavā — ||

Das richtige Verstandnis dieser Verse vermittelt uns ein Text, der uns als ein Abschnitt des Mahavastu überliefert ist, ursprunglich aber sieherlich ein selbstandiges Werk war2), das Bahubuddhasütra (My III. 224 bis 250) Der Inhalt ist folgender. Der Buddha teilt zu Śrāvasti im Jetavana dem Ananda mit, daß er beschlossen babe, drei Monate lang mit einem einzigen Topf<sup>3</sup>) Almosen versehen nach Art der früberen Buddhas zu leben4), er moge Sorge tragen, daß niemand ihm nahe. Der Buddha führt seine Absicht aus, und als er sich nach Ablauf der drei Monate wieder zeigt. wird er von Ananda begrußt und erklart ihm, er habe in der angegebenen Weise einen Kalpa oder den Rest eines Kalpa zubringen können, denn das sei die Eigentumlichkeit auch der fruheren Buddhas 'Damals, Ananda, vor unzahligen Zeiten, vor unermeßlichen, unzahligen Zeiten war ein Tathagata, ein Arhat, ein vollkommen Erleuchteter, Indradhvaja mit Namen. Zur Zeit des Indradhyaja aber, Ānanda, des Tathāgata, des Arhat, des vollkommen Erleuchteten, wareme Residenzstadt, Indratapanä mit Namen ' Diese Stadt wird in großer Ausführlichkeit nach dem üblichen Schema beschrieben An die Beschreibung schließen sich em paar Verse über Indradhyara, die inhalthch nichts neues bringen. Es folgt eine Liste von weit uber hundert Namen von Buddhas, von denen jeder seinen jedesmaligen Nachfolger verkundet hat (vyākārsīt), sie reicht von Indradhvaja bis auf den historischen Buddha und den kunftigen Buddha Maitreya Die eintönigen Formelreihen werden nur gelegentlich durch ein paar Strophen, die die Angaben über einen Buddha rekapitulieren oder erganzen, und durch Stadtbeschreibungen nach dem Typus der Beschreibung Indratapanäs unterbrochen So wird bei Sirasāhvava Puspāvatī geschildert, bei Supātra Abhavanura, bei Sudarsana Devanura, bei Sakvamuni, der aber nicht der historische Sakvamuni, sondern einer der beiden Vorganger gleichen Namens ist, Sımhapuri, bei Dipamkara Dipavati, bei Maitreya Ketumati

Dann geht die Erzahlung in Versen weiter<sup>5</sup>) Der Verkunder der Buddhas bis auf die Gegenwart<sup>5</sup>), der Lenker der Menschenstiere von

i) puna ist micht ganz sicher i) Vgl aber Anm 5

<sup>3)</sup> ekapındapätrena, richtiger ware ekapındapätena.

<sup>4)</sup> purimakānām tathāgatānām vihārehi viharisyam

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ich halte es fur sehr wahrscheubeh, daß dosser metrasche Teil erst nach tragheh imt dem vorangehenden durch den Enssehub der ersten Strophe verbunden ist, aber dieses Verbindung muß sehon vor der Aufnahme des ganzen Abschnittes in das Mv. hergestellt gewesen sein, da soust der Titel Bahubuddhasütra am Ende des prosauschen Abschnittes stehen wurde.

<sup>\*)</sup> Senart hest dranditabuddhänäm, die Handschriften haben dramditänäm buddhändm, dranditäm buddhändm, was alles keinen Sinn gibt. Ich vermute diaditobuddhändm; dradito ist halber Ardhamägadhismus für ydvadito, vgl did ite in Asokas Saulenediki IV.

Indradhvaja bis auf den kunftigen Matreya, der Lehrer strahlt wie die Sonne Den majestatischen Vannkowen, den Jina, der die Luste besegt hat, fragt Änada am Askärkma "Wunderbar ist der Ruhm des Erhabenen, wunderbar sein Ruf in den zehn Himmelsgegenden! Welche Tat tat der Erhabene, daß er in der Welt samt der Götterwelt strahlt? Der Buddha gibt ihm den Grund an er strahlt uber alle Götter und Brabmr-Welten in univergleichlichem Ruhm weil er die fruheren Buddhas geehrt hat (salkrid mayā) Diese fruheren Buddhas werden mit Namen aufgezählt, es sind mir die letzten vierzehn der vorhergehenden Liste, von Diprimkara bis Käsyapa Es folgen wertere Ausemandersetzungen des Meisters über die Zeit und die Lebensdauer dieser Buddhas, über die Etymologie ihrer Namen, über die Kaste, der sie angehörten, usw. Dann gibt der Meister die

caturmahapathe distva lokayyestham Dipamkaram | jatılam prastave hesto bodhim praethento anuttaram !! grahetvāna krtāmjals | sularnapuspam Sariabhibhum okiresi bodhim prarthento anuttaram !! hemapındasamlasam puspam grahetia puspana ampalim Padumuttaram colore ham bodhim prarthento anuttaram Atvuccagami bhagavām lokasya anukampako 1 hiranuena okire ham bodhim prarthento anuttaram || Yasottaram mahābhāgam blisksusamahanuraskriam upāsanena pratimāne bodhim prārthento anuttarām gamdhām grahetvā surabhıgamdhā mahārahām | Sākyamunım okire ham bodhim mārthento anuttarām | susarnarūpuavasdūruam graketeana krtamals 1 Arthadarsım olure ham bodhım mürthenta anuttarüm Tisuam caham lalanatham sammulha ham alhertare pratyutpannaprayogena bodhim märthento nuttarum Pusyam caham samapanno samhreto prampalikrio namasyamano asthasi bodhim prarthento nuttaram Vipasyım destvä ügatam pürnamäsi va candramam annam prastare mürge bodhım prarthento nuttaram Selhinain lokarthecaram bheksusamahamiraskriam 1 tarpesi khādyabhojuena bodhim prārthento nuttarām [] l isvabhuvam ca maharhehs curarehs sasravakum äechädaye samprahysto bodhim prärthento anuttarüm || tribi ca lokunātheki brahmacarnam care aham l kāsvavo mām 119ākārsī bodhim prāpsyasi anuttarām

Die letzten acht Strophen beziehen sich auf die Lange der Zeit, die der Messter als Bodhisattva durchlebte, bis er endlich die Bodhi erlangte "bosprach der Eriabene und die Welt der Götter, der Menschen und der Dimonen freute sich über die Bedie des Erhabenen" "Zu Profesit das Bahubuddhasütra".

Es kann danach wohl keinem Zweifel unterliegen, daß die Aufschriften der Bilder ausgewahlte Verse aus einer zweiten Rezension des Bahubuddha sütra sind 1) Sie unterschied sich von der des Mahayastu in den Namen der Buddhas. Von den in den Rilderversen erhaltenen alf Namen Lehren uur funf im Bahuhuddhasütra des Mahavastu wieder. Sillin als Name verschiedener Buddhas 235, 2, 240, 7, 249, 3, Dipanikara 239, 11, 248, 3, Sunetra 235, 10, Kāšvapa 240, 9, 249, 8, Angirasa 239, 5 An und für sich ist diese Verschiedenheit von geringer Bedeutung, denn gerade in den Namen der fruheren Tathägatas geben die Texte der verschiedenen Schulen weit auseinander. Die Phantasie hatte hier ein unbegrenztes Feld der Mög lichkeiten vor sich, und sie hat sich mit ungezugelter Wildheit darauf getummelt. Ich vermag zur Zeit wenigstens noch der im Bahubuddha sütra des Mahayastu fehlenden Namen an anderen Stellen des Werkes oder in anderen Quellen nachzun eisen. Ksemanikara findet sich Diviáv 242f , Simha My II, 354, III, 279, Sukhāvatīvvuha 3, 42 (kurzere Re zension 15), Ratnasikhin Divyav 62ff Mahavyutp 2, 162) Die Bilder verse lassen aber auch eine Verschiedenheit in der Lehre von der Prani dinearya und dem Vyakarana erkennen. Nach dem Bahubuddhasütra des My hat der Bodhsattva die Pranidlucarya unter funfzehn Buddhas aus geubt, von denen der erste Dipamkara war. Das Vväkarana hat er nur von Käsyapa empfangen Auch nach der Lehre der Vibhayayadıns fand seine erste Pranidhicarya unter Dinamkara statt, er hat sie aber dann noch unter 23 auderen Buddhas wiederholt und von allen das Vyākarana empfangen\*) Wieder anders muß die Lehre gelautet haben, die deni Dichter der Bilderverse bekannt war Das ergibt sich vor allem aus den Bemerkungen die sich hinter den Versen 7, 9 und 10 finden Über ihre Bedeutung kann kein Zweifel herrschen Im Dharmarucyavadana des Divyavadana lesen wir S 242 prathame 'samkhueue Ksemankaro nama

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Als eine dritte Rezenson könnte man den Buddhavinusa des Pala kannisis bestechten, die Grunddies des Werkes is Ledenfald steeselb. Der Buddha is list berichtet über die fruiteren Buddha und gibt im jedem einzelnen Falle an in welcher Weise er ans vereicht und wie er von ihmen das 3 välakrana empflagen hat Im ein zelnen steht über der Buddhaarnsa den Bil bruveren doch fermer. Der tritt dar Buddhaarnsa den Bul bruveren dech fermer. Der tritt dar Buddhaarnsa den Bul bruveren dech fermer. Der tritt dar hat der der Buddhaarnsa kalle nig der Buddhaarnsa kalle nig der hat hand der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa kalle nig der hat hat der der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat der Buddhaarnsa hat

<sup>3)</sup> Siklim Dipamkara Kasyapa kommen bekanntleh ubernil vor Sunctra wird im Mv auch II, 355 III 229 erwähnt und ist wohl imt dem Lalitavi tara 5 genannten Sulceana identisch

<sup>5</sup> Buddina amaa, Andanakarta Durend (1st I. 2f) bein unbeconder \$1.5 \$45\$ peans point keep Dipendardooloo depart to some air sp. tars. Buddin obestus. Teens santid Bidhasatassa syllomunas n athi. Tattha unbalam Dobbasto Demikraddinan cantroloopia Buddinan santid oddi. Gran keep dispensionahashastidhikhan cattir. aamal syylin dyate. It. Dipendardinan contrasting buddinan and buddinan dipensional dispensional dispensionahashastidhikhan cattir.

tathāgata loka utpannah. S 246 idam mama prathame 'samkhueya etasya Dharmarucer darsanam, durine Dipankaro nama samualsambuddho loka utpannah, S 253f etad dritine 'samkhuene asna ca Dharmarucer mama ca darsanam. S 254 tasmād apy arvāk triiye 'samkhyeye Krakucchando nāma samualsambuddho loka utpannah. S 261 1dam mama trijuc 'samlhueue 'sya Dharmarucer darsanam, S 262 yātac ca mayā bhik savas tribhir asamkhveyark sadbhrh pāramstābhr anyars ca duskarašatasahasrar anuttarā samual sambodhih samudānītā tārad anena Dharmarucinā vadbhūvasā narakatırıaksu ksanıtam Die Bemerkingen in den Aufschriften bedeuten also Ende der ersten, bzw zweiten, Asamkhyeya-Periode, Ende der Übung aller Tugenden in der dritten Asamkhyeya Periode, und es ist sehr wohl möglich daß auch sie direkt aus dem Originalwerk übernommen sind. Aus den angefuhrten Stellen des Divaradans geht ferner hervor, daß man bei den Sarvästivädins drei Asamkhyeya Perioden unterseined, also genau so wie in den Bilderversen. Nun sind in den Wandmalerien funfzelm Buddhas dargestellt. Es ist demnach wahrscheinlich, daß man aus ieder Periode funf wahlte. Die Anordnung der Bilder ergibt sieh aus der beigefügten Zeichnung



Die erste Periode sehheßt nach den Aufschriften mit 9 die zweite mit 7 die dritte mit 10 Die Enden der Perioden stoßen also genau in der Vitte des Korridores zusammen. War die Anordnung wie es doeh sehheß heli das wahrscheinhehste ist symmetrisch so können nur 1 2 4, 5 9, dann 3 6 8, 11 7 und endbeh 13 12 15 14 10 zusammengehören d h Mahendra Tamounda Ksemamkara Simha Ratnasikhin gehören der ersten Periode an Siklim einer der seehs Jimas Sunetra, Väsistha Dinamhara der zweiten b. , die beiden Buddhas deren Kignen verloren sind. Angirasa und Käsyapa der dritten Der Symmetrie wegen ist der letzte Buddha der zweiten Periode in die Mitte gestellt Die Ergebnisse stimmen. soweit es sieh inn Ksemamkara und Dipamkara handelt, mit den oben angefuhrten Angaben des Divyavadans überem. Auch für Kasyans ist. die Stehe richtig da er nach dem einstimmigen Zeugins aller Schulen der unmittelbare Vorganger des historischen Buddha ist und er naturlich. wenn drei Asamkliyeya Perioden unterschieden werden, am Schlusse der dritten Periode erscheinen minß Aber auch wer der vorgesehlagenen Anordning und den daraus gezogenen behlussen meht zustimint, wird zugeben müssen, daß nach der Lehre die der Dichter der Bilderverse kannte. die Pranidhicarya nicht erst unter Dipamkara begann, sondern schon unter

den Vorgangern dieses Buddha geubt wurde. Das beweist unwiderleglich die Bemerkung daß Dipaml ara ans Ende des zweiten Asamkhyeva, Ratna sikhin aber schon ans Ende des ersten Asamkhveya gehört. Über die Lehre vom Vvåkarana ist aus den Aufschriften nichts zu entnehmen, wenn wir den Bildern selbst trauen durfen, so fand das Vyakarana in allen Fallen statt, wo die Pranidhicarya geubt wurde. Auf den meisten Bildern ist der betreffende Buddha dargestellt, wie er sich dem gabendarbringenden Bodhisattva zuneigt und dabei die Hand in lehrender Stellung erhebt. Es kann also keinem Zweifel unterliegen, daß luer der Akt des Vyakarana dargestellt ist der naturlich unmittelbar auf die Pranidhicarya folgt, aus den wenigen Fallen wo die Darstellung weniger deutlich ist ist sicherlich ein Unterschied im Dooma nicht zu erschließen. Die Zahl der Bilder ist funfzehn. Es ist vielleicht kein Zufall, daß diese Zahl mit der Zahl der ım Bahubuddhasütra des My gelehrten Pranidhicaryas übereinstimmt, man wurde dann in der Malerei an der alten Zahl festgehalten haben. Sicher ist das aber nicht, denn wir finden andersvo auch Gruppen von 2, 6, 8, 14 und 16 Pranidlu Darstellungen1) Gar nichts ist aus der Zahl der Bilder naturbeh fur die Zahl der Pranidhicaryas zu entgehmen, die in dem Werk. dem die Verse entstammen behandelt waren. Jenes Werk kann viel mehr derartiger Legenden enthalten haben und das ist sogar wahrscheinlich Daß man fatsachlich spater die Zahl der Pramdhierryas weit über fünfzehn oder vierundzwanzig kinaus vergrößerte ergibt sich aus den Geschichten ım Anfang des Maliavastu (I, 34-63) so wirr sie auch im einzelnen sind Hier wird nicht nur von der Pranidhiearsa unter einzelnen Buddhas er zahlt auch unter solchen die in dem oben besprochenen Bahubuddhasütra meht vorkommen") der Ruddha ernnert sich hier auch der Verehrung die er Tausenden und aber Tausenden von Buddhas in früheren Geburten erwiesen hat mit der Absicht Lunftig die Bodhi zu erlangen

Die Verteilung der Buddhas auf drei Asamkhyeya Perioden in den Bilderaufschriften ist vher noch weiter von Bedeutung. Wir linben gesehen, daß sie genau mit den Angaben des Divyāvadāna stimmt. Dis ist imm 80 wichtiger, als die Texte anderer Schulen andere und zum Teil direkt danut

<sup>1)</sup> Grunwedel a a O Index unter Prandh Bild r

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Von den im Bahabsuhllassitra genannten Buddits kommen hier nur Schabhibn (36ff) und Salyamun (47) vor, aber die Angaben über it. Dirbringung stimmen meht Auch wird hier die erste Franillicarya unter Salyamun verlegt (48) die alte Leiter sis also auch hier aufgegeben. Beneckenswert ist daß auch hier bes Salyamun die typ sehe Stalit is schreibung eungescholsten wird (47. Salyamuningsthalts punch Mid timudigal) jama kapilaroatum nämen sagram visiorena) ind daß auch hier der Titel Bahubuhlähassitra erschut (64 in der Midderatungalahan Bahubuhlähassitra erschut (64 in der Midderatungalahan Bahubuhlähassitra erschut (64 in der Midderatungalahan Bahubuhlähassitra erschut (64 in der Midderatungalahan Bahubuhlähassitra erschut (64 in der Midderatungalahan Bahubuhlähassitra erschut (64 in der Midderatungalahan bahubuhlähassitra erschut versturmnett in Anfall rung die Titels zegt aber dieß die Prandlikearsa von alters her jüre Stelle im Balabuhdlähassit in 1 tite.

in Widerspruch stehende Angaben enthalten. Im Bahubuddhasūtra des My wird ebenfalls besonders in den eingestreuten Strophen, eine gewisse Gruppierung der Buddhas versucht aber sie ist eine ganz andere, und von Asamkhyeva Perioden ist überhaupt nicht die Rede Auch sonst heißt es ım Mı, wo die Zeit eines Buddha angegeben wird nur daß er vor unermeß lichen unzahligen Kalpas lebte, so z B von Sakvamuni (I 47 1/0 asamlhucuā lalvā vam Šālvamunih loke udavudi), die Geschichte unter Sarvabhibhū smelte vor 100000 Kalpas (I 35 kalpana śatasahasram), Dinamkaras Vater Aremat lebte aparimite asamkhueue kalne (1 193) Ing Buddhayamsa des Pali Kanon aber wird z B die Geschichte des Dinam kara der nach den Aufschriften und dem Divyavadana im zweiten Asam kliyeya lebte, ausdrucklich 4 Asamkliyeyas 100000 Kalpas zuruckdatiert (II 1 kappe ca satasahasse ca caturo ca asamkhiye)1) Solche Spielereien mögen uns ein Lieheln abnötigen, sie sind aber nicht gleichgultig. Wir durfon aus der Übereinstimmung der Bilderverse mit dem Divyavadana schließen daß jene Verse und naturlieh auch die Bilder selbst von An gehörigen der Schule herruhren in der der Text des Divyavadana ent stand d h der Sarvastivādins2) Das Ergebnis ist meht unerwartet Huen tsang kennt am ganzen Nordrand der Tarmiwuste nur klöster der Sarvästivadins, und die Handschriften die in dieser Gegend gefunden sind schemen samtlich Werke dieser Schule zu enthalten. Ich bin daher uberzeugt daß uenn sieh in diesen Handschriften oder im Chinesischen oder Tibetischen eine Schrift der Sarvästivadins über die Pranidhiearväs finden wird diese viel genauer mit den Bilderversen übereinstimmen wird als die mir jetzt zugangliehen Werle Ob das Gedicht dem die Bilder verse entnommen sind selbst im Chinesischen oder Tibetischen auftauchen wird ist mir indessen sehr zweifelhaft. Die Sprache der Verse ist klaglich Man hat aber durchaus nicht den Eindruck, als ob das seinen Grund etwa darm hatte daß die Verse aus einem Prakrit Dialekt übersetzt sind. Es ist vielnicht Mönchssanskrit recht und schlecht, wie man es wohl in spiterer Zeit in den zentralasiatischen Klöstern sehrieb. Dort werden auch diese Verse entstanden sein \*

Es fragt sich nun welchen Wert wir den Versen für die Deutung der Bilder beimessen können. Es wird dazu nötig sein die Darstellungen im einzelnen mit den Angaben der Verse zu vergleichen und vor allem auch die Repliken herauzuziehen die sieh in dem Tempel Nr. 4 zu Bazikhk finden<sup>2</sup>) Die Ergebnisse sind wie ich glaube zum Teil von pruzzipieller Bedeutung

<sup>1)</sup> Jut 1 2 cekl irt durch kappasatanhas eldhik Inom hi catunnam asamkl ey sham matthake vikl 1 44 tattha an I kari Bodhisatto Dipamkard nam catu tantis lentis shamba dih haam santik cathiklarim karulo kup pasisasat sasi I isah setatan samil e galin dopato

<sup>1)</sup> buf eine and re in die glief e Richtung weisen l. Tatsache werde ich nachher zuruckkomm n

<sup>2)</sup> Andere Parullel larstellungen habe ich nur gelegentlich benutzt

fur die Beurteilung dieser Malereien die, abgesehen von ihrem kunstlustonschen Wert, auch als Dokumente zur Geschichte der buddhistischen Legende unser Interesse beanspruchen können. Bei der Besprechung der Bilder folge ich der oben vorgeschlagenen Anordnung

1 'Als Brahmano habe (ich) Mahendra, den Fuhrer der Welt, nut heißen Budern<sup>1</sup>), Wohlgerucken und schwarzem Agallochum<sup>2</sup>) verehrt, ihm einen Vihära gebaut und alle Ehren erwiesen<sup>2</sup>

Die Durstellung (Nr 7 in Tempel 4) stimmt mit dem Vers insofern, als die rechts vor der Schiffnutte kmende Person, der sich der Buddha im Rederestus zuwendet, ein Brahmane ist. Die Hutte deutet hier wie in 13 und 15 den Stand der Person an Links stehen übereinander, was in dieser Malerei immer hintereinander bedeutet, noch zwei Brahmanen und ein Brahmanenknabe, die runde Gegenstande in Schusseln tragen. Diese Spaltung des einen Bodhisattva in mehrere Personen begegnet uns noch mehrfach Meines Erachtens erhlart sie sich so, daß auf der einen in unserem Falle der rechten Seite der Bodhisattva in dem Augenblick dargestellt ist, wo er das Vyākarana empfangt, wahrend auf der anderen Seite der vorausgehende Akt der Gabendarbringung geschildert ist. In unserem Falle wire dann der zweite Brahmane links als ein Begleiter des Bodhisattra aufzufassen, dem Knaben fallt in sicherlich nur diese Rolle zu. Streng genommen mußten wir allerdings erwarten daß die beiden Darstellungen des Bodhisattya rechts und links genau gleich seien. Dis ist hier wie in anderen Bildern nicht der Fall, der erste Brahmane links der wegen seines Platzes ini Vordergrund des Bildes doch wohl als der Bodhisattya betrachtet werden muß ist in der Farbe des Haares und der Haut und in den Details des Schmuekes von dem knienden Brahmanen verschieden Ich bin aber uberzeugt, daß man in solchen Fallen auf logische Richtigkeit zu Gunsten malerischer Abwechslung und Belebung verzichtete, denn solche kleinen Unterschiede finden sich auch da, wo eine andere Deutung der dargestellten Personen geradezu ausgeschlossen ist wie z B in 2 und 3

Von den in dem Vers genannten Gaben seheint auf dem Bilde nichts vorzukommen. Die runden Gegenstande in den Schiissche erklart von Le Coq als die tibetischen der ma, Gramweld als Brot. Wie Randerwerk sehen sie jedenfalls nicht aus. Auch von den heißen Badern ist nichts zu bemerken, und ob das Haus oben rechts den geschenkten Vilara darstellt, ist zimn mindesten sehr zweifelhaft, da sieh dieses Haus wiederholt auch auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jyentälakurnat Jyentäla ust in der Schreibung jentäka im ŠkDr aus Caraka belegt. In der Mahavyutpatti hest die Ausgaba von Mironow 281, 89 jontakoh, die Handeshriten laben jotantakah und jentäkah. Es ist offenbar auch her jentäläh oder jyentäläh zu lesen. 19e kann leseht zu jo entstellt werden. Wahrscheinleh ist jentäla jedentsch mit Fella jontat in jentälajahara. Badchasia für heile Bäder, a. Mahävagga 1, 25. 12, Cullav V, 14, 3. VIII, 8. Noch Buhler, h.Z. XXV, 325 ist jantäghara. Sk. yantäraghab.

<sup>2)</sup> Lies kälenägarunä

Bildern findet (2, 5, 7, 10), wo in dem Vers von einem Vihöra nicht die Rede ist. Auf die Nebenfiguren, die fast überall wiederkehren, Vajrapäni, die Mönche, die den Bhiksusamghu des Bilddha reprasentieren, die Gottleiten, die Zeugen der frommen Handlung sind gehe ich hier und im folgenden nicht weiter ein

2 'Den ausgezeichneten Tamonuda besehenkte (ich), als (ich) ein König war, mit einem tula (\*), der mit versehiedenen Juwelen besetzt war '

Auf dem Bilde (Nr 8 in Tempel 41)) ist der kniende Bodhisattya. dem sieh der Buddha mit der Gebarde eines Redenden zuwendet, in der Tat ein König Auf der gegenüberstehenden Seite erselieint derselbe König noch einmal stehend mit einem Schirm in der Hand. Hier sind also deutlich die beiden Phasen der Handlung, links die Darbringung, rechts das Vyā karana, dargestellt Eine Bestatigung dieser Auffassung scheint mir die Figur hinter dem knienden Bodhisattva zu liefern Es ist ein Jungling?), der denselben Schirm tragt wie der stehende Bodhisattya Ich erkenne darm einen Devanutra, der den geschenkten Schirm für den Buddha tragt. wahrend dieser das Vyakarana aussgricht. In der weiblichen Figur hinter dem stehenden Bodhusattva sehe ich meht wie von Le Cog eine Göttin, sondern die Gemahlin des Königs Eine ganz ahnliche Figur erscheint auf den Bildern 3-5 wo sie stets als Furstin gedentet werden kann oder muß Entscheidend ist, daß alle vier die sonderbare rote Bemalung oder Tato wierung im Gesieht zeigen, die auf den Gesiehtern der sicheren Gottheiten memals vorkomnit

Dis Wort tula, das hier 'Schirm zu bedeuten seheint, vermag ich nicht zu erklaren, Sieglings Konjektur (tülena) befriedigt mich nicht \*

Was dio Gestalt des Buddha betrifft so möchto ich daranf hinweisen daß der Rand der Aureole und der Vestea durch flackernde Flammen ge hildet wird. Das scheint mit seinem Namen Finsternisvertreiber zusammenzuhangen. Allerdings kehren diese Flammen in dem Bilde des Käsyapa wieder (10) wo eine Beziehung auf den Namen fehlt.

4 'K-emamkara, die Sonne der Mensehen, verehrte (1ch) als (1ch) ein Komg war, mit heißen Badern Wohlgernehen und sehwarzem Agallochinn\*) und sehenkte ihm 60000 Vilhäras

Das Bild (Nr 1 in Tempel 4) unterscheidet sieh von dem verher gebenden dadurch, daß der Buddha meht im nusgesproehenen Redegestudargestellt ist, ich moehle trotzdem annehmen, daß er dem Konig, dei links vor ihm kniet das Vyäkarana erteilt. Recht steht wieder der König von seiner Gemahlin begleitet. Sie tragen wieder im Schuisseln die Gaben, die wir sehen in 1 au Stelle des zu erwintenden Räucherwerkes fanden. Oh das Haus oben links die geschenken 60000 Vihäras vertritt, ist wie sehen

<sup>1)</sup> Anstatt des Hauses oben rechts erschemt hier eine blumenstreuende Gottheit.

<sup>2)</sup> Der Schuurrbart ist vorgezeichnet, aber meht ausgeführt worden

Lacs killenit jaminit

bemerkt, unsicher, dagegen könnte das hinter dem kinenden König sich erhebende jurtenartige Gebaude mit dem Rauchloche und einem Quer stabe, von dem ein Netz und eine Lederflasche (?) herabbangt, wohl ein Badeliaus sein Auch das erwahnte janfäghara ist nach den Angaben im Vinayapitaka ein Haus, in dessen Mitte ein Feuer brennt. In der Replik sind die Außenwande dieses Hauses micht mit dem Rankenmuster bedeckt sondern mit Flammen, die in drei Etagen übereinander geordnet sind. Vielleicht ist das nur eine andere Art der Verzierung, vielleicht aber soll es den durch die Ritzen der Wand dringenden Schein des im Innern breinnenden Teuers bedeitten.

5 'Als König verchrte ich, Änanda Simha den löwengewaltigen Mannstier, mit einem Schirm dessen Stock aus einem Edelsteine bestand'

Das Bild (Nr 2 in Tempel 44) is at ahulch wie 2 zu deuten Rechts steht der Bodhusattva als König, neben ihm, nicht eine Göttin sondern seino Gemahlin<sup>2</sup>) Beide tragen Schirme in den Handen Links kniet wieder der König, das Vyākarana von dem im Redegestus dargestellten Buddha empfangend. Hinter ihm steht eine jugendliche Gestalt mit einem Banner in der Hand Lieh ethlier sie ebeinso wie die entsprechende Figur in 2 als die Gottheit, die die dargebrachte Gabe für den Buddha entgegengenommen hat. Dagegen scheint zu sprechen daß die Gottheit wie gesagt deutlich ein Banner, nicht einen Schirm tragt. Daß die Erklarung trotzätem zichtig ist, beweist die Replik in Tempel 4 in der die entsprechende Person ist sachlich mit einem Schirm dargestellt ist<sup>2</sup>). Wir haben lier also ein ab solut sieheres Beispiel für die Richtigheit der Behauptung daß die Ualer sich gelegonitich Variationen gestritieten die geeignet sind, den dargestellten Vorgang zu verdunl ein.

9 'Fruher in anderen Geburten war ich der Sohn eines Kömgs Ich verehrte meinen Bruder Ratnasikhia mit einer Ölfampe')'

'Ende der ersten Asamkhyeva Periode'

Bild (Nr 3 in Tempel 4) and Aufschrift stimmen in den Grundzugen Frank in der Bild unterscheidet sich von den bisher besprochenen aber insofern, als der Bodhisativa nur einmal dargestellt at: Er knet in der linken Ecke in der Tracht eines Forsten ein Rauchergefaß darbringend Der Buddis im Redecestus erteilt ihm das Vaskarna. Rechts hiert ein

<sup>1)</sup> Die Abweichungen außer der nachher angeführten sind irrelevant

<sup>\*)</sup> Siehe oben S 205 ) I'r unterscheidet sich in Einzelheiten ein wenig von den Schirmen ihr ikt König und die Konigan in unserem Bilde tragen, wir wissen aber mehr wie die letzteren in der Repl k auswahen

<sup>4)</sup> autil om steht sieher für authäm, ab nom für ab frem. In den Handschriften wird auslauteuten gewohnlich durch m ausgedruckt, daher ist her umgelehrt is für m geschrichen. Di rittarim beruitt auf Konjektur. Anstatt Intansikl is sandipatala ist. Ratusiklim auftpatala zu lesen: sodipatala ware e gentlich im Lampe und Öl oder mit Lamp, not, dist Wurt steht aber wohl für autalaft;

Mönch, der dasselbe Rauchergefaß tragt. Es ist also ein Mönch aus dem Gefolge des Ratnasikhan, dem der Buddha die Gabe des Prinzen zur Verwahrung ubergeben hat

Die einzige Abweichung von dem Verse liegt in dem dargebrachten Gegenstande In der Rephk in Tempel 41) ist es ebenfalls ein Rauchergefaß Daß aber dieses erst spater an die Stelle einer Ollampo getreten ist. beweist das entsprechende Bild in Tempel a, Anlage A zu Idvoutšahri, wo unverkennbar eine Lampe mit brennendem Dochte dargestellt ist 2)

3 'In theser heblichen Stadt verehrte ich, als ich ein Großkaufmann war, den ruhmreichen, vollkominen erleuchteten Buddha namens Sikhin mit Vihāras3) '

Das Bild (Nr 9 in Tempel 44)) stimmt in keiner Weise zu dem Verse Vor dem im Redegestns dargestellten Buddha kniet rechts mit gefalteten Handen der Bodhisattya, aber nicht als Srestlun, sondern in der Tracht eines Königs Allerdings finden wir dieselbe Figur in 8, wo wir nach dein Verse ebenfalls einen Sresthin erwarten müßten Der Schluß, den man daraus ziehen könnte, daß der zentralasiatische Maler von dem Sresthin eine falsche Vorstellung hatte, wird aber dadurch hinfallig daß in 6 der im Verse genannte Srestinn richtig als Kaufmann dargestellt ist 1) Hinter dem König steht seine Gemahlin\*) Unten hinks ist wieder der König dargestellt mie ihm von einem Möneh eine Tonsur geseheren mird. Die Viharas fehlen das Haus in der linken oberen Eeke kann schon deshalb kamm einen Vihara darstellen weil in dem Hofe eine Anzahl Pferde sichtbar sind. Wir können also aus dem Bilde uur eine Legende herauslesen, daß der Bedhisattva als König den Buddha Sikhin irgendwie verehrte das Vyakarana empfing und dann in den Orden eintrat Ahnliche Geschichten werden un Buddhavamsa und in der Nidanakatha von dem Bodhisattva unter Kondañña Sujata Plussa Vessahhu und Kakusandha erzahlt') Hier ware also anders als in allen vorher besprochenen Bildern das Vya karan i und ein sniterer Vorgang dargestellt. Die Annahme daß die Verchrung gerade in dem Eintritt in den Orden bestand also dem Vyakarına vorausging verbietet sich durch den Umstand daß dann der Bodhisattva

<sup>1)</sup> Chot-cho Tafel 37

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Grünwedel, B richt über archäologische Arbeiten im Idikutschari mid 1 m Library S Giff Tabil b

<sup>1)</sup> Der zweite pilde hat eine Silbe zu weing. Viell icht ist Sikhindinne geseitern ih zu les u in dieser hehlichen Stadt des ruhmreichen S' Sambu III ob steht für sem I a f that Solire thungen was rat draw fair vidarach sind much in den Handschriften banfig

<sup>9</sup> Dir Aliweichungen and unbeleutend

<sup>3)</sup> Dall der in Nr. II ersel emende Bodhisattva kom Sreithin ist, wie d.r. Vrv. angilit, bedarf keines Hewers

<sup>4)</sup> Subsection 5 265

<sup>1)</sup> Die Pranidhearya unter Sikhin ist aber im Buddhayanjsa und in der Nelsna kutha (da) 1, 41) was mu Mahasastu genz anders

beim Vyakarana nicht in weltlicher Tracht und von seiner Gemahlin be gleitet erscheinen durfte, sondern das Mönchsgewand tragen mußte. Finen so sehweren Verstoß gegen die Logik und man dem Valer doch meht zu trauen durfen. Wir mussen uns auch huten zu glauben, daß alle diese Bilder nich demselben Schema komponiert seien. Originale Schöpfungen sind es ja uberhaupt uneht. Wahrscheinlich hat jedes Bild seine eigene be sondere Geschichte!) und was sie uns glaechartig erscheinen lißt, sind nur gewisse Außerlichkeiten, die mit dem eigentlichen Inhalt des Bildes nichts zu tun haben.

Auch hier schemt, abnheh wie in Nr 2 mit dem Ornument des Randes der Aureole und der Vestea des Buddha auf seinen Namen angespielt zu sein. Von Le Coq nennt es fragend 'vielfarbige palmenwipfelförmige Lötis blatter', mir scheinen es deutlich die Augen des Pfauenschweifes zu sein, die gewahlt sind weil der Name des Buddha 'Pfau' bedeutet. Dieselben Pfauenaugen finden sich aber auch in Nr 8 bei dem Buddha Sunetra 'Schönauge wo die Bezugnahme auf den Namen, wenn sie auch inicht un möcheh ist doch ferner liest.

6 Mit einem Elefanten einem Pferde, Gold Frauen Juwelen und Perlen") zog ich als Großkaufmann aus, um die sechs Jinas zu verehren.

Über den Vers habe ich sehon S 259 gesprochen. Die Übersetzung von uduanam kriam kann nicht als ganz sicher bezeichnet werden. von der Her stellung eines Gartens kann hier aber kaum die Rede sein. Daß gerade sechs Gaben genannt sind wird nicht zufillig sein, nach dem Verse be schenkte der Bodhisattia offenbar ieden der sechs Buddhas mit je einem der angegebenen Gegenst inde Auf dem Bilde (= Nr 10 in Tempel 4) scheint die dritte Darbringung dargestellt zu sein und zwar gleich in Ver bindung mit dem Vjakarana In der rechten Leke kmen vor dem redend dargestellten Buddha zwei hauflente mit Schusseln auf denen straff gefullte Beutel begen in den Handen. Naturlich kann mir der eine der beiden der Bodhisattva sein der andere muß als sein Berleiter gefaßt werden. Auch in dem Kaufmann der auf der linken Seite ein Pferd ein Manitier und ein Kamel am Zugel halt möchte ich nur einen Begleiter schen Interessant ist die Gottheit die sich über dieser kieur nach unten beugt Die Arme sind in Brusthöhe erhoben und ihre Haltung seheint Stannen auszudrucken , bemerkt von Le Coq Auf der Replik ist sie nach Grunwedel dargestellt 'nach unten greifend um etwas herbeizuholen' Wir haben also auch hier offenbar wieder einen Devaj utra vor uns, der bereit 1st, die Geschenke fur den Buddha in Empfang zu nehmen 8 'Sunetra den Fuhrer der Welt verehrte ich damals als ich ein Groß

kanfmann war mit einem Juwel und einem hebliehen Vihära\*

<sup>1)</sup> Fur Nr 7 luße sie sich vielleielt sei en 3 tzt sei reiben die hier die Anfunge in der Gandlarakunst klar zutage liegen

<sup>3)</sup> rate emult blish stel t offenbar for rat samultablist

Darstellung der männlichen Brust zu erkennen, z. B. die gegemüberstehende Figur des Bodhisattva Hier liegt nlso zweifellos ein Fehler des Malers vor. Wahrscheinlich wurden die Barteben, die in dieser Kunst überhaupt einfach zum konventionellen Zeichen der Männlichkeit berabgesunken sind, erst am Schluß, nachdem das Gemakle unter Benutzung von Schablonen fertiggestellt war, mit feinem Pinsel eingezeichnet; dabei hat ilns arme Madchen durch ein Versehen eine Geschlechtsveranderung erfahren. Man scheint nbrigens den l'ehler später selbst bemerkt zu haben. Das Mannweib zeigt als einen ganz besonderen Schmuck mit jeder Seite des Schungsbartes drei schwarzgrane Linien, die fast wie ein Katzenbart aussehen. Schwarzgrane Tünfelchen ungeben auch das Barteben an der Unterlippe. Sie sind sicherlich nachtraglich hinzugefugt und rithren entweder von einem Kenner her. den der falsche Bart storte und der ihn gewissermaßen ausstreichen wollte. oder von dem Maler, der sieh seines l'elders bewußt wurde und mit den Linien und Tuplen amienten wollte, daß der Bart wieder zu entfernen sei; zur Ansführung der Korrektur ist es dann nicht gekommen. Das Bild zeigt noch einen, vielleicht sogar noch zwei abuliche Pehler. Was dem Madehen zuviel gegeben 1st, hat der ausgestreekte Bodhisattva zu wenig erhalten, bei thin 1st der Schnurrbart vergessen uprilen. Anderseits ist die Figur, die ich vorbin als Gottheit erklitt habe, die die Lotusse für den Buddha in Empfang mmint, in der Replik in Tempel 4 nach Grünwedel ein Midehen Dann kann sie aber wohl nur als das Madehen gedeutet werden das die Lotusse bringt, wleviel Blumen in der Rephk auf der Schale begen, gibt Grouwedel meht an

Die übrigen Verschiedenheiten in den beiden Darstellungen sind von geringer Bedeutung. Der Buddha tragt in Tempel 4 nicht nur einen Lotus in der Hand, sondern er hat sich auch Blunnen hinters Ohr gesteckt. Der stehende Bodhisattva bliekt dort nach rickwarts herab und anstatt der beiden Guttheiten stehen aben rechts zwei Münche.

13 'Als ich ein Rsi war, verehrte ich S , den Herrn der Dreiwelt mit einem hübschen Bastgewand wurde er von mit bekleidet '

Dis Bild (Nr 15 in Tempel 4) zeigt wieder den Doppelvorgang der Gabendarbringing und des Vyäkarana Links steht ein sehwarzhaariger Brahmane mit einem Tigerfell in den Handen Rechts kniet vor einer Schiffinitie ein branihaariger Brahmane, der ein Pantherfell tragt und von dem redend dargestellten Bilddha das Vyäkarana empfangt. Nach dem, was wir oben unter Nr.1 und 5 feststellen koanten, kann es trotz der Verschiedenheit der Haarfarbe und der Gabe meht zweifelhaft sein, daß beide Male derselbe Brahmane gemeint ist. In der Replik fallt überdies die eine Verschiedenheit fort; nach Gruawedel halten hier beide Brahmanen ein Goldgewand in den Handen.) Das vallede, unter dem sich diese Zentral-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ebenso gibt Grunwedel bei der Beschreibung der Rephk in Halle 10 (a. a. O. S. 261) an, daß die beiden Brahmanen Goldstoffgewander in den Handen tragen.

asiaten wohl nichts Rechtes vorstellen konnten hat sich also zinachst in ein Goldgewand verwandelt und dunn weiter teils in ein Panther, teils in ein Tigerfell, die beiden für die Brahmanen der zentralasiatischen Kunst charakteristischen Niedungsstucke.

12 Der Vers fehlt Das Bild (Nr 14 in Tempel 4) stellt eine ahnliche Szene dar wie Nr 3 Ein Mönch schert einen König

15 Der Vers ist fast verwischt Was zu erkennen ist, lautet in der Übersetzung etwa 'In nehtiger Weise wurde der Buddha vereint er (allt(!) der Wunsch') und das Reich des Dharma von mir, als ich ein König war durch Glauben (erlanch).

Das Bild (Nr 6 in Tempel 4) zeigt links vor einer Schilfhutte einen Brahmanen, der vor dem im Redegestills dargestellten Buddha kniet. Rechts steht ein Brahmane, der auf einer Schussel die sehon mehrfache erwählten Kuchen oder Opfergaben darhringt. Der Bodhisattva ist also einmal als Darbringender, einmal als Emplanger des Vyäkarana dargestellt. Kleine Unterschiede in der Farbe des Haares und der Haut sind unch hier wie in Nr 13 vorhanden und ebenso wie dort zu beurteilen. Wenn in dem Vers das Wort rajabhitena absolut sieher stande, wurde hier wieder ein unver einbarer Gegensitz zwischen Vers und Bild zu konstitieren sein. Ganz unmöglich ist es aber nicht daß derjabhitena fals ich ein Brahmane war, dagestanden hat wenn auch die vorhandenen Spuren mehr auf ra als auf dits weisen.

14 'Als ich den Angirasa am Ufer des Flusses atehen sah setzte ich der ich ein Karawanenkaufmann war auf einem Schilf den Weisen über den Fluß

Auf dem Bilde (Nr 5\*) in Tempel 4) ist der Buddha im Redegestus auf einer Art Fahre stehend dargestellt. Er wendet sich drei Kanffeuten zu von denen zwei kinen einer aufrecht steht. Es ist nicht leicht zu sagen wer von ihnen als der Bodhissittra auzuschen ist. Man möchte am hebsten den schönen beturbanten Greis dafür erklaren wenn nicht der kinende und eine Schale mit irgendwelcher Speise tragende Jiann durch seinem Platz im Vordergrunde des Bildes großeren Auspruch auf diesen Namen machen könnte. Auf der gegenüberliegenden Seite begen im Vordergrunde ein Kamel und ein Eest beide mit Warenballen bepackt, d'ahunter kaute ein Kaufmann mit gefalteten Handen ein anderer steht aufrecht da in den Handen eine Schussel auf der gefüllte Beutel liegen. Diese beiden Personen sind wohl nur als Begleiter zu denken so daß das Bild Darbringung und Vyklarana

<sup>1)</sup> Ist purno manorathah zu lesen?

<sup>9)</sup> Unweentlich ist daß in der Replik oben inks Cotthert un! Moneh die Pittze vertauselt haben. Dir inbrig in Angaben Crunwedels die auf eine Verschieden leit in der Komposition der Dilder sehl eben lassen sin! wie die Originale im Museum für Volkerkunde zeigen in eht nel tig. Auf der luiken Seito sin! nuch in Trippl. 4 der Kauft ute dagrestellt im freel ta findet seh auch her der Ese ubein dem Kamel.

in einer Szene darstellen wurde. In diesem Falle stimmt also Vers und Bild gut zusammen

10 'Unter Kasyapa'), dem höchsten der Menschen war ich der junge Brahmane Uttara Als ich das Wort des <sup>2</sup>) gehört hatte, faßte ich den Entschluß, in den Orden einzutreten <sup>2</sup>

Ende der Übung aller Tugenden m der dritten Asamkhyeya Periode Auf dem Bilde (Kr 4 in Tempet 4) steht rechts ein kleiner Brahmanenhabe mit einer Schale voll Blumen Sem Stand ist durch die Waden
strumpfe aus Pantherfell gekennzeichnet, die auf diesen Bildern nur brah
manische Asketen tragen Auf der anderen Seite kniet ein Mann im Mönchs
gewand, der die charaktenstischen Metkmale des Buddha Usnisa und
Urnä zeigt Ihm wendet sich der große Buddha zu, die Gebirde der rechten
Hand scheint Rede auszudrucken Es kann kaum einem Zweifel unter
liegen, daß der mänaru Uttara rechts im Akt der Verehrung dargestellt ist
links in dem Augenblick, wo er nach seinem Eintritt in den Orden das
Vyakarana empfungt Auffallend und ein Verstoß gegen die buddhistische
Dogmatik ist nur daß er auf der rechten Seite sehon mit den Attributen
des Buddha erscheint Die Rephk scheint in diesem Punkte richtiger zu
sein wenigstens notiert Grunwedel an dieser Stelle kniender Binksu

Samtliche Schulen stimmen darin überein daß der Bodhisattva das Vyakarana von Kasyapa als ein junger Brahmane (mänaia) empfing Seine Geschichte wird im wesentlichen gleich ausführlich und mehrere Male im Mahävastu I 319—337, kurzer im Buddhavamsa und in der Nidänakathä Jat I 43 erzahlt\*) In allen drei Werken ist sein Name Jyotipäla (Jotipala) im Svagatavadana des Divyavadäna (193) wird aber erwähnt daß der ehr wurdige vollkommen erleuchtete Kasyapa dem Uttara manaia das Vya karana erteilen werde Du manaia wirst wenn das Loben des Menschen hundert Jahre währt der Tathägata der Arbat der vollkommen erleuchtete Skayamuni sein Hier zeigt sich also wieder die genaie Übereinstimmung des Verses mit der Tradition der Sarvästivädins\*)

Aus dem Vergleich der Aufschriften mit den Darstellungen ergibt sich daß die Maler ummöglich nach jenen Versen gearbeitet haben können Man mag noch so vieles aus reiner Unachtsamheit erklaren oder aus Miß

<sup>1)</sup> Lies Kāšyape statt Kāšyapo

<sup>2)</sup> Ich vermag das fehlende Wort meht l'erzustellen \*

<sup>3)</sup> Der Bodhusattva trit auf Anraten seines Jugendfreindes des Töpfers Ghatikara in den Orden ein Es ist sehr wahrschenlich daß darauf auch in dem Verse mit den Worten na s davarca årutad angespielt ist der Freund wurde dann hier einen anderen Namen fultren Übrigens ist der manava in den Erzahlungen er heblich alter als er auf dem B ide erschemt

<sup>9)</sup> Übrigens kennt auch der Buddhavamsa und die N danakathä (Jat I 37) eine Pranidhearya des Bodh sattva als Uttara ma ava sie verlegt sie aber unter den Buddha Sumedha.

verstandnissen oder aus einer Freude an malerischem Wechsel, die sich uber die Gebote der Logik hinwegsetzte, es ist schlechterdings unmöglich, daß man einen König darstellte, der sich in den Orden aufnehmen laßt. oder einen Mönch, der die cirara Gabe macht, wenn der Text, dem man zu folgen hatte, von einem Sresthin erzahlte der Viharas stiftete. Diese Maler, oder vielmehr die Kunstler, die ursprunglich die Bilder schufen, von denen uns hier nur handwerkmaßig bergestellte Komen vorliegen mussen einem Text gefolgt sein, der sich in manchen Punkten von dem Werk, dem die Verse entnommen sind, unterschied Das ist an und für sich nichts Auf falliges Die meisten Pranidhi Legenden sehen sich zum Verwechseln ahn hch, nur wenige, wie die zu Dinamkara oder Käsyapa gehörigen, tragen ein individuelles Geprage So wurden sie mitemander vertauscht oder ver mengt und zwar nicht nur in den verschiedenen Schulen, sondern sogar in derselben Schule, wie die oben aus dem Vahavastu angeführten Bei smele zeigen. Wie kam man aber dazu, für die Bilder Aufschriften zu wablen die mit den Darstellungen nicht im Einklang stehen? Meines Er achtens erklart sich das so, daß das ursprungliche Werk, nach dem die Bilder gearbeitet waren, verloren und durch ein jungeres aus dem die Auf schriften stammen, ersetzt war. Als man das Bedurins fuhlte, die Bilder mit Aufschriften zu versehen griff nien daher zu diesem und wählte Verse daraus aus, indem man die Namen der Buddhas als Stichwörter nicht. ohne sich um den Inhalt der Verse zu kummern. Ist diese Erklarung richtig, so wurde durch die Verse wenigstens der Name der dargestellten Buddhas resichert sein

## Epigraphische Beitrage.

## III Das vierte Saulen Edikt des Asoka

Seit der Ausgabe der Felsen und Sauten Edikte des Asolas durch Buhler sind nahezu 20 Jahre verflossen. In dieser Zeit ist eine Reihe von Arbeiten ersehienen die das Verstundins dieser Inschriften über Bühler hinaus gefördert haben, niemand aber wird bestreiten, daß auch jetzt noch zahlereich Stellen und einzelne Ausstrucke der Aufhelbing bedurfen. Ins besondere wird die scharfere Beobachtung des Sprachgebrauches und die strengere Scheidung der versechiedenen Dialekte vielfach zu anderen Resul taten führen, mehr sellen wird auch eine Nachprufung die Erkhrungen Kerns und Senarts die Bühler nicht angenommen hat, als die richtigen erweisen. Besipiele dafür glaube ich um folgeaden geben zu können

Unter den Saulen Edikten ist das værte, das den ausfuhrlehen Berricht des Kömigs uber die Lajūkas enthalt, in Delhi Sivālik Lauriyā Ararāj und Lauriyā Nandangarh vollstandig in Delhi Virathi, Allahabad und Rām purus wenigstens in größeren Bruchstucken erhalten, sodaß über die Lesung kaum irgenden Zweiel bestehen kann Desto größer sind die

Schwierigkeiten, die gerade dieses Fdikt der Erklarung bereitet. Der Be quemhehkeit halber stelle ich den Fext des Ediktes in der Version von Ds nach der Buhlerschen Ausgabe voran mit Angabe aller inhaltlich bedeut samen Abweichungen in den auderen Versionen \*

Deranam mue Pruadası laya keram ahal Isadurisatıyasa (1) abhısıtena 1me ıyam dhammalıpı lıkhapıtaf / Lajaku me (2) bahusu panasatasahasesu ranası ayata tesam ye ablırlale va (3) dande va atapatiye me katef .] kim ti [?] layükü asvatha abhıtü (4) kammanı pavatayerü2) yanasa yanapadasü hıtasu lham uvadaheru (5) anuaahineru cal | Sukhiyana dukhiyanam janisamti dhammavutena ca (6) rivoradisamti janam janavadam[ 1 kim ti [ ] hidatam ca palatam ca (7) aladhayeru (12) [ Layuka pr laghamti paticalitare mamf .] pulisani pi me (8) chamdannani paticalisanti te pi ca kani rivoradisanti yena mam layükü (9) caghamis ülüdhayıtaref / Athā he payam reyatüye dhateye nisinitu (10) asiathe hotif I l'inata dhati caghati me param sukham paliha tare4)[ ] (11) heram mainā lajuka katā jūnapadasa hitasukhaye[ ,] yena ete abhita (12) asiathas) samtam arimana kammani paratayevu tif / Etena me larukānam (13) abhihale va damde vā atapatīge kate[ ] Ichitariye hi esa [ ,] kım tı[?] (14) rıyohalasamata ca sıya danıdasamata cal 1 Aza ite vi ca me urutif 1 (15) bamdhanabadhanam munisunam tilitadamdanam palatadhanam timni dicasani me") (16) yote dimnel | Natika ca kani nijhapayisamti jiri tāne tānam (17) nasamtam vu nijhapayitā?) dānam dāhamti palatikam upavā sam ta kachamtif / (18) Ichā hi mef / heram niludhasi ni kālasi pālatamaladhayeru tie) janasa ca (19) tadhati titidhe dhammacalane samyame dana sarıbhage (10)[ 1 (20)

Den Satz tesam ye abhihāde ta damde ta atapatiye me late übersetzt Buhler (Ep Ind II S 253) im Anschluß an kern 'I hive made them independent in (auarding) both honours and punishments. Dis ist dem Sinne nach unzweifelhaft richtig. Buhlers Erl litting der grammatischen Konstruktion des Satzes aber ist verfehlt. Er faßt atapatiye als Substan itivum ("ātmapatiyam) und übersetzt die Worte ins Sanskrit tesäm yo 'bhiharo tā dando vā [latra] maya [tesam] statantratā krīā. Diß diese Inter pretistion wicht richtig even kann zeigt der sprier folgende Satz itema me layukanam abhihāle va damde tā atapatiye kate. Hier muß Buhler abhihale und damde als Lokative fassen 'for this reason I have made the Loyukas independent in (auarding) both honours and punishments. Dis aber ist ans sprachlichen Grunden unmöglich. Der östliche Didelt in dem die Saulen Edikte die Felsen Edikte von Dhauh Jaugada und Kalsi und die kleineren Edikte bis auf die von Saddapura abgefaßt sind kennt von den

<sup>1)</sup> La und Ln otas blis tena

La āladhayeru (omitt ti)
 La La R abhīta assatha

<sup>7)</sup> La und Ln nijhapa ptate

<sup>\*)</sup> A omitt ti

<sup>)</sup> La und Ln paratayevu ti

<sup>4)</sup> La und Ln pal l'afare ti

<sup>5)</sup> A aladha jevu (omitt ti)

a Stammen nur einen Lokativ auf -ast 1 Nur an zwei Stellen kommt an geblich ein Lokativ auf e vor In FXIII liest Buhler in K l'ona Kambojesu Nabhale Nabhapamiren Rhom Princhuesu Adha P ladesu, in Sh Yong Kambonesu Nabhake Nabhitina Bhora Prinitesu Amdhra Pulidesu, in M I ona K su Nabhake Nabhapamisu oja Pitini su Amdha-P Die Lesung Nabhale ist aber schon außerlich recht unsicher Fur K gibt Buhler an (Beitr S 193) 'Die Ruckseite des Abklatsches zeigt Nabhale, der Vorderseite nach könnte der e Strich zufallig sein', und für M (Beitr S 227) 'Der altere Abklatsch bietet [Nabhalka", Es ist ferner doch ganz unwahrschemlich daß hier, abweichend von dem gewöhnlichen Gebrauch em Landername im Singular stehen sollte. Dazu kommt, daß die drei danebenstehenden Wörter simtlich Dyandyas aus den Namen zweier Völker schaften sind Das alles weist darauf lun, daß Nübhaka Nabhapamtisu zu lesen und daß auch dies ein Dyandra ist 'bei den Nabhakas und den Nabhapanktis' Der zweite angebliche Lokativ auf e ist bhage amne in F VIII in Dh J (nur bhage a ) K, wofur G bhage amne, Sh bhage amne, M bhage ane botten Man pflegt darm, unter Berufung auf Pali amrabhage, einen adverbiellen Ausdruck 'seitdem' zu sehen. Aus dem Zusammenhang geht das keineswegs mit Sicherheit hervor, und auch der Pali Ausdruck beweist nicht viel, da sich erstens apara und anva der Grundbedeutung nach nicht decken und zweitens im Pali niemals soviel ich weiß, apare bhage oder bhage apare vorkommt. Meines Erachtens kann bhage amne nur ein Nominativ sein, da die Stelle auch sonst mißverstanden ist, ge denke ich spiter ausführlich darauf zuruckzukommen. In lebendigem Ge brauche sind die Lobative auf einer in dem westlichen Dialekt von Girnar und in dem nordwestlichen von Sliähbäzgarhi und Mänsehra. In G finden wir critte III Pataliquite V. save kale VI, sarve kale VI, pakarane IX, prakarane XII, m(vi)nte XIII, sarasake eta vijave (\*) XIII, neben den etwas h tufigeren Formen auf amhi2) Em Lokativ auf an kommt nicht vor Der Dialekt von Genar abnelt in diesem Punkt wie in anderen dem Pah, wo der Lokativ auf -e, amhi und asmim ausgeht und unterscheidet sich scharf von dem östlichen Dialekt. In Sh und M finden wir Lokative nuf e asm und ast In Sh sind the Formen auf e am haufigsten in M die Formen auf ass Nar die Endungen e und asps werden dem eigentlichen Dialekt angehören, die Formen auf -ass können wir mit größter Wahrscheinlichkeit als Fut lehnungen aus der im östlichen Dialekt abgefaßten Vorlage betrachten und zwar hat sich M wie fast immer dieser Vorlage genauer angeschlosen ale Sh

<sup>1)</sup> In K vom rehnten I d kt an natürbeh auch -aß und an geschrieben. Die Vermiting Bublers (1 p. Ind. II, 270 Note 8) daß in \$ 7 fall une junen ein Schreib fehler für bahuke januar is i ist abzukhn in. Buller is lie t verwei t auf d'in Lokativ pun draume in \$ 5

<sup>2)</sup> I inmal in I I 7 randsammh

Abhhäle und damde können also an der zweiten Stelle in unserem Edikt nur Nominative sein, und alapatige muß ein Adjektiv sein, wie seinon Kern, Jaart S 95, gesehen hat, der es richtig durch statantrah wiedergibt Es ist in beiden Fallen wörtlich zu übersetzen 'Das Belohnen oder Strafen seitens der Lajjükas ist von mir von ihnen selbst abhangig gemacht worden 'Atapatige ist wahrscheinlich eine adjektivische Weiterbildung von ätinapati mit dem Suffix ya, wie Sk avya, yonya von ait, yon! Die Zuruckführung auf ein Bahuvrihi "ätinapatila" die dem Sinne nach wohl möglich ware, wird dadurch ersehwert, daß sich in diesem Dialekte kein sicheres Beispiel für den Ausfall des suffixalen k mit ya sruti findet, nila thiyam in FIX Dh (K nilathiyām, Sh nirathriyam M nirathriya, aber G niratham) ist leichter auf "nirathyam, eine Bildung wie "atinapatya, zurückzuführen als auf "nirathilam, wie Franke, WZKM IX S 347, vorschlagt, und die von Buhler (Beitrage, S 298) gegebene Ableitung von geraya (S 1) aus gerakāh ist ganz problematisch')

Was die Bedeutung von abhihāla anbetrift, so möchte ich es lieber durch den etwas weiteren Ausdruck. Belohnen wiedergeben als durch 'awarding honours', wie Buhler sagt. In der von Buhler Beitrage S 283f, aus Jät 515, 6 angeführten Stelle abhihāram imam daijā aithadhammānusaithijā bo deutet abhihāra in Übereinstimmung mit der Grundbedeutung von abhiha inchts weiter als 'Geschenh, 'Gib [him] dessen [niska Goldes] als Geschenh für die Unterweisung im Artha und Dharma' Daß der Kommentar pujam karonto sagt beweist für den der die vielen Fehler theses Werkes kennt, gar nichts abuch der Ausdruck katäcantbhihāraasilkāro (Jät V, 60) bedeutet kaum, wie Buhler meint 'durch das Angebot der Ehre eines Sitzes gastlich empfangen sondern 'durch [Anerbieten eines] Sitzes und Darbringungen gastlich auf genommen', unter dem abhihāra werden wir hier die Darrischung von

<sup>1)</sup> Die Etymologie, die Michelson, IF XXIII, 264 ff , von dem Worte gibt, muß ich freiheh ganz ablehnen. Nach ihm ist geraya mit Haplologie aus "gerarayas, whose period of life is attendance , entstanden Die Wurzel gevist nur aus dem Dhatupatha bekannt Ich bin der letzte, die Angaben der mdischen Grammatiker im Bausch und Bogen zu verwerfen, wenn man aber im Dhatupatha nebenemander geer, gerg, gleir, perr, merr, mlerr, derr kherr, pleer, kerr findet, alle met der Bedeutung serans und mit Ausnahme des ersten unbelegt so wird meine ich das unbedingte Vertrauen in die Realitat gerade des gety doch wohl etwas erschuttert werden es kann geradeso gut auf Verderbnis beruhen, wie z B Iherr, das sicherlich nur schlechte Schreibung für gerr ist Bu dieser Unsicherheit auch noch die Haplologie als Erklirungsmittel her anzuziehen scheint mir über die Grenzen des Zulassigen linnanszugehen. Das Schlimmste aber ist vielleicht die sonverane Verachtung mit der die Bedeutung behandelt wird oder glaubt M wirklich einen Sanskritisten überzeugen zu können, daß der Inder jemals einen so absolut sinnlosen Ausdruck wie 'dessen Lebensperiode Dienst ist' geprägt liaben sollte und daß dieser dann weiter auch noch die Bedeutung 'niedrig' angenommen haben könnte, denn daß in der Reihe ukasa ca geraya ca majhima ca nur dies die Bedeutung von geraga sein kann wird doch wohl kein Finsichtiger bezweifeln Ich kann in solchen Llymologien die leider durchaus nicht vereinzelt da stehen nur Spielereien sehen die eine Fönlerung der Wissenschaft nicht bedeuten

arghya, madhuparka usw zu verstehen haben. In dem Edikt ist abhihāla sicherlich in erster Lame von der Begnadigung zu verstehen, d. h. von dem Befreien aus der Gefangenschaft, von dem auch in F.V. und Sep I die Rede ist, und wie wir sehen werden, von dem Erlaß der Todesstrafe. Was hier abhihāla und danha genannt wird, wird meiner Ansicht nach in Z.6 durch sithliyana dulhfyanam beziechnet. Kern inhersetzt sithliyana dulhfyana herventenet. Senart 'ils rendront compte des progrès ou des souffrances', 'they will make themselves acquainted with their good and evil plight', Buhler 'they will know what gives happiness and what inflicts pain'. Ich muß gestehen diß ich mir bei diesen Übersetzungen nichts Rechtes denken kann. Meines Er achtens sind enkläsyana und dulfärpan meht Adeltive, sondern Nomina actionis die hier im Sinne des Infinitivs stehen!) 'sie werden verstehen, Freude und Schmerz zu bereiten', namlich Freude durch den abhihāla, Schmerz durch den danda

In dem folgenden Satz ist das einzige Wort, über dessen Bedeutung Zweisel bestehen können dhammayutena Dhammayuta kommt noch ein all in S 7 und mehrfach in F V vor An unserer Stelle übersetzt Bühler es wie vor ihm Burnouf und Kern 'in accordance with the principles of the sacred law', indem er dhammayutena einem Sl. dhammayutigā gleichisetzt Ich halte das für ausgeschlossen, da das Wort in keiner anderen Stelle, wo es vorkommt diese Bedeutung haben kann Wahrscheinlich hat Thomas und V Smith recht, die in dhammayuta einen bestimmten Beamten er kennen (Ind Ant XXVII, S 20ff) der Singular wirde hierzur Bezeichnung der 36t stehen

Wesentlich anders als meine Vorgunger verstehe ich die folgenden Satze lajuka pi laghamit paticalisate man patisäin pi ine chamdamäni paticalisateni Senart faßt chamdamäni als Diandiva aus chamda und üpää und inbersetzt (Ind Ant XVIII, 9) "The mynkis will set themselves) to diey me, and so will my purushas also obey my wishes and my orders' Die Übersetzung ist inhaltlich und formeil anfechtbar. Van vermilt jede Ge dankenverbindung mit dem Vorausgehenden und beide Sitze sund zum mindesten überflüssig. Wozu sollte der König denn der Weit eine se selbst verstandliche Sache verkunden wie die, daß seine Beamten ihm gehorchen? Diese Schwierigkeiten vergrößern sich noch in der Buhlerschen Übersetzung. But the Lajuka are eager to serve me Mi (ofker) sein ants also, who know my will will serve (me). Das hinzugefugte 'but' zeigt' daß Buhler den Mangel des Zusammenhanges mit dem Vorausgehenden gefullt hat

<sup>1)</sup> Ngi F XIII Sh yam dako elan anaye was verzuhen werden kann , gegen uber G ya sakam chamutate

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Senart wollte laghants su coghants verbn iern weil er srtumlich annahm daß das die Lesart von La und Lu sei

S 7¹) — die lajūkas den pulisas gegenüberstellt (Inser Piy II, S 34f) faßt Buhler pulisa als den allgemeinen Ausdruck für Beamter', unter den auch die Lijūkas fallen, und ist so gezwungen, ein 'other' zu erganzen Es ist aber doch kaun denkbar, daß dieses für den Sinn wichtigste Wort weg gelassen sein söllte Buhler, der chandannän, gewiß einfacher als Senart, als Tatpurust = Sk. chandajūkh nimmt, muß ferner zu paticalisamts ein mam erganzen, und wenn auch in diesem Fall die Erganzung vielleicht nicht unmöglich ist, so wird das Fehlen des Wortes doch sicher als Harte empfunden Und dabei sind die Sätze genau so nichtssagend wie in der Übersetzung Senarts Sehwerer als alles das wiegt aber vielleicht ein grammatisches Bedenken Pulisāns soll nach Senart wie nach Buhler ein Nom Plur sein, wir mußten also einen Geschlechtswechsel annehmen, der bei einem Wort wie pulisa doch geradezu unerklarlich ware Dazu kommt, daß in S 1 und S 7 der regelreebte Nominativ pulisā belegt ist

Alle Schwierigkeiten verschwinden, wenn wir pulisans chamdamnans als Akk Plur fassen und fur laghamti die Buhlersche auch lautlich nicht einwandfreie Gleichsetzung mit Sk ranghante aufgeben und zu der Er klarung zuruckkehren die Kern, Jaart S 96, gegeben hat Laghati ist Sk arhatı und arghatı, Palı arahatı und agghatı. Wahrscheinlich steht laghatı fur \*alaqhatı aus arghatı wie hakam fur ahakam usw. möğlich ist es aber auch daß arghats mit wirklicher Metathesis zu \*raghats laghats geworden ist Allerdings kommt im Cale Bairat Edikt alahami vor, das un zweifelhaft Sk arhami entsprieht aber gerade in diesem Edikt finden sich auch sonst Formen, die von dem gewöhnlichen Gebrauch abweichen, ich brauche nur an den Genitiv hama gegenüber mama und den Instrumental hamıyaye gegenuber mamaya, mamıya (S7) mamaye (Sep II Dh) mamı wans (Sep. II J) zu erunern. Wahrscheinlich sind solche Formen dem Einfluß des Lokaldialektes zuzuschreiben. Der Sinn des ersten Satzes scheint mir iedenfalls zu sein 'Auch die Lajjükas mussen mir gehorchen' Diese Bemerkung hat ihren guten Grund Der König hat vorher gesagt, daß er die Lajjūkas in bezug auf die Belohnungen und Strafen, die sie be stimmen, töllig unabhangig gemacht habe nun schrankt er dies dahin ein, daß naturlich die Lajjūkas ihm zu gehorehen hatten 'Und', fahrt er fort, 'auch den Beamten die meinen Willen kennen, werden sie gehorchen' Unter diesen Beamten sind sicherlich nicht, wie Buhler meint, die Prativedakas zu verstehen, die doch nur einfache Spione sind, sondern hohe Wurdentrager wie die Kumaras oder die Dharmamahämätras oder Beamte, die mit besonderen Missionen in die Provinzen geschickt wurden Es ist ganz wohl moglich, daß chamdamna eine bestimmte technische Bedeutung hat und die Beamten charakterisiert, die als Stellvertreter des Königs auf-

<sup>3)</sup> S 1 Ds pulisa pi ca me ukasā ca igevayā cā majhima cā hemevā amtamaha na pi, S 7 [\*pul]isa pi bahune janasi ayatā lajūkā pi bahukesu panasalasa hasesu ayata.

treten Faßt man die beiden Satze in dem angegebenen Sinne, so schließt sich auch das Folgende ungezwungen an "Auch die werden einige ver mahnen, so daß die Lajjukas imstande sein werden!) mich zufriedenzu stellen." Unter den käm sind nach Bühler zumachst die Lajjukas selber gemeint, dann aber wohl auch Untertanen im allgemeinen. Da rijordak samtis hier kaum eine andere Tatigkeit bezeichnen kann als das unmittelbar vorheitgehende vijordaksamti, so glaube ich daß wir den Gedanken an die Vermahnung der lassigen Lajjükas aufgeben mussen?) Asoka will sagen, daß die Beamten "die des Königs Willen kennen", ermahnende Erlases an das Volk richten und so die Lajjükas in ihrer Tatigkeit unterstutzen werden Grammatisch ist, wie ich nachher zu zeigen gedenke, auch noch eine andere Auffassung von kant möglich, der Sinn wurde dadurch nicht verandert werden.

Ist meine Erklarung richtig so wurde in dem östlichen Dialekt, den als Alt Ardhamagadin beziehne?) der Nominativ Pluralis der a Stumme auf å der Akkirsativ auf aus gehöldet Nom putlaä Akk putlasan Ich glaube zeigen zu können, daß dies die regelmäßige und einzige Bildungsweise in diesem Dialekt ist Die in Betracht kommenden Stellen sind die folsenden

F VIII K se athi anusaye devānam payasā rijinitu Kaligyāni 'Das ist die Reue des Göttlergeliebten nachdem er [das Land der] Kalings erobert hat Diess Stelle hatte eigentheli sehn langst zur Erkenntins des Richtigen führen mussen, da die Annahme daß em Volksname im Indischen zu einem Neutrum Pluralis geworden sei doch geradezu ungeheuerlich ist Außerdem steht der zu dem Aktusativ gehörige Nommatur Asligyā im ersten Satz tatsachlich da atharasabhisitasu derūnam payasa Piyadasine läjine Kaligyātijida 'Als der göttergeliebte Konig Prijadaršin acht Jahre gesalbt war, wurde Yon him das Land der! Kalinens erobert '

F MI K devand psyc Psyadan laja çüvüpö sımdanı 1 parajıtanı gaha thanı vö psyeti. Der gottergehebte Kong Priyadar'sın ehte allo Sekten. Asketen wie Haushalter. Auch her ist pö amadanı der regelrechte Akkusativ zu dem Nominativ nözmadö, der in demselben Edikk zweimal erscheint.

<sup>1)</sup> Daß coghat das mel rinals in den Separatedikten wiederkehrt. Futurum von cal können ist hat Franke WZEM IN 8 340ff über allen Zweifel erhoben. Die Annahme daß dieses Futurum prisentische Bedeutung anganomman Labe ist völl g überfürseig.

<sup>\*)</sup> So auch Senart de répandront les exhortations afin quo les rajukas a apl l'quent à me sait foire Spater (Ind. Ant. VIII. S. 61. 9) aucht er in dem mut gena begunnenden Nachwatze einen ganz an leren Sinn. worm ich ihm nach dem oben Bemerkten nicht folgen kann.

<sup>1)</sup> Siehe Bruch t cke bud Bestischer Dramen S 40

<sup>&#</sup>x27;) Die ubrigen Versionen ze gen diß gäräpäramdöni Kompositum ist also killerhaft für gavapägamdäni stellt. Die Orthografikie ist in diesem Teile dir In schrift sell schlicht.

pujetaviya cu palapāšadā 'Andere Sekten sind zu ehren', savapāsamda bahusutā cā kayānāgā(gamā) ca huveju ti 'Mōgen alle Sekten vielerlei hōren und gute Lehre haben' Weitere Belege fur den Nominativ von pāsamda und gahatha oder gihtha hefert FXIII ya tatā vasati bābhanā va sama(nā') vā ane vā pāšamda gihthā vā'l) 'Überall wohnen Brahmanen oder Asketen oder andere Sekten oder Haushalter'

FIII Dh palisā pi ca utāni ānapaņisati. K palisā pi ca anapausamis Buhler hat die alte Erklarung, wonach ınıtānı quiani ein Sk yulian vertreten sollte, aufgegeben und übersetzt das Wort durch 'das Geziemende', 'what is befitting', weil in drei2') Versionen das Neutrum Plurahs stehe und die in G entsprechende Form uute ebensogut Akk Sing des Neutrums wie Akk Plur des Maskulinums sein könne (Beitr S 22) Beides ist nicht richtig. An und für sieh könnte mitani so wohl Akk. Plur des Maskulinums wie des Neutrums sein, und in dem westlichen Dialekt von G gibt es kein sicheres Beispiel für den Akkusativ Singu laris des Neutrums auf e Nach den Ausführungen von Thomas (Ind. Ant XXXVII, S 20ff , JRAS 1909, S 467) kann es aber auch nicht mehr zweifolhaft sein, daß inita hier bestimmte Beamte bezeichnet3) und daß wir zu ubersetzen haben 'Auch sollen die Parisads die Yukta Beamten be auftragen ' Auch fur ein Wort mit dieser Bedeutung erscheint mir die An nahme neutralen Geschlechtes völlig ausgeschlossen, quians ist der regel reclito Akklisativ zu dem Nominativ gula der im Anfang desselben Ediktes erscheint. Dh ta vintasi me vutā lande ca ile pameasu pam casu vasesu anusayānam nikhamāvā K saratā rintasi mama yutā lajuke padesike namcasu namcasu vasesu anusamyanam nikhamamtu 'Überall sollen in meinem Reiche die Yukta Beamten und der Lajjuka und der Pradesika alle funf Jahre auf ihe Rundfahrt ausziehen '

Damit ist die Zahl der sicheren Belege für den Akk. Plur von masku linen a Stammen erschöpft\*). Die Texte enthalten noch zwei weitere

Beitr S 80 ins Buhler p\(\tilde{s}\) and agihth\(\tilde{a}\) nls Kompositum vgl S 85 Note 7
 Spater (Fp Ind II, S 464) hat er das mit Recht wieder aufgegeben

<sup>2)</sup> Richtiger jetzt vier ilenn auch M hat gutani

<sup>3)</sup> Im ubrigen verstehe ich freilich den Satz ganz anders als Thomas, wie ich spater zeigen werde.

<sup>9)</sup> Nach Buhler existeric allerdings in der All Arthinnägadlis auch eine Form ices Alke Plur auf e. Im erstein Separatedikt von Dit hoet er gum ent jit konnalskaten solariya anitalä pi en tine kohnan ikanan ekino pi solariya. In anitalä pi en tine meht er ilen Vertreitir von Sk aniard pi en tingdin "und auch in der Zwiselemzeit zwiselem en Tsyalagen" (Beir S. 141). Aber in der Parallebiello im zweiten Separatedikk heißt ein in Dit iyam en lipt amiculium disam solariya kanan eu kanan en kanan anitalä pi interna ciena pi solariya lännen akanan solariya tisena anitalä pi en solariya lännen mänim solariya tisena anitalä pi en solariya lännen emitam ekina pi solariya. Mennes Frichtens wurdt nechon dives Stellen genugen, um tier, wenn is wirkhei disatänel, ala Schright little für tisena tu erklären. Buhler selbat aber gibt in (Beitrage S. 13), Nole 18) did hinler tise eine große Abechräng mit verschiedene Rivern folgt, und

Formen, die aber nicht beweisend sind amkamdhani und dhammapaliyayani Der Akkusativ amkamdhant 'Fenermassen' oder 'Fenerbaume' findet sich in F IV Dh und K Allerdings ist slandha im Sanskrit Maskulinum, bei der Bedeutung des Wortes ware es aber immerhin möglich, daß in diesem Pall ein wirklicher Geschlechtswechsel stattgefunden hatte, wie er bei anderen Wörtern, die Dinge oder Abstrakte bezeichnen, zuweilen eingetreten ist Dhammanalıyayanı erschemt im Calc Balrat Edikt, imanı bhamte dhammapalıyayanı rınayasamıl aze alıyarasanı anaoatabhayanı munioatha moneyasüte upatrsapasine e cā lāghulovade musavādam adhinicija bhagavatā budhena bhāsite etāni bhamte dhammapalinānan ichāmi kimti bahuke bhikhupaye cā bhilhuniye cā abhilhinam suneyu cā upadhāleyeyū cā 'Folgende Gesetzes stellen (folgt die Aufzahlung), von diesen Gesetzesstellen wunsche ich, daß viele Monche und Nonnen sie haufig hören und bedenken ' Etans dhamma palıyayanı ist unzweifelhaft Akkusatıv, und da es offenbar nur das vorauf gehende ımanı dhammapalı yayanı aufnımınt, so könnte man versucht sein, auch dieses als Akkusativ zu erkhiren. Allem die Titel der einzelnen Stellen and im Nominativ gegeben und das macht es wahrscheinlich, daß auch aman dhammanalyayana Nominativ ist. Eine solche Voranstellung des Hauptbegriffes im Nominativ ohne Rucksicht auf die Satzkonstruktion ist ım ganzen Gebiet der indischen Sprache nicht selten Dhammapaliyayanı ware dann chenso zu beurteilen wie die nachher (S 284f ) angeführten Nomi native suf -ani

Die eben erwahnte Stelle in F IV Dh K enthalt auch den einzigen Beleg für den Akk Plur eines maskulinen i Stammes, und dieser zeigt wiederum den analogen Ausgang auf im Se lautet in Dh hadhin agaham dhäni amnani co diviyani läpäni dasayitu munisanam in K hathini agikam dhäni amnani cö diviyani läpäni dasayitu munisanam in K hathini agikam dhäni amnani cö diviyani läpäni dasayitu panasa Elefantien und Feuermassen und andere lummlische Divistellungen den Leuten gezeigt habandi). Ich halte es für ausgeschlossen daß das Wort für Elefant jemals zu einem Neutrum geworden ist. Hathini ist offenbar die regelrechte Form des Akk. Plur , wie der dazweichfüre Nommani, lautete laßt sich nicht feststellen.

Diese Bildungsweise des Akk Plur des Maskulmums ist in der Alt Ardhamägadhi nicht auf das Nomen beschrinkt, sie findet sich ebenso bei dem Pronominalstamm ka<sup>3</sup>) S 4 Ds La Lu te m ca käns tropondisamit fauch

Senart hat ohne weiteres tisena gelesen. Es erscheint mir danach keinem Zweifel zu unterliegen, daß hier der Instrumental vorliegt.

<sup>1)</sup> Vgl. zu der Stelle Bhandarkar Ind. Ant. VLIL S. 25ff

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> In allen nachher angefabrten Stellen ist ku in in lefindem Sinne verwendet belege für diesen Gebrauch im Sankri verseinene die Peter-burger Werterburder Bihler (Beitr S 298) glaubte auch in der Jätakaprosa \(^1\), 92, 27 einen Beleg gefunden zu haben ton seint \(^3\) Sarfogokundro tha bambharakundram dohare in ma maniban, sace pi prohaem rassignen a with lo goeden ten puerde in, \(^1\)Min Leben, falle Sarp bhatakum'ten nicht für unnundig, wenn auch mennad instande ist, die Frage zu Besen, gelt und befrage ihn. Hier begt aber selbstverständlich mur en Verselien.

die werden einige vermahnen', S 4 Ds A La Ln R natika (fehlt in A) va Lant nuhapamsamit entweder werden die Verwandten einige bedenken machen'. S 6 Ds La Ln I immam (Ds kimam) kan; sukham avahami ti 'mochte ich doch einige zum Gluck führen'. S 7 Ds king su kans abhuumnamaucham dhammaradhiya ti 'wodurch könnte ieli wolil einige emporheben durch das Wachsen im Gesetz', T VI J Dh K hida ca kani sukhanami (K sukhanami) 'sowohl hier beglueke ich einige' In allen diesen Fallen ist die Beziehung des kan auf Personen vollkommen sicher, ebensowenig laßt sich bezweifeln. daß das Wort in den drei letzten Stellen ein Akkusativ ist. In den beiden ersten Stellen ware indessen auch eine andere Auffassung möglich. Pischel. Grammatik der Prakritsprachen, § 357, hat bemerkt, daß in der Ardhamaradhi des Jama-Kanons Pronomina, die sich auf Maskulina beziehen. zuweilen neutrales Geschlecht zeigen. Seine Beisniele beziehen sich alle auf Plurale evärants sarräsanti logames kammasamärambhä (Āxār 1. 1. 1. 5 7) = etävantah sarve loke karmasamärambhäh, ävanti kev' ävanti logamsi samanā ya māhanā ya (Āyār 1, 4, 2, 3) = yārantah ke ca yāranto loke śramanāś ca brūhmanāś ca, yāim tumāim yāim te janaga (Āvār 2, 4, 1, 8) = yas tram yau te janakau, yaim bhikkhu (Ayar 2 7 I, 1) = ye bhiksavah. ağrantı 'rınığpurısü savic te dullhasambharü (Uttar 215) = yaranto 'rıdyamirusah sarre te duhkhasambharah 1) Abulich wird nun auch in 85 nans und kan auf Maskulina und Feminina bezogen, die sogar im Singular stehen wober aber zu beachten ist daß der Singular, wie sehon Bulder bemerkt hat (Beitr S 262) luer im kollektiven Sinne gebraucht ist. La Lu ajaka nāns elaka ca sūkals ca gabliens va pāvamīnā va avadhva potake ca kāns āsammāsske2) Tolgende werblicho Ziegen Mutterschafe und Saue, In imlight die welche trachtig sind oder saugen, durfen nicht geschlachtet werden und gewisso [threr] Jungen (nambeh) die, welche noch nicht sechs Monate alt sinds) Ich halte es daher fur möglich daß wir auch in den beiden

Fansbolls vor. Faist zu lesen sace pi paöham essiajjanen, atthiko, menn dii die Lösung der Frage winnschost

hr Frage winnschest

1) Das Beispiel aus Sûvag 504 gehört meines Frachtens in eine andere Kategorie

<sup>2)</sup> Vit unwesenthehen Abweichungen nuch De Din

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nach Frunk. WFAM 1A, S 342f ist agakindan ein Wort, ein Weiter hilding von gada mittel des Suffixes -fane, das 'enfact die Rolle eines Swirtlaks Suffixes angenommen hat , und des Frunmeuffres -dat Telestumne volkommen mit dem Verfasser die eine met eine signifikation der der Verfasser die Erstein des von er sigt, daß die Frklarung zu viele zum Tel unge wöhnliche Zwischunglische erforden, um volktandig hindig in sein Tele bezwerft sogiat die Pristein des von Franke entlickten Svarthaka Suffixes -data Seine Bet spiele sim Hah gunddan Sonnen einen Erstein Theingung von Statische Statische Aufgenseit, rezighat Vasigat, sotif dan 'Sogenswinsch', trarchdan Teef', pattina 'Solin' Gimban und ersieben Artslanken wie selon Chil his rieding gese ben hat, direct Urspring dem Gri Plur, der im Datum (gund dan priklie neben gunddanat bet ist naturche gimblanan über haupt kim Nom Sing, sondern der regelrechte Gri Plur I ergeban in Jat 533 25, 454, 193 197 200 mit nach dem Metrum für resiel, non entwerten in Suttamplat.

Stellen in S 4 kām mit te bzw. mātikā zu verbinden haben 'auch von diesen werden einigo vermalinen', 'entweder werden die Verwandten, falls welche da sind, bedenken inaehen')'

Dieselbe Bildungsweise zeigt sich endlich auch beim Personalpronomen tuphe und aphe, das Schwanken der Texte beweist aber, daß sie hierher erst sekundar vom Nomen ubertragen ist. In den Separat-Edikten von Dhauli und Jaugada findet sich der Nominativ tuphe an folgenden Stellen I tuphe (J phe) hi bahūsu panasahasesu āyatā (J āyata), no ca tuphe etam (Dh omitt tuphe etam) pāpunātha, dekhata (J dakhatha) hi tuphe etam (J omitt etam), tunke caahatha samnatinadavitare (fehlt in J). II natibala (J alam) he tuphe asvasanaue, tuphe (J omitt tuphe) svagam (J add ca) aludhayısatha, tuphe (J omitt tuphe) caghatha sampatipadayıtaye (J sam nationalantaire) Die gleiche Form tunbe und anhe wird im zweiten Separat Edikt von Dh fur den Akkusativ gebraucht etasi athasi hakam anusāsāmi tunhe 'In dieser Sache unterweise ich euch', atha ca atanam heram deranam mue anulampats aphe 'und der Göttergeliebte liebt uns wie sich selber' Aber in J lauten die Akkusative tunkens und anhens. Die entsprechenden Stellen lauten hier etave ca athave halam tuphens anusasams, atha atanam anulampati heram aphens anulampati, dazu kommen die beiden Stellen tunkeni anusasitu, tunkeni hakam anusasitu 'euch unterwiesen habend, wo in Dh das Pronomen fehlt.

Daß in der Alt Ardhamagadin der Akkusativ Plurahs der maskulnnen vokalischen Stramne auf in mit Verlingerung des Stammuslautes gebildet wurde, erselient mit danach unbestreitur. Die Flevion war also Sing Nom pulise, Akk pulisam, Plur Nom pulise, Akk pulisam. Die Neutra andererseits werden in der Begel Bektiert. Sing Nom däne, Akk dänam, Plur Nom däne, Akk dänam, Plur Nom däne, Akk dänam, Plur Nom däne, Akk dänam in Das sich unter diesen Verhaltmissen die Form auf -äm i eieht auch bei ursprunglichen Maskulna in den Nom Plur eindrangen konnte ist begreißteh und tatsvehlich bieten die Texte datur eine Reihe von Belegen. Die folgende Läste zeit aber, daß diese Formen

<sup>455</sup> gilt offenbir auf \*raidydyana zuruck, we Mogodlana auf Mandydlybana kaccina oder Katighan auf Katighana, dali das Suffix dyana melit nur patroxymech verwendet wird, zeigt Rämagnan Tlama betreffend. Soffikan ist selbsit certifiallich melit = S. srait, sondern — St. sraitynyana, 1 + a ist zu 4 verschindlen uncht = St. srait, sondern — St. sraitynyana, 1 + a ist zu 4 verschindlen uncht schildpana weier zu solidhang seworden. Das Ter heißt Tryni e mels senem wage rechten Gange tirgappädatan. Dialindin kommit in Räm in der Bedeutung dir Tero vor (PW), zgl auch tirgappäna krebs Ich sehe daher in tirackdata ein Bahuvith aus tirakd und ayana diesem Gang wagericht ist \*tirakdyana multot tirackdata weiten. Ist bliebt uns pratitama in til 241 Feib. 5, das sehon Tenchare als kaun richtig bezeichnet hat mir schemt es dem puttanam von Zeile 10 sein Dasen zu verlanken.

<sup>1)</sup> Lyoradisamti ware dann bei der Wiederholung ohne Objekt gebraucht Fbenso wird poliyotad in S7 einmal absolut gebraucht einmal mit dem Objekt verbinden eie poliyoradisamti pi heram en heram en poliyoraditha janan d'am majutan.

ubertragung nur bei Wortern stattgefunden hat, die durch ihre Bedeutung nicht vor einer Neutralisierung geschutzt waren S 5 Ds Dm La Ln wini amnāni m viianikāvāni no hamtavivāni 'auch andete Tierarten durfen nicht. getotet werden'. S 5 Ds Dm La Ln pamnavisati bamdhanamolhani latani 'funfundzwanzig Freilassungen von Gefangenen sind gemacht worden' S 7 dhammathambhāns katūns 'Gesetzessaulen sind gemacht worden'. S 7 ata athı sılāthambhānı vā 'wo entweder Steinsaulen sind'i). S 7 magesu m me nraohāni lopāmtāni chāvonagāni hosamti pasumunisānam 'suf meinen Befehl sind an den Wegen Bamanenbaume gepflanzt worden, sie werden Menschen und Tieren Schatten spenden'. S 7 amnan in cu bahufkanil dhammanıyamanı yanı me katanı 'es gibt aber auch viele andere Gesetzes verbote, die ich gemacht habe', F I J K2) timni vera (K vera) panani ālabhivamti 'nur drei Tiere werden reschlachtet'. F I J Dh3 K etāni m cu (K ca) timni (K tini) pānāni pachā (K omitt pachā) no ālabhimsamti aber auch diese drei Tiere werden in Zukunft nicht mehr geschlachtet werden', F II Dh J4) K lukhām ca (K omitt ca) lonāmtām (K lomtām) 'auf memen Befehl sind Baume genflanzt worden's)

Vielleicht bildeten in der Alt Ardhamägadhi sogar die Feminina ihren Akk Plur auf ni Der einzige Akk Plur eines Wortes, das seiner Bildung nach Femininum sein mußte, ist anusathini\*) in S 7 Ds. dhammänusathini

2) In Dh ist nur timni und labhiya erhalten

3) In Dh fehlt etant pr cu 4) Im J fehlt lopapitant

5) Unsicher weil nur zum Teil erhalten ist asrd : ca tuni in Sep II Dh. woffur J asrasaniya ca te bietet Osadhani in F II Dh J K entspricht formell 5k ausadha, der Bedeutung nach Sk osadh: Das Prudikat zu osadhani wie zu dem im folgenden Satz verkommenden mulant und nhalant zeigt die Fridung a so k osa ilhāni manusopaguni cā pasopagāni cā glatu nathi saratu halāpitā ca lopāpitā cā [ ] eramevă mulăni că phalâni că atatu nathi savată l'âlapită că lopăpita că und ent sprechend in Dit J Sh und V aber nicht G Sonst findet sich kein Nom Plur Neutr auf & Michelson, IF \XIII S 249, erklart allerdings påland (Dm Indlalnam La In R paland) and sukhtyana (De sukhtyana La La sukhtyana) in S I für Nom Plur Wenn auch kein anderes femin Nomen actionis auf and im Sanskrit oder Prikrit belegt ware, wurde memes Erachtens die Pristenz der Form aus der Inschrift hervorgehen Kein Philologe, der auch nur eine Spur von Stilgefühl hat wird ver kennen, daß in einem Satz wie esa hi tidhi ya tyam dhammena palana dhammena vidhane dhammena sukhiyana dhammena goti ti (S 1) palana und sukhiyana niir Nom Song sem können so gut wie ruthane und got: Nun sind aber auch die Fernanna auf and seit der vedischen Zeit so laufig daß es sich wirklich nicht verlohnt. Bei spiele anzuführen, und in S7 steht außerdem der Instrumental imidhäyä khāyanāyā, m F VI der Lok samtilanā ja (Dh J, samtilanāye K, saintiranāya G, sanitiranaye Sh M) Nom Sing sind chenso patreedana in F VI, (Sh M patreedana) -samtlland in F VI (mit entsprechenden Varianten) und in F IV runamadasana K. timanadasand ca hastidasand ca G Mulha im S 7 ist schon von Senart richtig als 'Agent, Vermittler erklirt worden, mulla ist hier offenbar, weil es sich auf eine Person bezieht, zuni Ma-kulmum geworden

<sup>1)</sup> In der Inschrift von Salasräm steht der Nom Plur silathambha

<sup>1)</sup> Dhammagusathini steht viilleicht für dlammanusattlinni, entstanden unter

anusāsām; 'ich erteile Unterversungen im Gesetz'. In demselben Edikt begegnet das Wort im Nom Plur dhannānusathus irurdhām ünaputani 'mannigfache Unterveisungen im Gesetz sind angeordnet worden. Dieser Nominativ wirde sich am leielitesten durch Übertragung aus dem Akku sativ erkliren und daß das Wort meht einfach Neutrum geworden ist, macht der Instrumentil anusathijā, anusathija (S.1) dhammanusathije (F. IV. K.) der die feminine Endung zeigt, walirscheinlich!)

Es erhebt sich nun weiter die Frage sind diese merkwurdigen Formen des Akk Plur auf die Alt Ardhamigadhi beschrünkt oder sind sie auch in dem nordweithelen Dialekt, der durch die Edikte von Shahbärgarhi und Mansehru reprüsentiert wird, und in dem westlichen Dialekt, der uns in dem Edikt von Girnar vorliegt, heimisch? Die Entscheidung der Frage wird durch die eigentumlichen Verhältnisse, unter denen diese Versionen entstanden sind erschwert. Sie bieten bekanntlich nicht den reinen Lokaldrückt sondern sind mehr oder weniger unvolknimmen Übertragungen aus dem in Alt Ardhamisgadhi abgefüßten Original Überein stimmungen zwischen den Dialekten dieser Versionen und der Alt Ardhamisgadhi konnen daker nur dann ils beweiskriftig für die Gleichheit der Sprache angesehen werden wenn sie ausnahmslos sind jede Abweichung dagegen spricht für Versehiedenheit in der Sprache

In Sh und M finden wir nun tatsachlich an den Stellen die den oben aus K. angefuhrten entsprechen eine Reihe von Abl ustriven auf ni, F MII Sh oo osis anuecoma dernan proposa viynnit. Kaligani F MI Sh devanam priyo Priyadrasi raya sarraprasandam pravrayiam grahathan ta puyets, M devana priye Priyadrasi raya sarraprasandam pravrayiam gehathan ea anyetsi F III Sh parifasi p piutan gananas anapedanti, M parisa pi ca yutani gananasi anapayisati. Dagegen ist in F IV die Form auf ni beseitigt. Sh hastino jotikumdham añam ea divam rupam drasayit yanasa M Jastine aylamdham anan ea divam rupam drasati janasa Das ist sicherich meht ohne Absalti geschehen und wir dürfen meines Crachtens ans der Anderung des Textes schließen daß solche Formen wie hathin dem nordwestlichen Dialelt fromd waren.

Best titgt wird das durch die Anderung in F VI wo dem hida ea kant sukhayāmi von J in Sh und V ia ea sa sukhayāmi entspricht. Die Form so ist schwierig Buliler (Beitr S 173) hat sie üls Gen part — Sk. esām erklirt

d in Linftuß von tu in (S4) Allerdings sollten wie d inn die Schreibung dham indiniaalt inni erwarten voll in demselben i dikt abb juinnai wat annesse www. In S3 Ds. Din La La habori wir den Nom Hirr des Aveitrums dass a noglimi.

<sup>&#</sup>x27;) Der Instrumental eines maskul nen of r neutral n i Stammes ist allerdings nicht Leigt

<sup>1)</sup> In M felilt de Stelle Der Nomnates liutet in Sh in 1 M Kalija

Die zi gel er gen Nom native lauten in Sh paraprasanda sauraprasanda, prasa da gralada in M paraprasada saurapasaja

Wie dem aber auch sein mag, die Beseitigung des kans zeigt jedenfalls, daß eine solche Form nicht dem nordwestlichen Dialekt angehörte

Waren die Akkusative Plur Mask auf -n; dem Dialekt fremd, so kann die Endung n; hier auch nicht in den Nom Plur eingedrungen sein, und wir mussen den Nominativ auf ä erwarten Tatsachlich hat auch der Ubersetzer von Sh in der einzigen Stelle, die eine Vergleiehung gestattet 1), in F I das timni pänäni verandert Er sagt trayo to prana hamñamit, eta pi prana trayo paca na arabhisamit, waltrend in M auch hier wieder die Ardhamagadhi Formen übernommen sind tini ye pranani a bhi ti, etam pi cu tini pranan paca no arabhi

Mit noch größerer Bestimmtheit lassen sich die Formen auf -ni als dem westlichen Dialekt fremd erweisen. Allerdings bietet auch G in F XII den Akkusativ auf äm derämam prige Pryadasi rägä saiapäsamdäni ca pavayitäni ea gharasiäni ca päyaguti\*), und in F VI entsprieht dem hida ca käni sukhayāmi von J idha ca nani sukhāpayāmi\*) In F IV ist aber der Text wieder geandert hastidasanā\*) ca agilhamdhāni ca añāni ca diypāmi rupāmi dasayitpā yanam, und F III zeigt die bekannte Form des Akk Plur auf e parisā pi yute äñapayisati gananāyam. An den drei Stellen, die Nominative Plur auf äm enthalten, sind in G dafur die Formen auf ä eingesotzt F I it ein pränā ärabhare ete pi tri pranā pachā na ārabhisare, F II vrachā ca ropāpitā

Daß in dem Dalekt von Girnär der Akk Plur der a Stumme auf e ausging, laßt sich aber noch durch zwei andere Stellen erweisen") In FVI steht in Dh se mamayā kale saetala patitedalā janesa atham patitedayamtu me ti savata ca janasa atham kalami hakam 'ich habe an geordnet daß mir übernil die Spione die Angelegenheit der Leuto vor tragen, und übernil erledige ich die Angelegenheit der Leuto vor entspricht in J\*) und K ebenfulls atham in Sh atham und athra in M beide Male athra G hiest anstatt dessen ta mayā etam kalam sautra patitedalā stia athe me janasa patitedelā ati sarvata ca janasa athe karom Es ist unmöglich das athe von G direkt dem atham, athra oder athra der inbrigen Versiowen gleichzussitzen de sich in der genzion Inschrift kenn Beisniel für einen Alk Sing Mass oder Neutr auf e findet') Athe kann

<sup>1)</sup> Die Stelle in F II lukhans ca lopāpstans oder lopstāns ist in Sh ausgelassen und in M verstummelt rucha pita

<sup>2)</sup> Die Nominative lauten parapāsamdā, savapāsamda

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Stelle in F MII, die den Akkusata von Kalimg? enthielt, ist in C nicht erhalten

<sup>4)</sup> hastidasand ist Nom Sing und gehört zum Vorliergehenden

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Daß die beiden Formen auf e m F III G röjüke er prüdenke ca keine Akku sative Flire sind, wie Pi chel, GGA 1881, S 1326f, annabim, sondern stehengebliebeno Arthaniagadhismen, brinicht nach den Bemerkungen Buhlers (Bettr. S 19) wohl meht mehr gesart, zu werden.

<sup>4)</sup> Das zweite atham ist in J nicht erhalten

<sup>1)</sup> In F VI entspricht dem saram Lalam von Dh J K, d in sarram kalam von

hier nur der Akk. Plur sein der dem Sinne nach durchaus berechtigt und sogar besser ist als der Singular<sup>3</sup>)

In F XII fahrt G nach den vorhm angefuhrten Worten derunam paye Psyadas räjä satapäsamääns as parajitans es aparajitans es pärasitans es päjayati fort dänena es rividhaya esa pajayat pajayat ne<sup>1</sup>) 'und er verehrt sie mit Gaben und mannigfacher Verehrung' Die beiden letzten Wörter fehlen in allen anderen Versionen Sie sind also unzweifelhaft ein selbstandiger Zusatz des Beamten der die Übersetzung anfertigte, und wenn er da wo er meht durch die Vorlage beeinflußt war, den Akkusatis ne gebraucht, so können wir diese Form mit Sicherheit dem nans in F VI gegenüber als die echte Form des weistlichen Dialektes betrachten Auch hier zeigt sich wieder die nahe Verwandischaft des westlichen Dialektes mit dem Pali

Wir haben in dieser verschiedenen Akkusativbildung ein neues und war schent wichtiges Unterscheidungsmerkmal zwischen den östlichen und den westlichen Dialekten. Sie hat aber auch noch ein weiteres Interesse Ich brauche die Grunde nicht zu wiederholen, die für die Annahme sprechen daß die altesten buddhistischen Schriften in Alt Ardhamagadhi abgefaßt waren und daß die Werke des uns vorliegenden Pali Kanons wie die des Sanskrif Kanons weingstens teilweise Übersetzungen von Werken in Alt Ardhamagadhi sind. Ist das richtig so ist a prori anzunehmen daß bei der Übertragung gelegentlich Akk. Plur auf ni stehengeblieben sind, und zwar werden wir sie hauptsachlich in Versen erwarten durfen, wo das Metrum einer Umsetzung in die immer um eine Silbe kurzere echte Pali Form Schwierigkeiten bereitete. Ich habe darauffin die Verse des Dhamma pada des Suttanipäta und des Jataha. Bd. 3—5 durchgesehen und die folgenden Akkusative auf ni von Maskulinen und Temininen gefunden?)

attha') SN 58 aññāya atthāns reneyya lamlham, Jūt 329 3 jānāss atthāns anagatāns

ālaya āsava1) SN 535 chetvā āsavāns ālayāns

Stellen and any Jat 160 and 540 hungagefugt

Sh dem sairam kala sarra kalar saira kala von 31 in G sarre kale (Z 3) saire kâle (Z 3) saire kâle (Z 3) saire kâle (Z 3) saire kâle (Z 5) und s r l (Z 2) das naturl ch nicht zu sairam kâlam (Bihl r) son lern saire kâle hizinstellen ist. Dieso korinen auf e suid aber Lokatin e wie schon Senart Inser II S 340 benierkt hat

<sup>1)</sup> Sel on Pischel GGA 1881 S 13°6f wollte athe alt Akk Plur fassen hielt aber auch die Erklarung als Akk Sing des Neutrums für möglich

a) Das ne est vollkommen denthelt. Beste S "I wollte Buhler na lesen un't d'es als Schreibfeiler erklaren. Später sehe nt er semen Irrum selbet erkannt zu haben denn in der Ausgabe in der I'p Ind. hat er se ohne weitere Bernekhurg aufge nommen.

denn in der Ausgabe in der I'p Ind hat er ie ohne weitere Bemerkung aufgenommen.

\*) Die Laste sell nur Beisp ele geben und macht auf Vollstamligkat Leann An spruch. Seltene oder zweifell afte Wörter sind dal er auch nuch aufgenommen. Dru-

<sup>4)</sup> artha ist allerdings im altesten Veduch Neutrum über im Pali sonst Mas

<sup>\*)</sup> Sk. dlaya komrat im F pos zuweilen such als Neutrum vor Im Pali st 1 t der vom Phir dlawi z B Dh 411 = \$\circ\$ (35 (dlaya Druckfehler)

kaccha oder kacchā Jāt 536, 17 thanām kacchām ca dassayantī kappa SN 517 kappām meeyya kevalām

kāma SN 60, Jat 408, 6, 509, 23 25, 535, 21 hitvāna kāmāni yathodhskāni, Jāt 509, 22 24 hitvāna kāmāni manoramāni, SN 771 tasmā jantu sadā sato kāmāni parivajjaye<sup>1</sup>), Jāt 467, 8 apacineth' eva kāmāni, Jāt 507, 4 na ca kāmāni bhuījati, Jāt 507, 5 ko me puttam palobheyya yathā kāmāni patthaye

krpıllıka Jat 490, 11 tammīkathūpasmım krpıllıkānı neppothayanto tuvam pure carāsı

gantha SN 912 visaya ganthāni munidha loke

gāma, gāmavara, gāmantaka SN 118 yo hantı parırundhatı gāmānı nıgamānı ca, Jāt 456, 3 dadāhı me gāmavarāmı pañca, Jāt 456, 12, 512, 29 dadāmı te gāmavarāmı pañca, Jāt 514, 14 dassāmı te gamavarāmı pañca, Jāt 160, 2 gāmantakānı sevassu tandula Jat 417.1 ruthā tıtā dhovası tandulānı<sup>5</sup>)

danta Jāt 514, 32 cheltāna dantānı gazuttamassa, 35 39 ādaya dantānı gazuttamassa, 36 distāna dantānı gazuttamassa<sup>3</sup>)

dhamma Dhp 82 etam dhammāni sutvana irppasīdanti pandītā\*) nigama Siehe unter gāma

nıraya Jat 522, 25 elanı sulta nırayanı panditos)

nıllın Jät 478 10 alattham satta nıkklının surannassa janādhıpa\*)
pañka Jät 522 10 so nesam pañkānı viyālarissatı, Jät 522, 11
Kondañia pañkānı viyālarohi\*)

patha Jät 499 2 kenänusitha väham ägato si vanibbaka eakkhupathäni yäestum, Jät 499,3 tenänusitho väham ägato sini vanibbako cakkhupathäni yäestum, Jät 499,4 dadähi me cakkhupathäni vaesto

gathala Dhp 188 bahum te saranam yantı pabbalan tanânı ca, Jät 427, 4 olokayanla rakkango pabbalanı tanânı ca, Jät 492, 1 yad esamânā vicarımha pabbalanı tanânı ca, Jät 519 20 (tande)

<sup>1)</sup> Der Text fahrt fort te pahäya tare ogham. In demselben Kamasutta steht der Kom kama 767, der Aks. kame 768, 769

<sup>1)</sup> Nom Plur tandulā, z B Jāt 316, 4

Nach PW cumal dantām auch im Rām Der Akk dante in demselben Jat G 31 35, der Nom dantā G 35

Y Trotzdem dhamma unzahlige Male als Mask vorkommt, ist doch gerade bei diesem Wort vielleicht Geschlichtsweehsel eingetreten, denn auch der Nom Plur dhammdni kommt vor (siehe nachher) und der Nom Sing dhammam erscheint Jät 537, 56 n athli segeam kulo dhammam

<sup>\*)</sup> Akk Plur niraye, z B Jat 530, 14, Nom Plur nirayā, z B Jat 530 16

<sup>9)</sup> Nach dem PW 1st nigla im Sk nuch Neutrum, aber selten Auch für das Pah vereichnet Childers millham, der Akk nillhe steht aber z B Jat 478, 13 (jälarupamaye nillhe surannassa catudiasa) 456, 3 12 (parosahassan ca suranna nillhe)

<sup>1)</sup> Akk Plur pašhe chenda G 9

pabbatāni ranāni ca. Jāt 540. 14 sammodamānā gacchāma pabbatāns ranāns ca. Jat 356. 2 rekersya sānūns ca pabbatāns ca pabhara Jat 413 5 parisum arriduggani nadinam pabharam ca parissaya1) Dhp 328 SN 45 abhibhuyya sabbani parissayani, SN 965 athāparāns abhisambhatevya parissayāni kusalānuesi,

SN 969 erkkhambhaye tans parissayans

pahāra Jāt 445. 2 datrā mulhanaharāns

pana Dho 270 na tena grego hote uena punane hemsate. SN 117 uo 'dha panans hemsats

pāda Jāt 505, 12 randams pādāns taram ransada, Jāt 524 23 pādāns pakkhalaus me janinda. Jat 540, 43 santam padāns negali

nasa Jat 484 3 oddentu välaväsäns

mitala Jat 357, 3 vadhiesams te latukile mitalans" bandhava SN 60 dhanani dhaññani ca bandhavani ca hitrana

balıradda Jat 524, 8 dadâmı vo balıraddânı solasa

bhuja Jat 513 15 pit assa paggayha bhujani kandati

magga Jat 523. 3 tassa maggans acara

lata Jat 519, 20 (vande) tenalatans osadhuo

vananja Jat 397, 2 handa dans vananjans pakkamams vathāsukham ernicehava SN 894 hitrāna sabbāne ernicehavāne3)

errada SN 796 tasma erradans arrtivatto. SN 907 tasma erradans upativatto4)

teda SN 629 tedani viceyya kevalani

santhara SN 844 game akubbam muns santharans, Jat 456 10 bala ca kho sangatesantharans pubbe katam raps sinasayants Jat 456 11 dhira ca kho sangatisanthavani pubbe katam rapi na nasavants3)

sabhā Jāt 477, 14 gollham majjam kirūsam rā sabhani kiranani ca | arakā parivanehi

samudda Jat 327, 2 katham samuddam pajars katham pajars he bukam | katham satta samuddans katham simbalim aruhs

Viel seltener ist der Nom Plur eines Vaskulinums auf zu Ich habe nur notiert

ālambara. Jat 535 15 pāmssarā mutingā ca murajalambarāni ca suttam clam pabodhents

<sup>1)</sup> Chillers setzt offenbar auf Crund der Stelle aus dem Din ein Neutrum parissayam an Der Nom parissaya stellt z B 85 770 (maddante nam parissaya) 55 960 (katı parıssaya loke - ye bhikki u abhisambhare)

<sup>1)</sup> In demselben Jit in G 1 2 4 dr Akk Plur puttake
2) Nom Plur vinicehayd z B SN 866 rinicehayd rapi kuto pahül?

<sup>4)</sup> Nom 1 lur envid 1 2 B SN 829 ete reed il samanesu vil 1 862 863 kuto (pred) pal 1 11 Lalal a rivad 1

<sup>4)</sup> Norn Sing santhare z B 55 245

Gelegenbeit 1) darauf hingewiesen, daß, wenn die Tradition richtig ist, unter Ardhamagadhi nur Alt Ardhamagadhi verstanden werden könne und daß spater eine Übertragung in Mittel Ardhamagadhi stattgefunden haben musse, die sich von dem alteren Drilekt durch größere Konzessionen an die westlichen Dialekte unterschied. Diese Ansicht wurde meines Erachtens bewiesen sein, wenn es gelingen sollte. Formen des alteren Dialektes wie die Akk Plur auf zu in den vorliegenden Texten nachzuweisen. Solche Formen begen in der Tat vor. Pischel a. a. O. 8.358, zitiert aus alteren Jama Schriften die folgenden Akk Plur von maskuhnen a Stammen qunaima), pasinani pasinaim, panani panuim, phasaim, masaim, rukka ni. von maskulinen i Stammen iihīni, sālini, von maskulinen ii Stam men uüim, heuim von femininen a Stimmen tayanı (Sk tracah), opan truāns pauvārm, bhamuhāsm Andere Beleges) sind rasvāvarāsm = Sk ragacaran (Avar II, 4, 1, 1 se bhillha ra maim eargagaraim socca nisamma imaim anavaraim anavariyapuvvaim janejja), gamani = Sk graman (Avar II. 1. 4, 5 lhuddae lhalu auam game bāhtragāns gamāni bhillhavarivāe ravaha), parvavāim = Sk parvajān (Āvar II 4, 2 11 12 tah' era gant' uyanaima) parrayaim ranani ra), payaim = Sk padān (Ayar II, 13, 2 se se paro payaim samrahejja, vgl II, 13 3-9 10 21), sammambhaveyarm = Sh. samyaobhavetan (Vavahiras I, 34 jatth eva sammambhaviyaim paseija tes' antie aloeija), saddaim = Sl. sabdan (Avar II 11, 2 egasyasım saddasım sunets, val II 11, 1 3 4) In Ayar II, 11. 5-15 erscheinen Reihen von Akkusativen auf -ans, darunter von Mas kulinen attani 9. attalavani 9. aramani 8. kalahani 15. namani 7. nigamani 7, °samnuesans 7, paviayans 6 sagarans 5) 5, von Femininen pavam 8, phalthans 5 pantiyans 5 Daß die gleiche Bildung auch beim Pronomen tad vorkam zeigt die von Pischel § 357 aus Suyag 504 angeführte Stelle je garahiya saniyanappaogā na tani seranti sudhiradhammā. In Ajār II, 10, 10 sha khalu qaharats va qaharatsmitta va salini va rihini va muggani ra masans va tilans va kulatthane va saram va savangirins va paterimen ta patirinti va patirissanti vu sollen nach Pischel die Formen salim eihini durch Anlehnung an die folgenden Neutra entstanden sein Ich kann diese Erklirung nicht gelten lassen, denn die folgenden Wörter sind samthch von Haus aus so gut Mashuhna wie sals und triht Wenn wie mit Schubring mitteilt, die gleiche Reihe noch durch gohumans erweitert, in Kappas II, I erscheint, wo sie dem Zusammenhane nach nommativisch

<sup>1)</sup> Bruchstucke buldh Dramen S 40f

<sup>&#</sup>x27;) Ther den Wechsel von Jim un i Just vgl Paschel § 367

<sup>1)</sup> Ich verdanke die ersten drei Stellen und die Stelle aus dem Vavahäres. Herri De Schubeng

<sup>4)</sup> So ist nach Schubring mit B zu leien. In 12 ist nur gamtum und parecilm uberließert. Die Stelle ist wie Schubring erkannt hat, metriech. Vgl. publiatini windin en im Pali, oben 8, 2891.

<sup>4)</sup> Hinter sardut ed es fichlt nur in A

gefaßt werden muß, so werden wir diese Nominative auf gleiche Stufe mit den Nominativen stellen mussen, die ich S 285 aus den Inschriften gegeben habe Pischel finhrt als Nominativo nur itthini tā purisāni tā aus Āvār II. 11. 18 an se bhillhū tā annayarāim virūtarūvāim mahussa rāim1) eram jānenā tam jahā itthini iā murisāni iā therāni jā daharāni iā manhimāni vā ābharanalibhusiyāni vā gāyantāni vā vāyantāni vā2) annayarāim3) vā tahanvagārāim virāvaruvāim mahussavāim kannasoyavadivae no abhisamdharena gamanae Seine Erllarung, daß hier die neutrale Form im Sinne von 'ctwas Weibliehes', 'etwas Mannliches' aufzufassen sei, scheint mir ausgeschlossen zu sein. Aber auch die Annahme eines Nominativs ist nicht unbedenklich, da in der Sprache der Inschriften Nom Plur auf ni bei Wörtern, die mannliche oder weibliche Personen bedeuten, nicht vorkommen. Ich sehe indessen auch keinen Grund, warum atthins und purssans nicht als Akkusative gefaßt werden konnen die dem mahussarāim (= Sk. mahotsavān) koordiniert sind. Aber auch wer an dem Nominativ festhalt, wird zugeben mussen, daß diese Formen aus dem Ak kusativ übertragen sind wo die Endung ni ursprunglich berechtigt war Auf einen einfachen Geschlechtswechsel durfen wir meiner Ansicht nach aus diesen Formen so wenig schließen wie aus den Pahformen. Ein solcher Geschlechtswechsel mußte sich auch im Singular zeigen. Pischel selbst aber kann keinen einzigen Beleg für den Nom Sing eines a Stammes auf am anfuhren er beschrankt sich darauf, auf Hemaeandia zu verweisch, der I. 34 khaggam mandalaggam kararuham neben khaggo mandalaggo, kararuho lehrt Selbst wenn die Regel richtig sein sollte, besagen derartige vereinzelte Falle naturlich nichts

Von Interesse ist es endheh auch zu sehen wie sich die Mittelprakrits außerhalb der Jaina Lateratur¹) zu den Formen auf ni verhalten Fur den Nom Plur Mask gibt Pischel § 358 einen Beleg aus der Mäharästri kannaum = Sk Jarnau Häla 805 Tatsachheh liest auch Weber dort de suhaa kim pi jampasu piamlu kannäi me amiam o Holder, sprich doch etwas, laß meine Ohren Nektar trinken' Lannai me ist aber naturlich michts neuten als folsche Ahtrenning von Lannai me ist aber naturlich michts neuten als folsche Ahtrenning von Lannai me ist aber naturlich michts der einzige Beleg für den Nominativ mit scheinbar neutraler Endung und es bleibt nur die Angabe der Grammatiker (Hem I, 34), daß man gunäim, deräim, bindüm rutkhäim neben gunä, derä, binduno, rutkhä brauchen könne Als Beleg Lann Hemacandra nur einen Akkusativ anführen vihatehim gunäim magganti (Gaudivaho 866) Aber selbst dieser Beleg ist ganz unsicher, in der Ausgabe steht ohne Varantenangabe vihatah.

<sup>1)</sup> So est nach Schubring zu lesen nicht mahdsaulum, wie man nach Jacobis Ausgabe annehmen mußte

<sup>2)</sup> Ly folgen noch acht Part Pray

<sup>2)</sup> So ist nach Schubring mit den Hand-chriften zu lesen

<sup>1)</sup> Vom Apabliramsa sehe ich lier ab

gune rimagganti. Von Akkusativen führt Pischel aus der Mähärästri ab gesehen von der eben erwahnten Stelle, nur pavaar, goarm, turaar, rakkhasar an, die samtlich in der Strophe Ravanas 15, 17 verkommen to mange gagim turgar a rallhasar lohiamatto | ramasaraghagadhuo magbale parabale pagito khatlum || Die Formen beweisen nichts, denn die Strophe fehlt in Krsnas Setuvivarana und Smanārāyanadāsas Setusarani und ist daber, wie schon S Goldschmidt in seiner Übersetzung hervorgehoben hat, unecht Aus der Magadhi gibt Pischel dantaim, Sal. 154, 6 (dantaim de ganaissam), und gonāim, Mrcch 122, 15 (maina lelakāim gonāim vāhesi), 132, 16 (edaim gonaim genhia) Das Wort gona findet sich in der Magadhi der Mrech noch öfter, stets lautet der Nom Plut (118 5, 12, 14) und der Vol. Plur (97 21, 98, 20, 99, 12, 100 13, 107, 18, 117, 15) gona Andere Formen des Akk Plur von mask a Stammen kommen soweit ich sche. in der Mrech nicht vor 1) Es kann sich also nicht, wie Pischel \$ 393 meint, um einen Geschlechtswandel handeln der bei der Bedeutung des Wortes auch ganz unerklarlich sein wurde sondern gondem verhalt sieh zu gona wie in der Alt Ardhamagadhi pulisani zu pulisa Aus der Sauraseni fuhrt Pischel nur gunāim. Mrcch 37, 14 (anuae manorahantarassa gunāim corta), und riedim Ratn 302, 11 (caduriedi via bamhano riedim padhidum paulta) an Dam S sonst der Akk Plur der Mask auf e ausgeht und Hema candra ansdrucklich für gung Geschlechtswechsel lehrt, möchte man quadim als Neutrum erklaren wenn nicht ein paar Zeilen spater (22) gerade wieder der Nominativ guna erschiene (dullaha guna urhava a) Für ricaim ware ricdo ricd zu erwarten, die Frage ob hier Akkusatirbildung oder wirklicher Geschlechtsweelisch vorliegt ist kaum mit Sieherheit zu ent scheiden") Soweit das durftige Material überhaupt Schlusse gestattet, wurde also der Akk Plur auf firm von mask a Stammen als Fortsetzer der alteren Formen auf am fur die Maharastri abzulehnen fur die Magadhi und vielleicht auch für die Saurasen anzuerkennen sein. Das Verbreitungs gebiet wurde also im wesentlichen dasselbe sein wie in der alteren Zeit

Kehren wir zu der Inschrift zurück. In Z 13 setzt Buhler hinter para lagie ät neimer Punkt und beginnt mit deine einenneuen Satz. I or, as (a man) feels tranquil after making over his child to a elever nurse. — sajing inflo hinself. The elever nurse strives to liring up in child well, — even so I have acted with my Lagidas for the welfare and happiness of the provincials, intending that, being fearless and feeling tranquil, they may do their work without perplexity. For this reason I have made the Lagidas independent in (accordance) both honours and ministiments. Wer diese

Der Akk Pfur des Pronominaladj ktiva arala = St. apara g ht auf e aire arale 118, 14

<sup>5)</sup> Zu beachten ist, daß riedinn in einer Rede vorkommt, die dem Valusaka in den Mund gelegt ist, der nach den \(\text{altern Crammatikern Prievi ein Absirt die Saurassen) spricht.

Übersetzung aufmerksam liest, wird fühlen, daß die Bemerkung 'intending that usw 'garnicht zu dem vorausgehenden Vergleich mit der Amme naßt Dort wird das Gefuhl der Sicherheit hervorgehoben, das den erfullt der sein Kind einer verstandigen Amme anvertraut hat, aber nichts über die Gefuhle der Amme gesagt, hier wird umgekehrt gerade von der Gemuts verfassung der Lanjukas gesprochen, die doch mit der Amme auf gleicher Stufe stehen Das Richtige hatte langst Senart gesehen, der den Satz der den Vergleich enthalt, mit hitasukhaye abschließen laßt und den mit vena beginnenden Satz als Relativisatz mit dem folgenden, mit etena beginnenden Satze verbindet Dann ist der Gedankenzusammenhang völlig einwand free 'Wie man einer verstandigen Amme sein Kind anvertraut so habe ich die Lauükas eingesetzt zum Heile und zur Freude der Provinzbewohner Damit sie ihr Werk unbeirrt tun, habe ich sie selbstandig gemacht. Was Buhler, und vor ihm Kern, zu ihrer Abtrennung der Satze bewogen hat, war offenbar das te hinter dem Relativsatze. Aber dies findet sich hinter dem Relativsatze, wenn er finalen Sinn hat, auch sonst, z B Sep I Dh etäve athäve vyam lipi likhita kida ena nagalaviyohälakä sasiatam samayam vülevu ti nagalajanasa akasmanalibodhe va akasmänalikilese va no sivä ti zu diesem Zweck ist dies Edikt hier geschrieben, damit die Stadtrichter sich jederzeit darum kummern daß die Stadter nicht ohne Grund Gefangnis oder ohne Grund Belästigung erleiden

Schwierigkeiten bereiten noch die Wörter abhitā asvatha samtam, wofur La Lu abhīta asvathā samtam beten!) Sie sind zuletzt von Michelson Indog Forsch XXIII, 232ff ausfuhrlich behandelt worden Wahrend alle bisherigen Ausleger in samtam eine Form des Partizipiums von as 'sein gesehen hatten!) faßt Michelson es als einen adverbiell gebrauchten Alk Sing Neutr des Adjektivs samta = Sk sānta, das mit dem voraus gehenden asiatha oder asiathā im Kompositum stehen soll. Zu dieser Auffassung führt ihn die Form asiatha in Ds Dm für die naturlich asiathā zu erwarten ware. Ich kann der Michelsonsehen Erklärung nicht zustimmen, weil sie zur Annahme einer Konstruktion nötigt die mir formell wie in haltlich unmöglich erseheint. In Z 4f steht kim ti layukā asvatha abhitā Lammān pavatayevu hier yena eta abhīta asvatha samtam avmanā Lammān pavatayevu hier yena eta abhīta asvatha samtam avmanā Lammān pavatayevu hier yena eta abhīta die dort unzwenfelhatt koordimert sind²), sollen hier suseinandergerresen sein und hintereinander sollen ein

<sup>1)</sup> Dm stimmt, soweit der Text erhalten ist, mit Ds R mit La Ln In A fehlt die ganze Stelle

<sup>2)</sup> Auch Buhlers Übersetzung zeigt meiner Ansicht nach deutlich, daß er in diesem Punkte nicht von seinen Vorgangern abwich

a) Michelson sicht wegen der Kurze des Auslautes von assenha in assenha abhita in Die im Kompositum. Die in La La entsprechenden Formen assenha abhita sind aber auch inach ihm nebenemanderstehende Nom Plur die nach der Auszungsregel aus \*asentha abhita entstanden sind und ich glaube daher an das Kompositum in Dis sowenig wie ein das Kompositum in Dis sowenig wie ein das Kompositum syntadiahar in Da Z II desselben Ediktes, das wie

Nominativ Pluralis ein adverbiell gebrauchtes Karmadhäraya und wieder em Nominativ Pluralis stehen, die begrifflich alle auf ein und dasselbe Subjekt gehen. Man braught micht wiel von diesen Edikten gelesen zu haben um sich zu sagen daß das stillstisch nahezu undenkbar ist. Auch bezweifle ich daß der König von seinen Lauukas hatte verlaugen können daß sie 'santam ihre Geschafte versehen sollten die santi und das karma pravartana sind fur den Inder Begriffe die sieh gegenseitig diametral gegenüberstehen. Und damit sind wir aus den Schwierinkeiten noch nicht einmal herrus. Denn nun stört das a von asratha samtam in La Li R Michelson erklart asialhäsamiam als ein Kompositum mit Dehnung des Auslautes des ersten Ghedes wofur er sieh auf vedische Analogien bei Whitney § 247 beruft Viel ausfuhrlicher hat Wackernagel Altind Gramm II I 5 56 die Dehnung im Auslaut des Vorderghedes behandelt. Unter dem Material das er beibringt, findet sieh nichts was sich dem angeblichen Kompositum asvaihäsamiam auch nur un entferntesten vergleichen heße Außerdem ist diese Delinung naturlich auf feste Komposita beschrankt und kann nicht in Augenblicksbildungen eintreten wie es asiathäsamiam sein mußte. Und glaubt endlich wirklich remand, daß man ohne alle Ana logien ein Kompositum asiathasamtam gebildet haben sollte das jeder unbefangene Leser der Inschrift zun sehst in geratha und asamia zerlegen mußte?

Ich hege trotz der lauthehen Schwierigkeiten die ich bekenne nicht befriedigend lösen zu lönnen keinen Zweifel daß wir an der alten Er klarung festhalten mussen und daß gena eta abhita assiatha samitan aixmana kammani pavataigeva is wörtheh zu übersetzen ist damit diese indem sie ohne Furcht und voll Vertrauen und ohne Entmutigung sind ihre Geschäfte versehen Genau dieselbe eigentumliche Konstruktion haben wir in (2) F VIII k devänam pipe Pipadasi laja dasarasublisite samtom nika mitha sambodhi 'der göttergehebte König Frijadarsin als er zehn Jahre gesalbt war zog auf Erl einfitus aus' Dh'i ließ das samtam fort deunam pipe Pipadasi laja dasarasabhisite mikhaini sambodhi was insturlich im Sinn keinen Unterschied macht. Genau so ist in univerem Edikt in der Pirallelstelle in Z 4 das samtam forterbissen.

Deß es sich hier um eine absolute konstruktion hondelt trett deut heher in den folgenden Stellen hervor (3) F VII k. here kalala? atay sada badham tedhiyati pelapusada pi va upukalati, wein man so handelt

derum nur wegen der Kurze des At lautes aug nommen wit wird neben dim aber nur durel drei Worte getrennt vejadige dädt je stelt. Weines I rachtens echlyten sich diese Unregelmaß gleiten wie las zu zu Da 4. Z. 13 und das wicheln in De er sehn neude äliga darate daß die Text von dem das De Lers on kopn it wurde die ber kernun nach der V. helbenselen Regal ze gete

<sup>1)</sup> In J ist nur der Anfang der Stelle derbi a i p ye — dava erlalten
2) kalata steht naturi en fur kalamia n

fördert man sicherlich die eigene Sekte und tut anderseits auch der fremden Sekte Gutes', (4) F XII K tadäunathä Lalata atapääsada ca chanati palapäsada pi vä apalalet "wenn man dem entgegengesetzt handelt, schadigt man die eigene Sekte und tut anderseits auch der fremden Sekte Übles', (5) F XII K se ca panä tathä Lalamtam bädhatale upahamti atapäsamalasi "der schadigt, wenn er so handelt, ganz gewißlich die eigene Sekte', (6) Sep I Dh hetam ca kalamtam tuphe caphatha sampatipädayitate "und wenn ihr so handelt, werdet ihr imstande sein, [die Leute] zu veranlassen, [mennen Dharma] zu befolgen', (7) Sep II Dh J hetam ca kalamtam tuphe (3) omit tuphe) sragam (3) add ca) älädhayisatha "und wenn ihr so handelt, werdet ihr [sowohl] den Himmel gewinnen ", (8) Sep II Dh hetam kalamtam tuphe caphatha sampatipädayitate, J hetam ca kalamtam caphatha sampatipädayitate [Und] wenn ihr so handelt, werdet ihr imstande sein [die Leute] zu veranlassen, [meinen Dharma] zu befolgen'

Ganz deutlich ist die absolute Konstruktion, wenn das Subjekt des Hauptsatzes von dem in der Partizipialkonstruktion genannten oder zu verstehenden verschieden ist (9) F VI Dhil tasi athasi tivade ta nijhati rā samtam palīsāyā ānamtalīyam patīredetarīye me tī savata saram kalam hevam me anusathe. K taye thaye viiade nishati va samtam palisaye anamııye me sarată saram l'ālam heram ānapayıte mamayā talıvenā vatı wenn uber diese Angelegenlieit eine Meinungsverschiedenheit oder ein Antrag auf nochmalige Ernagung m der Parisad stattfindet so ist mir unverzuglich überall und zu jeder Zeit [über diese Sache] Vortrag zu lialten?) so lautet mein Befehl , (10) S 7 Ds hevam hi anupatipajamiam hidatapalate aladhe hots denn wenn man so [diesen Vorschriften] folgt ist das Heil ım Diesseits und im Jenseits gewonnen' (11) F XI K se tatha lalamta hidalokikye ca kam aladhe hoti wenn man so handelt, ist sowohl das Heil ım Diesseits gewonnen ', (12) Sep I J upatipātayamtam no stagaaladhi no laraf laldh: wenn man meht zur Befolgung [dieser Vorschrift] anhalt, [findet] weder Gewinn des Himmels noch Gewinn [der Gunst] des Königs [statt]' (13) Sep II J khane samtam ekena pi sotariya 'wenn eine pas sende Gelegenheit da ist ist [dies Edikt] auch von einem Einzelnen zu horen' Ein weiteres Beispiel (14) das in diese Kategorie gehört, werden wir nachher kenneniernen

Ist das in der absoluten Konstruktion erscheinende Verbum medial so tritt statt der Partizipialform auf mam eine Form auf mäne, mane, oder mine auf (15) F XIII K avijilam hi vijinamane e tatā<sup>2</sup>) vadha vā

<sup>1)</sup> In J luckenhaft uberhefert, das Erhaltene stuumt mit dem Text von Dh. 3) Da in dem Edikt vorher afha mit patitedet verbunden ist (Dh. janusa atham patitedayamit. K atham jamada patitedamit.) so ist auch her wahrscheinlich afhe als Subjekt zu patitedatige zu erganzen. Wer es vorzieht, mag übersetzen 'so ist es mir unverzuglich anzuzegen', so hat der Übersetzer von G die Stelle verstanden Auf keinen Fall aber ist erudde und nighat das Subjekt zu patitedatunge.

<sup>3)</sup> Buhler falschlich etata

malane vā apavahe vā janasā se bādha vedanījamute gulumute cā deranam pıyasā 'wenn man ein unerobertes Land erobert - das Morden, das [dann] dort [stattfindet], oder das Sterben oder das Wegschleppen der Menschen, das erscheint dem Göttergehebten gewiß schmerzlich und bedauerlich. (16) Sep I Dh repatipadayamine he') etam nathi svagasa āladhi no lājāladhi, die Stelle entspricht der unter 12 aus J angeführten. (17) Sen I Dh\*) sampatipajamīne cu etam svagam ūlādhamsatha 'wenn ihr aber dies befolat. werdet ihr den Himmel gewinnen. Auch das (18) mine in Sep I J Z 9 muß, wie die Vergleichung mit dem Text von Dh zeigt, der Rest eines medialen Partizins sein, das dem kalamiam in der unter 6 angeführten Stelle entsprach Endlich bin ich überzeugt, daß diese Konstruktion auch in (19) \$7 Ds vorliegt in elam era me nauvelhamane dhammathambhant katāni 'indem ich dasselbe im Auge hatte, habe ich Gesetzessaulen er richtet' Fur die Annahme Buhlers (Beitr S 280), daß anwelhamane Fehler für anwelhamänena sei, scheint mir kein genugender Grund vor zuliegen, me ist aus dem Verbande der Worte, zu denen es grammatisch cebort, berausgenommen und an die zweite Stelle des Satzes geruckt, wie ın S 7 etave me athāve dhammasāvanānı sāvāmtūnı

Aus den angeführten Stellen ergibt sich daß diese Konstruktion nur in Verbindung mit dem Partizin des Prasens vorkommt, um die Gleich zeitigkeit der Handlung mit der Handlung des Hauptsatzes auszudrucken Das Partizin zeigt im Aktiv den Ausgang auf miam im Medium den Aus gang auf mane mane oder mine, emerlei ob es sich auf Singulare (2 3-5 9-16 19) oder Plurale (1 6-8 17 18) bezieht. Nur in einem Teil der Falle (1-8 17 18) ist das Subiekt des Partizins mit dem grammatischen Subjekt des Hauptsatzes identisch. Ist das Subjekt des Partizips und das grammatische Subjekt des Hauptsatzes versehieden, so wird das Subjekt des Partizips im Nominativ hinzugelugt (9 11 13 14) oder unbezeichnet gelassen (10 12 15 16 19) Das letztere ist selbst der Fall, wenn es nicht das unbestimmte 'man' ist (19) Bei samtam steht das Pradikat im Nomi nativ (1 2) Daß in den unter 1-8, 17, 18 genannten Fallen das Partizip meht etwa als Attribut des Subiektes oder einfach als Subiekt des Haupt satzes zu fassen ist scheint mir aus zwei Grunden hervorzugehen. Erstens mulite man diese Fulle von den formal ganz gleichartigen Fallen 9-16, 19 trennen und für beide verschiedene Erklarungen finden was offenbar nicht angeht. Zweitens inußten dann die Formen auf -miam und mane, -mine die regelrechten Nominative des Singulars wie des Phirals sein Das

<sup>1)</sup> Senart and Bubler leven expating layumine! Wenn man the Stelle mit der unter 12 angeführten Parall Istelle in J vergleicht und insbesondere imt der unter 17 angeführten Stelle die das Gegenstuck zu ihr biblet (ampaipapamine cu etam) 20 wird man wohl nicht mehr bezweifeln daß hi hier Partikel ist.

<sup>1)</sup> In 1 1st die Partizipsalkonstrukt en nicht erhalten

ist fur die medialen Formen fast undenkbar<sup>1</sup>) und fur die aktiven Formen jedenfalls ganz unwahrscheinheh Außerdem komint F XIV Dh J der Nom Sing mahamte vor, wonach auch im Nom Sing des Partizips eine Form auf -mte zu erwarten ware

<sup>1)</sup> Franke, GN 1895, S 538, erklart allerdings sampatipajamine in Nr 17 als einen nach der pronominalen Deklination flektierten Nam Plur Er soll dem saus munise Sep I J. Z 2, sare munise Sep I Dh. Z 5, nikaye F XII Sh. Z 9, natitive F V K, Z 16 entsprechen Pah und Sanskrit, S 104, hat er noch ekatie samaye F I Sh. Z 2 and flatike F V M, Z 25 angeführt. Er hatte auch noch milave in F XII K. Z 34 binzufusen können. Senart best ber so, und die Phototypie scheint mir ihm Recht zu geben. Daß es sieh in den letztgenannten Fallen meist um Nom Plur handelt, ist unbestreitbar, mir in der aus F I angeführten Stelle könnte schließlich auch der Nom Sing gemeint sein. Was aber Franko nicht beachtet hat, ist, daß in allen Fallen der Nom Plur auf e mit dem Nom Plur auf e eines Pronomens ver bunden 1st TVK e tā pi aume natikye, M ye ta pi aue natike (G e ta pi me ane natika, Sh we to pr amile fiatrka. Dh amnem to nation). F XII K ane to nikave. Sh ane co nilave (G añe ca nilava, M añe ca nilava). FI Sh asti m ca claire samave srestamati (alle anderen Versionen Formen auf a bzw a), Sep I Dh sais munise, J saia munise, day so als Febler für sate munist erwiesen wird \* Es heet hier also in der Verbindung eines Nomens mit einem Pronomen eine Assimilation der Nominalendung an die Pronominalendung vor [Ob Nom Plur auf s auch für das Pali, und zwar in erweitertem Gebraudie, anzuerkennen sind, ist unsicher, in der von Franko zitierten G 92 von Jät 545 te tattha vute ubhavo samāgate, kann samagate cinfacli Fehler für samāgata sein. veranlaßt durch das rüte, mit dem der Kommentar es verbindet, oder ubhayo samagate kann uns ollkommene Übersetzung eines ursurungliehen ubhaue samägate sein, das der Regel entsprechen wurde 1 Fur die Erklarung des ein der absoluten Konstruktion ergeben jene Formen gar nichts, denn hier fehlt das Pronomen, das die Assimilation bedingt, und außerdem wurden die unter 15-16-18-19 beigebrachten Falle unerklart bleiben. Im ubrigen erklart Franke, GN 1895 S 536, daß er an dem Nom absol Anatoß nehme und ihn zu beseitigen wunsche, wo es irgend gehe. Wer die Annahme emes Nom absol als falsch erweisen will hat meines Erachtens die Pflicht, eine ein heitliche Erklarung für samtliche Beispiele aufzustellen. Franko macht sich diese Muhe nicht sondern greift willkurhen ein paar Falle heraus. Seine Erklarung von Nr 17 ist eben besprochen. In Nr 15 avijuam vijinamane und in Nr 19 me anuvelha mane soll Lok abs vorliegen, indem me für man steht (GN 1895 S 536, BB AVI, S 101), es gibt kemen Lok auf e in der Alt Ardhamagadhi, und me kann nur zu katanı gehoren In Nr 16 soll vipatipādayamınchi Instrumental sem (BB XVI S 87, 110), die Form beruht auf falscher Wortabtrennung. In Nr 10 und 12 wird anupatipajamiam und vipatipatayamiam als Genitiv erklert (BB AVI, S 87, 110ff), auch in Nr. 11 in Sh wird Larantam als Genitiv erklart (ebenda S. 112). Wie man hier einen Genitiv konstruieren soll, ist ratselhaft. Der Verfasser versichert denn auch, daß er hier wegen der Unsicherheit der Lesungen in den verschiedenen Versionen nicht durchaus auf seiner Auffassung bestande und sie nur für den Fall darlege, daß eine spatere Korrektur der Lesungen sie stutzen sollte. Da die Lesung in Sh ganz emfach ist, wird dieser Fall wohl kaum jemals eintreten. In Nr 13 soll Lhane samtam wieder Lok abs sein, zur Erklarung von samtam, das doch nicht die entfernteste Almlichkeit mit einem Lok hat, wird nur '(fur samte)' hinzugefügt (ebenda S 103) Dagegen sollen nach Pah und Sanskrit, S 105f, die Formen auf -am in Nr 2-4 und 11 Nom Sing mase, in Nr 6-8 vielleicht Nom Plur mase sein

Fur die sprachwissenschaftliche Erklarung mussen wir von den me dialen Formen ausgehen die Nom Sing des Maskulinums aber auch des Neutrums sein lönnen, da in diesem Dialekt auch der Nom Sing des Neutrums unter dem Emfluß der maskulmen Stamme gewöhnlich die Endung e zeigt Nimmt man das letztere an so mußte auch die Form auf mtam der Nom Sing des Neutrums sein. Dis ware an und für sich nicht unmöglich, man sicht aber nicht ein, warum sich wenn die medialen Formen in dieser Konstruktion e statt am annahmen die aktiven Formen dem Eindringen des e widersetzt haben sollten und die Verwendung des Neutrums were uberhaupt meht recht verstandlich Betrachtet man anderseits die mediale Form als Nom Sing des Maskulinums, so muß auch die Form auf -miam Maskulinum sein Johansson 1) hat sie als Kom promßbildung aufgefaßt indem der thematische Nom \*kalamie nach dem danebenstehenden \*lalam zu lalamiam umgestultet uurde. Ich halte diese Erklarung in der Hauptsache für richtig. Nur möchte ich wegen des vorher angefuhrten mahamis heber annehmen daß zunsehst der Nom \*kulam unter dem Einfluß der obliquen Kasus zu kalamiam wurde. Diese Form hielt sich in der Partizipialkonstruktion weil sie hier ihrem Bau nach meht mehr verstanden wurde wahrend sie sonst wohl weiter unter dem Emfluß der maskulinen a Stamme zu \*lalamte wurde. Wir können die Konstruktion daher als einen Nominativus absolutus bezeichnen bei dem die Partizipialform, die ursprunglich nur für den Singular berechtigt war, erstarrte und auch für den Plural verwendet wurde

Auch hier drangt sich wieder die Frage auf ist der Nom absol auf die AMg beschrankt oder auch in den anderen Dialekten zu Hause? Was zunachst die nordwestlichen Versionen betrifft so zeigt M an allen Stellen die Formen auf miam (auch tam mia geschrieben) (2) I VIII se devana prive Privadra's raja dasavasabhisite samtam nikrami sambodhi, (3) F \II eram karalam atmapasada badham cadhayats parapasadasa pe ca upakaroti
(4) F XII tadanatham karatam atmapasada ca chanati parapasadasa pe ca apakarots, (1) F MI puna tatha karatam badhamtaram upahamti atma pasada (0) k VI taye athraye rivade nijhali va samta parisaye anamtaliyena valiredijaviye me savratra savra kala (11) k XI se tatha karatam hidaloke ra kam aradhe hoti2) Sh hat chenfalls funfmal the Form auf miam (auch 1a tam geschrieben) einmal die Form auf mant (- mane) (3) I All eram karatam ataprasamdam vadheti paraprasamdasa pi ca upakaroti (4) kutatam dapatsamaan tumut patapusamaasi pi a upitatuu († F MI tadaahaha larala ca\* alapusamdam chanali parapusamdasa Ca apakarot, (†) F MI so ca puna taha karamtam³) badhataran upalamis alapusadam, (9) F M laye athaye virade va mihati va samtam parisaye

<sup>1)</sup> Do honstruktion des Hauptsatzes weicht I er von Shab. De um r 15 an cofedere Stelle fillt Liller in M Lis auf kleine Bruel streke

<sup>1)</sup> Der d siekt d r sog nannten Sh'ihbäzgarl i redaktion II S 40 2) Di Worte and versel enthel weel sholt mit le Variante larata n

anamtariyena pratitedetavo me satatra satram kalami), (11) F XI so tatha karamtam talokam ca aradhetii, (15) F XIII avyitam hi vijina mani ye tatrai) tadho ra\* maranam ra aparaho ra janasa tam badham tedaniyamatam gurumatam ca decanam priyasa Einmal aber, in (2) F VIII, ist samtam durch sato crestat so deranam priyo Priyadrasi raja daśara sabhisito sato nikrami sabodhim \* Ich lege nach dem S 286 Gesagten dieser Divergenz mehr Gewicht bei als allen Übereinstimmungen und sehe darin ein Anzeichen dafur, daß der nordwesthehe Dialekt die Formen auf mtam und dannt offenbri die ganze Konstruktion mehr kunnte, das daśarwa bhisito sato laßt sich naturich ohne weiteres als Attribut zu raja auffassen

Das gleiche gilt für den westlichen Dialekt. In G ist die Form auf mtam in jedem Falle beseitigt. Anstatt samtam finden wir hier samto das Sk san oder santah 1) vertritt nustatt lalamtam karu karum, karota karata, in denen ich Vertreter von Sk. kurran sehes) (2) F VIII so deranam myo Pryadası rājā dasavasāblisito samto ayāya sambodhim. (3) F MI evam Larum atnanasamdam ca vadhayatı parapasamdasa ca upakarotı. (4) F XII tadamijathii karoto iit papiisamdam ea chanats parapiisamdasa ca m apakarots . (5) T XII so ca puna tatha karato atpapasamdam badhataram upahanats. (9) F VI taya athaya vivado nishati va samto parisayam anamtaram palite detavvam me sarvatra sarve kāle. (11) F M so tathā karu slokacasa aradho hats Wer die unter 2-5, 11 angefulirten Stellen unbefangen und unbe oinflußt durch die ubrigen Versionen pruft, wird daraus niemals auf das Vorhandensein einer absoluten Konstruktion sehließen, das Partizipium laßt sich stets als Subjekt des Satzes oder als Attribut des Subjektes auf fassen. In 10 aber hegt ein Nom absol vor denn medde nuhati va samte kann unmöglich das Subjekt zu dem neutralen patitedetayvam bilden Mir scheint es aber, daß bei diesem etwas komplizierteren Satz einfach die Kunst des Übersetzers gescheitert ist. Er list sich begnugt die ihm ganz fremde Form samtam durch samto zu ersetzen um ubrigen aber die Kon struktion des Satzes beibehalten wie sie in der Vorlage stand Zum Be weis daß auch der westliche Dialekt den Nom absol kannte scheint mir dies Reisniel nicht ausznreichen

<sup>1)</sup> De Worte taye — savatra sind versehentlich wiederholt die Partizipialkon struktion lautet das zweite Mal taye athaye vivade samtam nijhati va parisaye

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Konstruktion des Hauptsatzes weicht von M ab

<sup>3)</sup> Buhler falschlich vetatra

<sup>•)</sup> In F IV G findet sich tistamto — Sk tisthantah Die Stelle (15) F XIII ist leider in G verstummelt

<sup>\*)</sup> Fur karum und karu ist das freiheh nicht sieher, doch wird man die Formen kaum voneinander trennen konnen Nach Franke ON 1895 S 535 ist karu ein Nom des Adj kara 'machend, da nach Hem IV. 331 im Apabhrams der Nom auf u ausgehen kann Meines Erachtens kann ein solches Durcheinanderwerfen örtlich oder zeitlich geschiedener Dialekte die Erkenntnis des Richtigen nur, hindern

In dem folgenden Satz der Inschrift, der den allgemeinen Grund angibt, warum Aśoka seme Laujūkas unabhangig machte1), übersetzt Buhler viyohāla durch Amtsgeschafte Tor the following is desirable -What ' That there may be courty in official business and courty in the award of nunishments' Das Wort cruohāla begegnet in den Asoka Edikten noch einmal in Sen I in dem Ausdruck nagalarughālaka. Ich hoffe spater ... zeigen zu können, daß darunter meht, wie man bisher angenommen hat, Beamte, die mit der Stadtverwaltung beauftragt sind, sondern die Stadt richter zu verstehen sind, und auch in unserem Edikte kann erwohäla meines Erachtens nichts weiter bedeuten als was es im Sanskrit gewähnlich bedeutet. 'Gerichtsverfahren'a) Buhler ist, wie Beitr S 251, Note 6 zeigt, zu seiner Übersetzung hauptsachlich dadurch gekommen, daß er abhihala als Steuer angelegenheiten faßte Er hat dann die Übersetzung beibehalten, auch als er abhihāla anders verstand (Ep Ind II, 253, Note 26) Nimmt man abhihāla in dem Sinne, wie ich es oben vorgeschlagen, so stimmt die Be deutung Gerichtsverfahren' dazu aufs beste

Die größten Schwierigkeiten bereitet der letzte Absatz Buhler über setzt 'And even so far goes my order. I have granted a respite of three days to prisoners on whom judgment has been passed and who have been condemned to death. Their relatives will make some (of them) meditate deeply (and) in order to save the lives of those (men) or in order to make (the condemned) who is to be executed, meditate deeply, they will give cufts with a view to the next world or will perform fasts. For my wish is that they (the condemned) even during their imprisonment may thus gain bliss in the next world, and various religious practices, self restraint and bberahty, will grow among the people' Bublers Ubersetzung bedeutet unzweiselhaft insbesondere was die Wörter nütika zu kant betrifft, einen Fortschritt gegenuber den Versuchen seiner Vorganger\*), eine Reihe von Bedenken lassen sich aber auch eegen sie geltend machen. Erstens will ich micht geradezu bestreiten, daß ninhapayats die Bedeutung bereuen machen' annehmen könnte, denn darauf lauft das Buhlersche 'bewegen in sich zu gehen', 'to make meditate deeply' himaus und in seinen Er lauterungen (Beitr S 252) spricht Buhler selbst von 'aufrichtiger Reue'4) Es laßt sich aber zeigen, daß das Verbum in den Asoka Edikten sonst nie mals diese Bedeutung hat Zweitens wie können die Verwandten durch

<sup>2)</sup> V. A. Smith. Asoka?, S. 186 will den Satz vielmehr als Begrunding des Folgenden fassen. Bei dem klaren Worthaut des Textes verstehe ich nicht, wie das möglich sein sollte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im jurystischen Sinne haben es auch Kern (recht) und Schart (poursuiteprosecutions) verstanden

<sup>3)</sup> Ich gehe auf die alteren Übersetrungen nicht ein wed ich sie durch Buhlers. Bernerkungen für erleibigt halte.

<sup>4)</sup> In der englischen Übersetzung (Ep. Ind. II, S. 256) steht all reings nur noch that at least the hearts of those who must die, will be softened and turn heavenwards.

Gaben oder Fasten das Leben der Verurteilten retten? Daß bei dem Aus druck danam nicht etwa an Bestechungen zu denken ist, hat Buliler selbst bemerkt Er meint, daß die Verwandten Schenkungen machen oder fasten, 'indem sie hoffen, daß das Leben des Verurteilten durch eine gött hche Fugung zur Belohnung ihres Dharmamangala 1) gerettet werden möge' Aber dieser Gedanke an das Eingreifen einer höheren Macht ist doch sehr weit hergeholt und iedenfalls aus den Worten des Textes ohne westeres nicht zu entnehmen. Und ganz unverstandlich bleibt so, warum die Gaben ausdrucklich palatikam 'auf das Heil im Jenseits bezuglich' genannt werden. Wenn sie den Zweck haben sollten, das Leben der Verurteilten zu retten, so wurden sie doch gerade umgekehrt hidatika. für das Heil auf Erden bestimmt' sein. Auch ist wohl zu beachten, daß Bubler bei seiner Interpretation genötigt ist, ein 'and' einzuschieben, solche Einschube verraten fast stets, daß die Konstruktion nicht richtig verstanden ist. Dazu kommen grammatische Schwierigkeiten. Der Singular nasamtam ist zum mindesten hart, da sonst, sowohl vorher wis nachher. von den Verurteilten stets im Plural gesprochen wird. Auch muß das Part Pras hier in der Bedeutung des Futurums genommen werden Unberucksichtigt bleibt ferner die Lesart nishapavitä in Ds und A. die dem nuhapautate in La Ln gegenübersteht Buhler erklart allerdings das ta von nuhapaustā als Zusammenziehung von tāya, allein in der Ardhama gadhī der Aśoka Inschriften kommt diese Kontraktion sonst nicht vor2) und vor allem lassen sich in dieseni Dialekt keine Infinitive auf täya nachweisen, der Infinitiv lautet vielmehr stets auf tate aus. Und endlich erhebt sich doch auch die Frage Was hat denn diese Bestimmung über den dreitagigen Aufschub der Todesstrafe überhaupt mit den Amtspflichten der Lanükas zu tun, mit denen sich der vorhergehende Abschnitt be schaftigt 9

Ich möchte daher eine ganz andere Erkhrung vorschlagen Die beiden von Innter nältkä und näsamtam zeigen deutlich, daß hier zwei Satze gegenübergestellt sind natikä ia kän inphapayisamti jittiläge tänam und nä samtam vi nyhapayistä dänam dähamis pälatskam nyangasam va kachamit Es gilt zunachst den Sinn von nyhapayista festzustellen Buhler glaubte, seine Auffassung des Wortes werde durch den Gebrauch von nyhati in S 7 Ds gerechtfertigt. Hier steht munisänam eu yä nyam dhammanadhi va

<sup>1)</sup> In der englischen Übersetzung fehlen diese Worte. Vielleicht hat also Buhler das Milliche seiner Begrunding selbst einge-ehen, ohne freiheh irgendeine andere zu geben.

<sup>3)</sup> Daß etadathä in S7 meht Sk etadarthäya entspricht, somlern Sk etadyuthä, hat Mheleson richtig irkannt, IF AMII, S 248 In G indet sich einmal (F MI, Z 81) etäly and äng genuber eidya aid äya in FIV, V uww. Ich halte es für einen Schreib feller, ilas yn ist vor dem folgenden ya von yräpatä ausgelassen. Fur unseren Dialekt kann es naturlich auf Kennen kall etwas beweisen und eben-owenig die von Buhkr aus dem Pola angeführten Formin.

dhitā durehi yera akalehi dhammaniyamena ca nijhatiyā caf / Tata cu lahu se dhammaniyame nijhatiya ra bhuye[ ] Dhammaniyame cu kho esa ye me nyam kate smāns ca smans [ea] jātāns aradhsyāns amnāns ps cu bahuk(āns) dhammanıyamanı yanı me kalanıf I Nishatiya va cu bhuye munisanam dhammaradhi radhita arihimsave bhutanam analambhave pananam, was nach Buhler bedeutet But men have grown this growth of the sacred law 1) in two ways (riz) through restrictive religious rules and through deep meditation. But among these two the restrictive religious rules are something small, more (is norled) by deep meditation. But the restrictive religious rules indeed, are these, that I have ordered various kinds of creatures to be exempt from slaughter, but there are also numerous other restrictive religious rules which I have imposed. But by deep meditation the growth of the sacred law has been increased more among men so that they do not moure created beings so that they do not slaughter hying creatures' Bubler bemerkt (Bestr S 282 Ep Ind II 274) daß dem nishate im Sanskrit nididhyasana der Bedeutung nach genau entspreche Ich kann die Gleichsetzung der beiden Ausdrucke nicht als berechtigt an sehen Nededhväsanä gehört zum Desiderativstammi neihali aus \*nedhya pre zum Kausativstamm Das erstere ist eigentlich 'das Verlangen nachzudenken' dann 'Nachdenken' uberhaupt, nuhati kann nur 'das Veranlassen nachzudenken sein. Wie der nigama das Verbot vom König ausgeht (ye me tyam kate) so geht nuch die myhate von ihm aus er ver anlaßt die Leute nachzudenken naturlich in diesem Falle über das Verbot, gewisse Tiere zu toten usw daher fuhrt die nighalt zur Nichtverletzung der Wesen, zur Nichttötung des Lebendigen. Der nigama erstreckt sich auf bestimmte Tiere die nijhati bewirkt daß sich das Prinzip der Ahimes uberhaupt im Volke verbreitet. Die Übersetzung ist also richtig wenn anstatt 'Meditation' jedesmal 'die Anregung zum Nachdenken darüber' eingesetzt wird?) Der Begriff der Reue fehlt hier vollstandig

Das Wort erscheint noch einmal in F VI Ich zitiere die Stelle nach Dh am ne akcht mikhale anazagams däpakam zu agrakam zü e zü mahd mätch altsgörke diopite hoit tass athas zivude zu nighal; zu samlam palissiga änamlaliyam patitedetariye me is earata earam kulum herum me anusathe wenn ich etwas mundlich befehle was sich auf Schenkungen oder Be kanntmachungen bezieht, oder wenn etwas als daniglich den Mahamatras übertragen ist — wenn [dann] über dieso Angelegenheit eine Uenungs verschiedenheit oder eine mijhat in der Parrasi stattindet so ist im zu

<sup>1)</sup> Die Übersetzung ist falsch. Der Kartr ist meht immisst sondern der Kön g. Le mill also heißen. Die Gesetzesförderung ist [von mr] auf zwei Weisen für die Meissehen geförliert worden.

<sup>1)</sup> Scnart sagt zuerst (Inser II S 94) richtig Laction d'appeler Lattention-verwischt aber den Begriff dadurch daß er gleich Institut in seffexion und spatter (\$5.99) übersetzt. Is sentiments que in leur sait imprire. Insep ration intérnate. To changement des sentiments personnels. Lintepred end Ind Ant XVIII 3 3060.

verzuglich dunber Vortrag zu halten, an jedem Ort und zu jeder Zeit, so lautet mein Befehl\* Buhler übersetzt nijhati auch Ep Ind II, S 468 und Budhl Stupas of Amaravatu aus, S 1231 noch mit 'fraud' Das ist selbstverstandlich unmöglich Diese Übersetzung hat auch nur durm ihren Grund, daß man früher (so noch Beitr S 43) milati für nijhati las, Buhler hat einfach vergessen die Übersetzung nach dem neuen Text zu verbessern Nijhati kann auch hier nur 'das Veranlassen zu bedenken' bedeuten, wir können es etwa durch 'Antrag auf nochmalige Erwagung' wiedergeben Auch hier wiede hiegt der Begriff der Reue ganz fern In F XIII findet sieh anwijkungte in einer Stelle, die vollständig nur

in Sh. zum größeren Teil aber auch in Merhalten ist, wahrend G nur kleinere Bruckstucke und K nur die beiden letzten Silben bietet. Sie lautet. Sh ya m ca atau devanam priyasa vinte bhoti ta m anuncii anuniihanetil.] anutape pi ca prabhave desanam priyasa sucati tesas | liti asatrapeyu na ca hamñeyasu. M ya pi ca atari devanam miyasa rijifasi holi ta pi anunayali anunishapaveti[ ] anutape m ca prabhase decanam privasa vucati tesam . G yā ca pi atariyo deiānam piyasa pijite pāti2) cate tesam devanam news Bubler uberretzt das 'Even on the inhabitants of the forests found in the empire of the Beloved of the gods he takes com passion of he is told that he should destroy them successively - and the Beloved of the gods possesses power to terment them Unto them it is said — what? 'Let them slum doing end and they shall not be killed' Anuncii anunayati ist mit 'bemitleideii' ubersetzt') eine Bedeutung die bisher nirgends nachgewiesen ist und nach der Grundbedeutung des Wortes geradezu als ausgeschlossen bezeichnet werden kann Anunavats heißt stets nur jemanden freundlich zureden um ihn gunstig zu stimmen oder zu versähnen, und etwas anderes kann es naturheb, wie Senart, JRAS 1900 S 339 geschen hat auch hier nicht bedeuten. Die Wort anunghapets in Sh faßt Buhler als anuncht apayed its, wozu er ein utte sats erganzt (Beitr S 198) Mir erscheint schon diese Erganzung unmöglich wenig stens mußte aber doch dann vor dem te die zweite Person und nicht die dritte stehen. Den Benein für die Richtigkeit seiner Erklarung sich Rubler in der Form anunishapayets in M (Beitr S 226) Ich kann nur sagen daß die Form wenn sie wirklich dastellen sollte, Schreibfehler für anunghapayati ist,\* wie dem anunch von Sh in Manunayati gegenübersteht, so dem anu nishapeti von Sh in M anunishapayati. Ich bezweifle ferner, daß ksa in Verbindung mit mis gebraucht wurde, in S 5 steht das Simplex Ds Dm

<sup>1)</sup> Übersetzung des Textes von Sh und Dh. Im Text steht richtig nylah m. K. Sh M. nyhati in Dh G

<sup>1)</sup> Lies Jots

Die letzten W\(\text{Crter}\) stehen auf dem spater gefundenen Bruchstuck JRAS 1990, S 337

<sup>4)</sup> Vgl auch Beitr S 220

thanetarine. La La thanantarine Zu dem ganzen Gedanken, daß hier eine Form von ksa 'verbrennen' vorhege, hat offenbar das Wort alaui, 'die Walder' anstatt 'die Waldbewohner', Veranlassung gegeben, wenn auch Buhler die direkte Übersetzung durch 'Walder' ablehnt Daß atara ganz allgemein ini Sinne von Waldbewohner verwendet wurde, zeigt ietzt auch das Kautilivasastra, z B S 49 Senart a a O leitet daher mit Recht anunghapets von anunidhyas ab und übersetzt, unter Berufung auf Milin day 210, 1, 8 'he tries to bring them back to good ways' Ich wurde es vorziehen, wortlich zu übersetzen 'er veranlaßt sie nachzudenken' ruber sie nachdenken sollen, geht aus dem folgenden Satz hervor. Daß Buhlers Auffassung dieses Satzes durch die Stellung des [vu]cate tesam in G hinfallig gemacht wird, hat schon Senart bemerkt, er selbst übersetzt and they are told that even the might of Devanamoriva is based on re pentance ' Formell laßt sich dagegen nichts einwenden, anutave kann im nordwestlichen Dialekt Lok Sing sein, und in K, wo wir die Entscheidung uber die Form erwarten durften, ist die Stelle nicht erhalten. Ich muß aber gestellen, daß ich den Worten so keinen Sinn abgewinnen kann und ich sehe Leinen Grund, warum anutape nicht als Nom Sing gefaßt werden sollte 'Die Reue, aber auch die Vacht des Göttergeliebten wird ihnen verkundet. Die Verkundigung der Reue entspricht dem anunaya, die Verkundigung der Macht dem anundhwapana des Königs Die nachsten Worte können nicht den Inhalt der Verkundigung weiter ausluhren da dann die zweite Person anstatt der dritten gebraucht sein mußte, sondern können nur den Zweck der Verkundigung angeben. Das hat schon Senart richtig erkannt. Anstoß nehme ich nur an seiner Auffassung von grafrapeyu, als let them repent (of their crimes), wofur siels weder im Sinskrit noch ım Palı Beispiele finden durften Ich übersetze die ganze Stelle 'Und auch die Waldbewohner, die in dem Reiche des Göttergelichten sind, auch die behandelt er freundlich und bringt sie zum Nachdenken. Die Reue, aber auch die Macht des Götterrehebten wird ihnen verkundet, damit sie sich der Zuruckhaltung befleißigen und nicht getötet werden '

Endlich findet sielt eine Form von nyhapayat; noch in Sep I J amma ne nyhapataye, wöhr Dh amman ne dethata bietet. Nach Senart, Ind Ant XIX, S 05, bedeutet das 'ye must call attention to my orders', nach Buhler, Bett S 139 'so ist mein Befehl im Sinne zu behalten'. Yom grammatischen Standpunkt aus ist Senarts Übersetzung entschieden die bessere, ich halte sie aus anderen Grunden trotzdem für nicht richtig Die Erklarung der Stelle wurde aber ein Eingehen auf das ganze Erikk notwendig machen, das meines Erachtens in wesentlichen Punkten bisher mißverstanden ist, und ich beschranke mich daher daraut, festzustellen, daß auch nach Buhler nijhapayat füer nicht die Bedeutung bereien machen hat Nach alledem können wir, wie ein heine, auch an unsverer Stelle niha

mansamt, nur ubersetzen "sie werden bedenken machen' und den ganzen

Satz, je nachdem man kāns als Apposition zu nātilā oder als Objekt faßt i), wortlich 'entweder werden die Verwandten, [wenn] solche [corhanden sind], bedenken machen zum Zweeke des Lebens dieser' oder 'entweder werden die Verwandten einige bedenken machen zum Zweeke des Lebens dieser' Ich ziehe die erste Auffassung vor, bei der zweiten wurden naturlich die Lajjūkas unter dem känz zu verstehen sein. Dem Sinne nach ist aber kein Unterschied vorhanden, denn die Stelle, wo die Verwandten ihre Vorstellungen machen, sind unzweifellrift die Lajjūkas, in deren Handen die Entschedung über Leben und Tod der Verurteilten ruht So fallt die Annahme fort, daß die Verurteilten infolge ihrer Reue in übernaturlicher Weise durch eine göttliche Macht von dem drohenden Tode errettet werden könnten, und so wird nun auch der Zusammenhang klar, der zwischen der Bestimmung über den dreitangen Aufschub und den Lajjūkas besteht

Daß dem nighapayati dio Bedeutung 'die Begindigung erwirken', auf die wir so geführt werden, tatsseliheh zukommt wird durch Gäthäs 13 und 15 des Avorharistatas (510) bestatiet

yakke pisāce athavāpi pete kupite pi te nijihapanam karonti tam me mati hoti carāmi dhammam [i aparādhakā dūsakā hethakā ca labhanti te rājino nijihapetum [i na maccuno nijihapanam karonti tam me mati hoti carāmi dhammam [i

Bei Yaksas Piśācas oder auch Pretas selbst wenn sie erzurnt sind komen sie Begindigung erwiken nicht erwirken sie Begindigung beim Tode, daler ist mein Entschluß sieh lebe nach dem Dharma

Verbrecher Schadiger und Verletzer sind imstande bei den Königen Begnadigung zu erwirken, nicht erwirken sie Begnadigung beim Tode dalter ist mein Entschilß ich lebe nach dem Dharma.

Ich brauche kaum darauf binzuweisen wie genau insbesondere die ruerte Gäthä zu unserer Stelle stimmt. Der Kommentar erklirt nijphspanam laront in der ersten Gäthä durch balikanmarasena khanäpent pasädent, nijphapetum in der zweiten durch sakkhihi attano niraparädhabhävam pakäsettä pasädettä!)

<sup>1)</sup> Salie oben 5 293

i) Die neue Auffassung von up/appronomi legt die Erage nahr, ob meht auch etwis die Worte jierlije Inam ganz anders zu verstehen seiene, und zwar tinam als Äijuwalent von St. Inham und jierlije entweder als Dat Sing von jierli Dafür sellent zu apprechen, daß der Gen Plur des Pronomens in demselben Edikt (Da Z. 3) in allen Versonen soweit der Stelle erhalten ist in der Form tesam erscheint, vg. I ferner tesa Sep. II. Dh 7 is 10 tesam Sep. II. J. 7 I iz, tesam N. XIII. K. 7 37. Allem in N. XIII. K. 7 38 fin het sieh, aveninal auch tharm (ethnam tham ren) was nach din anderen Versonen nur Sk testm enterprechen kann,

In den folgenden Worten näsamtam tä nijhapaystä oder näsamtam va mijhapaysta legt meines Erachtens wieder die absolute Partizipialkon struktion vor, die ich oben ausfahrheh besprochen habe Näsamtam ist grammatisch in nä und samtam zu zerlegen, die Worte mussen aber eng vusammengeloren und gewissernaßen einen Begriff bilden da sonst das vä zwischen ihnen eingeschoben sein mußte Näsamtam ist das Partizip zu nath. Die Lange des Auslautes von nä erklart sieh offenbar daraus, daß der Ton auf dem Wort ruthe, daher steht das lange ä auch in La La, die sonst die Verlungerung des auslautenden Vokales nicht zegen!) Die vollere Form no die sonst überaus haufig ist wurde in dieser Verbindung wahr scheinlich deshalb nicht angewendet wed 'es gibt nicht' stets nath, memals "noch heißt")

Nejhapajniā ast der Nom Sing des Nomen agentis, der anch noch in den spateren Prakrits stets auf ä ausgeht?), nylapajnia: enaturlich der In finitiv Die beiden Formen sind also grammatisch ganz verschieden zu beurteilen, dem Sinne nach war es naturlich gleich ob man sagte 'wenn keiner da ist der bedenken macht' oder 'wenn memand da ist, um bedenken zu machen 'y'. Als Übersetzung des ganzen Satzes ergibt sich also 'ent weder werden die Verwandten [wenn] solche [da sind] die Begnadigung

obwohl tesam ummttelbur vorhergeht. Ein Feminiaum gluidt ist ferner eben-o un wehrscheinlich wie die Verbindung gentäge tanam, das Schutzen zum Zwecke des Lebens. Ich glaube daher nicht daß wir diese Worte anders erklaren durfen ab es bieher gesichten

<sup>1)</sup> Sielie die Zusammenstellungen bei Michelson a a O S 242ff

b) Belego fur nathi bieten F H VI VII M MIII u a Man beachte be-onders. Sep I Dh Z 15 cipatipääayamine hi ciain nathi neagasa aladhi no lõpaladhi J 7 8 cipatipääayamiam no vaaadadhi no länalla\*lähi. Må findet seit in K F I I V.

<sup>2)</sup> Ich bin uberzeuet, daß auch apahata un S 6 Ds (La Lin apahata) ein solcher Nominative set wie schon hern, Jasztell S 93 angenommen hat Bulder Bestr S 273 Ep Ind II S 268 erklarte es als \*apahrted Senart, Inser II S 71 Ind Ant XVIII S 107 führte es auf apal rive zuruck, hielt aber auch die Ableitung von apakrira für möglich Das letztere ist memer Ansicht nach ausgeschlossen weil die Alt Arthama gadhi das Absolutivum auf ita uberhaunt nicht kennt sondern in anstatt ted ver wendet vgl mayitu S 4 sutu S 7 anusasitu Sep II latu Sep II ved tu Sep II dasayıtu F IV Dh J K. enhun F IV Dh K. patitidita F A K., palitiyitu Dh., litijitu J DanislammtenmalumCala Banet, Eddie, wa Hultuch, IRAS 1999, S 7216 gerengt hat ein Absolutivum auf dunam abhuadetunam. In Shund V sind die Formen auf tu teils übernommen teils durch die dem Dialekt eigenhumbehen Formen auf fi ersetzt. Sh.draśawitu. M.draśeti. Sh.tuliti. M.tulitu. Sh.paritinitu. V. pariti G daregen sind zweimal dafur de Absoluti formen auf tog empresetzt, dasayityst paricantpd, für eithitu wird das Partizip tistanto gobraucht. Auch in diesem Falle handelt es sich offenbar um einen charakteristischen Unterschied zwischen ostlichem und westlichem Dialekt. Aber auch die Herleitung des apal ota aus apakriya ist gant umwahrscheinlich zumal da im Calc Bairat Folkt adhigicus aus adhikrtus erscheint 4) Man beachte daß das Subjekt in theser Konstruktion oft forteelassen wird

wenn es aus dem Zusammenlang leicht zu erginzen ist sielte oben 8 298 Man kann naturlich auch übersetzen. Wenn es nicht moglich ist bedenken zu machen.

ietzt wohl selbstverstandlich. Senart sah in Lälasi den Lokativ eines Läla das er dem femininen Sk. Järä gleichsetzte 'môme dans un cachot ferine' Der Geschlechtswechsel liftt sich nicht beweisen ware aber vielleicht nicht undenkbar. Ausgeschlossen aber erscheint es mir, daß der König hier ausdrucklich von einem 'geschlossenen' Gefangnis, in dem sich die Verurteilten befinden, sprechen sollte. Senart hat das selbst gefühlt und das 'meme dans un cachot ferme' wester in em 'meme enfermes dans un cachot' verwandelt, wogegen sich nur das eine einwenden laßt, daß es micht im Text steht Buhler gibt den Ausdruck durch niruddhe 'm kale wieder, das für mrodhakale 'm, 'even during their imprisonment', stehen soll. Er vergleicht damit Konstruktionen im Pali wie micchücuram oder angegram cinnadurase (Jat I 300) Diese Konstruktionen sind jedem Pali Kenner vertraut aber sie decken sich durchaus nicht mit der hier vorliegenden Konstruktion der vielmehr im Pali \*anācāram cinne divase entsprechen wurde eine Ausdrucksweise die, soweit mir bekannt, niemals im Pali erscheint Ich halte daher die Übersetzung 'zur Zeit ihrer Gefangenschaft' fur ganzlich unmöglich. Nun hat mranhati im Pali gewöhnlich die Beden tung aufhören, hinschwinden vernichtet werden', z.B. Sainvuttan I. 6 2 5 6 anicca vata sankhara uppudarayadhamming uppamira nirumhanti. Jat 485 1 (von einem Sterbenden) erjahame girtam pana me Cande neru mhanti usw 1) Man könnte daher auf den Gedanken kommen, miludhan pi kalast heiße soviel wie 'wenn auch ihre Zeit um ist', 'angesichts des Todes' Allem erstens muß es doch als sehr zweifelhaft gelten, ob kala ohne weiteren Zusatz die 'Lebenszeit' bezeichnen kann') zweitens wurde der Ausdruck genau genommen doch auch bedeuten 'selbst wenn sie tot sind', und drittens ist es mir uberhaupt nicht sieher ob dieser Dialekt den Lok absol kannte!) Ich ziehe es daher vor. zu übersetzen auch in beschrankter Zeit scheint diese Auffassung mit der Grundbedeutung von nirudh wohl ver einbar zu sein wenn ich nich einen Beleg fur die Verbindung des Verbums mit kala nicht beibringen kann

Durch die neuen Interpretationen wird, wie mir scheint, auch das Bild das wir uns von dem Lapilkas machen missen den friiheren Auf fassungen gegenuber ein weng verauder. Es sind hohe Provinzalbeamte die 'inber isele hunderstausend Seelee' gelweten (S. 4. 7). Nach F.III scheint es daß der Pradesha ihnen im Rang gleich stand. Sie stehen direkt unter dem König und haben nur von him Befehle zu einpfrangen und von den Beainten, 'die des Königs Willen kennen' (S. 4). Im übrigen haben sie un beschranktes Reicht, Straten zu verhangen oder zu begnadigen, sogar in Fallen wo es sich im Kapitalverberelen landelt (S. 4). Neben diesen

<sup>1)</sup> Die Bedeutung ist wenn auch seltener, auch im Sk beligt

<sup>\*)</sup> Die häufige Bedeutung Tod zeigt daß sich die Bedeutungsentwicklung gerade in umgekehrter Richtung vollzog

<sup>2)</sup> F XIII K ladheşu Kal g jeşu ist durchaus kem sicheres Beispiel dafür

richterlichen Funktionen liaben sie die Aufgabe fur die Verbreitung des Dharma des Königs zu sorgen (S 4 7 FIII) Das letztere geschieht ins besondere auf den Insnektionsreisen die alle funf Jahre wiederholt werden (F III) Die Unterbeamten die sie bei diesem Geschaft unterstutzen scheinen die Dharmayuktas zu sein (S 4 7) Nach Buhler lag ihnen außer dem noch die Eintreibung der Steuern ob Eine solche Verbindung ad ministratives and righterlicher Funktionen ist an und für sich in Indien nichts Unerhörtes Unter den Peshwäs waren Verwaltungsbeamte der Patil, der Mainlatdar und der Sarsubhedär mit der Rechtsprechung in Zivil und Kriminalsachen betraut, gegen ihre Entscheidungen konnte an den Pesliwa oder seinen Minister appelliert werden. Spater wurde dem Mamlatdär und dem Sarsubhedär nuch die Entscheidung über Leben und Tod verlichen, sie hatten das Recht Rebellen und Straßenrauber zu hangen ohne erst die Entscheidung einer höheren Stelle abzuwarten1) Genau so könnte es mit Asokas Lajiūkas gewesen sein. Allein ich möchte doelt darauf hinweisen, daß die Insehriften selbst nichts enthalten, was auf eine administrative Titigkeit der Lajjükas schheßen laßt. Wenn es in T III heißt, daß sie alle funf Jahre ausziehen sollen um den Dharma zu verkunden 'wie auch uni die anderen Geschifte zu betreiben , so braucht unter den letzteren nicht wie Buhler Beitr S 21 meint das udgruhana verstanden zu werden das Einsammeln von Tributen und anderen könig lichen Einkunften in remitenten oder entlegenen Distrikten. Der Ausdruck kann sich ebensogut auf die richterliche Tatigkeit beziehen, die in unserem Edikt besprochen wird Die etymologische Herleitung von ranka oder lanka aus ranngahaka kann naturheh fur die Frage garmehts entscheiden Nach dem was sich aus den Inschriften ermitteln laßt können wir die Lanükas nur als hohe richterliche Beamte bezeichnen

Zum Sehluß gebe ich eine Übersetzung des Ediktes

Der göttergehebte König Pryadarsin spricht so Als ich sechsund zwanzig Jahre gesalbt war habe ich diesen Gesetzeserlaß sehreiben lassen Meine Lajifikas ind über das Volk gesetzt über viele Hunderttausende von Leben \* Denen habe ich verhehen daß aus selbstandig Belohnungen und Strafen verhangen damit die Lajifikas voll Vertrauen und ohne Fureht ihre Geschafte besorgen den Bewohnern der Provinzen Heil und Freude bringen und ihnen Wollwollen erzeigen. Sie werden verstehen Leid und Freude zu bereiten und sie werden durch die Dharmayuktas die Bewohner der Provinzen vermahnen auf daß sie das filel im Diessetts und im Jenseits erringen. Auch die Lajifikas mussen mir gehorehen. Auch den Be annten die ineinen Willen kennen werden sie gehorehen und auch von denen werden einige vermahnen sodaß die Lajifikas imstande sein werden, mich zufriedenzutsellen. Denn gleichwie einer weine er sein Kind einer verstandigen Anime übergeben hat, vertrauensvoll ist 'the verstandige

<sup>1)</sup> Nach Bombay Gazetteer Vol XVI. 5 304f

Amme wird imstande sem, meines Kindes gut zu warten', ebenso habe ich die Lanukas eingesetzt zum Heile und zur Freude der Provinzbewohner Danut iene ohne Furcht und voll Vertrauen und ohne Entmutigung ihre Geschafte besorgen, darum habe ich den Lauükas verhehen daß sie selb standig Belohnungen und Strafen verhangen. Denn das ist zu wunschen, daß Unparteilichkeit in der Prozeßfuhrung herrsche und Unparteilichkeit in den Strafen Und so weit geht mein Befehl Den im Gefingnis sitzenden Leuten über deren Strafe entschieden ist und denen der Tod zuerkannt ist, habe ich drei Tage Aufschub gewahrt. Entwider werden ihre Ver wandten, wenn solche vorhanden sind ihre Begnadigung erwirken, um ihr Leben zu retten oder wenn meniand da ist, um die Begnadigung zu er wirken so werden sie Gaben geben, die das Heil im Jenseits bewirken. oder sich Fasten auferlegen Denn mein Wunsch ist, daß sie auf diese Weise auch in beschrankter Zeit das Heil im Jenseits erringen mögen Und im Volke mehren sich mannuefache fromme Brauche. Selbst bezahmung und Verteilung von Gaben '

## IV Zu den Felsen und Saulenedikten des Asoka

In dem zweiten Felsenedikt hat Senart wie seine Vorganger die Worte a Tambapamne in G als bis nach Tamrapami gefaßt Das wird anschemend auch durch die Parallelstelle in F XIII nahegelegt, wo K Coda Pamdoud aram Tambaramnevã. Sh Coda Pamda ara Tambaramneya, M Coda Pamdiya a Tambapamniya hest') Allein es fragt sich doch ob die Ausdrucksweise an den beiden Stellen wirklich genau die gleiche ist Sicher ist es zunachst, daß in F II in K Sh M das a felilt, in Dh sind die Worte car meht erhalten in J ist nur das i von Tambaramni sichtbar In h Sh M ist die honstruktion also iedenfalls in F II eine andere als m T MIII Tambapamni (h Sh) bapani (M) ist im Nominativ in die Liste der Grenzlander eingefugt. Schon das macht es wahrscheinlich, daß auch in G Tambapamni Nominativ ist Aber auch grammatisch scheint nur die Annahme emes Ablativs auf + sehr bedenklich Trenchner, Mihndapahlo, S 421, fight allerdings and dem Pah emen Ablativ pesi an, aber die Form steht in einem Vers und in Girnar sollten wir iedenfalls nach Analogie des Instrumentals dhammanusastiya in IV, bhatiya in AII und des Dativs dhammanusastiya in III eher Tambapamniya erwarten Endheh heißt 'bis' in G sonst uberall ara, siehe ara samratakapā in IV, V, āra tasa athasa nislānāya IN, āva patitesiyeh in MI Diese Grunde bestimmen mich in ā Tambaramnī das Agnivalent von Sk yā Tāmraramī zu sehen, ā ist Ardhamagadhismus der som Übersetzer aus der Vorlage übernommen ist, wie die eben genannten des - Sk yaest. Ich bin überzeugt, daß auch die seltsame Inkongrienz der Kasus in dem vorausgehenden Teile des Satzes

<sup>1)</sup> In G fehlt die Stelle

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In ydentako in XIII (h. aratake) braucht er dagegen il e riel tige D alektform

spater (a. a. O. S. 287, 291f.) noch einige Stellen beigebracht, die beweisen daß parisa im Pali genau so wie parisad im Sk zur Bezeichnung jeder Art von Kollegium oder Versammlung verwendet wird. Dagegen hat sich V A Smith (Asoka<sup>2</sup>, S 158) Thomas angeschlossen und versucht, die technische Bedeutung von parisad mit Hilfe von zwei Stellen bei I tsing naher zu bestimmen I tsing spricht Kap 14 (Record of the Buddhist Religion transl by Takakusu, S 86) von den funf parisads des buddhi stischen Ordens worinter die bliefens, blikeunes siksamänas, srämaneras und szamaneria zu verstehen sind. Takakusu bemerkt, daß bisweilen der Liste noch die uzasakas und unästläs hinzupefust werden, sodaß sich sieben parisads ergeben. In diesem Sinne sprieht I tsing von den 'sieben Ver sammlungen in Kap 19 (a a O S 96)) Den Ausdruck catasso parisa oder catuparisain fuhrt Childers auch aus dem Pali an, er bezeichnet nach der Abhidhanappadinika 415 die bhikkhus, bhikkhunis upasakas und upasitas Da parisad in den Edikten nicht in dem allgemeinen Sinne von Versammlung genommen werden kann, sondern eine bestimmte Körperschaft bezeichnen muß, so hat dieser Nachweis Smith's auf den ersten Blick etwas Bestechendes, bei in therer Prufung ergibt sich, daß seine Auffassung unmöglich ist. Wie soll der König dazu kommen, in FIII eine spezielle Bestimmung fur den buddhistischen Orden zu geben, wahrend sich sonst kein emziges der Felsenedikte — und wir können lunzufugen, der Saulen edikte - an den buddhistischen Samgha wendet oder sich nut buddhi stischen Einrichtungen befaßt. Und wie paßt jene Bestimmung für die buddhistischen parisads. Nach Thomas' Ansicht, die Smith sich zu eigen macht besagt die Stelle daß die parrade Beamte fur die Rechnungsfuh rung uber Ausgaben und Vorrate anstellen sollen2) Nun heße sich ja allenfalls denken daß den Monchen und Nonnen eine solche Vernflichtung auferlegt worden ware, wird aber wirklich jemand glauben daß den weibhehen Prufingen und den mannlichen und weiblichen Novizen eine ge sonderte Buchfuhrung vorgeschrieben sei? Und daß die Laienbruder und Latenschwestern hier uberhampt nicht in Frage kommen können hat Smith schon selbst bemerkt. Man sieht daß die buddhistischen parisads hier durchaus nicht am Platze sind. Und ebensowenig kann niemes Er achtens in FVI von ihnen die Rede sein. Dort bestimmt der König daß ihm unverzuglich Vortrag gehalten werden solle wenn über eine seiner Bekanntmachungen oder Schenkungen m einer parisad eine Meinungs verschiedenheit ausbreche oder ein Antrag auf nochmalige Erwagung ge-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Diese suben Klassen werden wie Takakusu bemerkt, sehon Mahävagga <sup>3</sup> 4 aufgezahlt der Ausdruck paries wird her aber meht gebraucht. Patim Sanghad 12 acht aber klagarde peries? im hinne von sempla.

<sup>9)</sup> Ich halte diese Ansieht allerdings für völlig verfehlt, dir buiddhistischen pariede können aber auch mit der Bestimmung wie ich sie auffasse nichts zu tin haben.

stellt werde Die Edikte betonen wieder und wieder, daß der König allen Sekten, Asketen wie Haushaltern, Buddlisten, Brahmanen Ajinkas und Mirgranthas seine Aufmertsamkeit und seine Firisorige zuwende, und die Inschriften von Barabar zeigen, daß das kein leeres Gerede ist. Wie sollte er hier mit einem Male von speziellen Erlassen und Schenkungen an den buddlistiselen Orden sprechen? Und selbst wenn das der Fall sein sollte, was haben die parisads dannt zu tun? Auch hier wieder könnten von den vier, funf oder sieben Gruppen doch höchstens die bhitkeis und bhitsinis in Frage kommen, ieh wußte jedenfalls nicht daß jemals Schenkungen an Novizen oder Laien gemächt waren

Ich kann nach alledem der Auffassung von Smith nicht zustimmen und halte die Ansicht Bühlers für die allein richtige. Tatsachlich kommt auch in der brahmanischen Literatur parisad als teelnischer Ausdruck in einer Bedeutung vor, die der von Bühler angenommenen sehr nahe steht und sich zum Teil sogar mit ihr deckt. Die Dharmasststras schreiben vor daß in streitigen oder von dem Lehrbuch nicht vorgesehenen Tallen die Entscheidung bei einer Körperschaft hegen solle, die aus mindestens zehn oder in spaterer Zeit aus mindestens drei Mitgliedern bestehen solle und die den Namen parisad tragt. Baudhägana 1, 1, 1–7–81) tadabhäue daßa varā parisat! | atrām vadharanti. |

```
caturı andyam vıkalpî ca angavd dharmapāthakak | äśramasthäs trayo viprāh parsad esā dasāvarā || Vasistha III 20 cāurvidyam vikalpi ca angavd dharmapāthakah | äsramasthas trayo mukhyāh parsad esām dasāvarā ||
```

Gautama 28 48 49 anājūāle dašavarash šīstasr uhasadbhir alubdhash prašastam kuryam || catvāras caturnām pāraga sedānām prāg uttamūt traya āšramsnah prihagdharmavidas traya sty etān dašāsarān parsad sty ācaksate,

Manu XII 110ff

```
daśātarā tā parisad yam dharmam parikalpayet |
tryatarā vāp. vritashu tam dharmam na veārayet ||
travidyo hatulas tark. natrukto dharmapāhkalah |
trayaś cāśraminah pūrie parisat syāt daśatarā ||
rytedavid yayuric ca sāmatedavid eva ca |
tryaturā parisay nēvyā dharmasamsayaminayet) ||
```

Diese parisads entsprechen jedenfalls zum Teil den Pafich oder Pafichäyats, wie sie z B nach Malcolm $^{2}$ ) in der ersten Halfte des vorigen

 <sup>1) \[ \</sup>text{Vgl} \] auch \[ \text{1, I I I 6} \]
 2) \[ \text{In derselben technischen Bedeutung begegnet parisad auch Vas III, 5, Manu XII, 114

atralanam atantranam jälimätropajivinam | sahasrasah sametänam parisattum na indyate [[ <sup>2</sup>] Memoir of Central India (Calcutta 1880) I, 460ff

Jahrhunderts in den Stidten Zentralindiens beständen. Allerdings setzten sich die Pafichäyats nicht aussehließheh aus Brahmunen zusammen. Die Mitglieder der Pafichäyats wieden vielmehr ohne Rucksicht auf die Kaste durch das Vertrauen ihrer Mitburger ausgewählt, aber doch gewöhnlich aus solchen Kreisen die eine Kenntus des Hindurechtes besüßen, falls das Beduffins vorlag, honnten Gelehrte hunzugezogen werden. Die Wurde war lebenslanglich und zum Teil in vornehmen Familien erblich. Die Pafichäyats entseineden in allen Fallen der Zwilgerichtsbarkeit, wurden aber auch in Strafsschen in weiten Umfang hernagezogen und von dem Pafich von Ratlam behauptet Malcolm, daß er das Recht ausgeubt habe, sowohl die Einwohner vor Bedruckung zu sehutzen als auch ihre Streitg keiten zu sehlichten 1eh hin überzeugt, daß die pariead der Asoka Edikte eine ganz ahnliche Behorde mit richterlichen Funktionen war, und daß sie auch im Krutiliyafästra 8 gemeint ist, wo in einer Liste von Beamten ein zerisädeläweläse, ein Außeher der zurreds, angeluhrt und

Das Wort unta findet sich noch einmal im Anfang unseres Ediktes sarrata vinte mama unià ca rànile ca madesile ca namcasu namcasu vascsu anusamuanam negatu (G) Ich halte es fur uberflussig auf die fruheren Dentungen des Wortes einzugehen de nach den Bemerkungen von Thomas!) wohl kem Zweifel mehr daruber bestehen kann, daß guta hier bestimmte Beamte bezeichnet Es fragt sich nur, welcher Art diese Beamten waren Thomas sight in den im Anfang genannten unias Subulternbeamte, wie Polizisten usw in den nachher erwalinten gulas Rechnungsbermte Nach ihm bezeichnet also dasselbe Wort in demselben Edikt zweimal etwas ganz Verschiedenes was schon an und für sieh ganz unwahrscheinlich ist Geradezu ausgeschlossen wird aber meines Erachtens die Bedeutung 'Subalternbeamter' durch die Stellung des Wortes in dem ersten Sitz, es ist doch kaum denkbar daß die Subalternbeamten vor den hohen Be umten, den Lauful as und Pradesil as renannt sein sollten. Die ausdruck liche Erwahnung der gutas laßt überhaupt darauf schließen daß sie auf den Inspektionsreisen doch eine bedeutendere Rolle spielten als einfachen Polizisten jemals zufallen konnte

Um die Stellung der yntas zu eruntteln haben ur, sowet leh sehe nur einen Arinatspunkt Es heißt ård die paramäs die yntas anwesten oder ihnen 'befehlen sollen (magagisamit ism ) Des fuhrt darauf daß die yntas der Autorität der paramäs unterstanden, könighehe Beante urden von auderen wohl Bernethe Behe meht Befehle entreennelment!

<sup>1) \</sup>gl oben 8 281

So scheint es mir, daß wir in den yulas der Grundbedeutung des Wortes nach Beauftragte zu sehen haben, d h nach inoderner Ausdrucksweise etwa Delegierte der parisaals, die den Lujuka und Prädesika auf den Inspektionsreisen begleiteten!) Ieh habe sehon oben S 310 bemerkt, daß die Lajjūkas Gerichtsbeamte waren, es paßt dazu durchaus, daß Delegierte der Gerichtsböfe mit ihnen zusammen auf die Inspektionsreisen gingen, deren Zweck umzweiselhaft in erster Lime die Revidierung der Rechtspflege in der Provinz war Unser Edikt stellt ihnen freihelt daneben noch eine andere Aufgabe

Das Wort ganana oder ganana hat die verschiedensten Deutungen gefunden Burnouf bezog es auf die Aufzahlung der in dem Edikt vorher genannten Tugenden Senart wollte darin heber einen Ausdruck sehen. der mit hetute und sayamanate auf gleicher Stufe stande, er erklart es als 'en enumeration, d'une facon suivie, en detail Burnouf und Senart scheinen mir der Wahrheit naher gekommen zu sein als alle spateren Pischel GGA 1881, S 1328 nimmt gananā in der Bedeutung Beruck sichtigung, Rucksicht' 'auch die Geistliehkeit soll die Glaubigen zur Befolgung (dieser religiösen Vorschriften) anhalten ihrem Geiste und Buch staben nach' Das ist fur mich sehon wegen der unrichtigen Erklarung von parisad und quia unannehinbar. Ebenso verfehlt ist wegen der sicher falschen Auffassung von yutan: Buhlers Ubersetzung 'Auch die (Lehrer und Mönche aller) Schulen werden beim Gottesdienste (gananasi)2) das Geziemende einscharfen, sowohl dem Wortlaute nach als auch mit Grunden Eine ganz andere Bedeutung findet endlich Thomas in ganana, er nimmt es in dem eigentlichen Sinne von Berechnung. Let the Parisads also appoint officials for reckoning Auf die Frage 'Was sollen sie berechnen' antwortet er offenbar die Ausgaben und die Vorrate, auf die in dem voraus gehenden Satz avarryātā avabhamdatā sādhu (K) Bezug genommen wird Naturlich ist diese Deutung mit meiner Auffassung von parisad und guia unvereinbar, sie paßt abei auch nicht zu Thomas' eigener Auffassung von parisad Die Empfehlung der alpavyagatā und der alpabhāndata bildet

<sup>1)</sup> Ob die yulas mit den dhammayntas identisch sind die in S 4 und 7 genannt zu werden scheinen ist mir zweifellanft. Wenn in unserem Edikt die dhammayntas gemeint waren sollte man erwarten daß sie weingstens an der ersten Stelle mit ihrem vollen Namen benannt wurden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wie Bihler zu der Gleichsetzung von ganana und Littana kommt versiehe ich nicht Spater, a. O. S. 287, führt er als Beispiel für ganand im Sinne von Verherrlichung das Mangala der Salabara Inschriften an.

labhate sarrakaryesu pujaya gananā yakah |

vighnam vighnan sa tah payad apayad gananayakah ||

Das Berspiel könnte im besten Falle nicht viel beweisen, da das Wort gunand hier offenbar nur des Yamaka wegen gebraucht ist. Ich sehe aber auch nicht ein, warum wir uns an dieser Stelle nicht mit der gewohnlichen Bedeutung Berucksichtigung. Beachtung consideration, wie Bahler, IA. V. 279 selbet übersetzt, begruigen sollten

nur einen Teil der dharmanusaste des Königs 'Gut ist der Gehorsam gegen Vater und Mutter, gut die Freigebigkeit gegen Freunde, Bekannte und Verwandte, Brahmanen und Asketen, gut das Nichttöten von lebenden Wesen, gut ist es, wenig auszngeben und wenig aufzuspeichern. Diese dharmanusash ist doch sicherheh nicht für die Mitgheder des buddhi stischen oder irgendeines anderen Mönehsordens bestimmt. Der König mußte doch wahrlich nichts von dem Geist dieser Orden gewußt liaben, wenn er die Vönche zum Gehorsam gegen die Eltern hatte ermahnen wollen Die Ermahnung zur Freigebigkeit ware absolut sinnlos und die Einschafung der ahtmsa vollkommen überflussig. Die dharmanusasti des Königs kann nur an seine Untertanen gerichtet sein, und zwar gerade an diejenigen die nicht dem geistlichen Stande angehören. Dann kann aber auch der Satz 'gut ist es, wenig auszugeben und wenig aufzuspeichern' nur eine allgemeine Mahnung enthalten, zwischen Versehwendung und Geiz den mittleren Weg zu wandeln. Wenn unmittelbar darauf eine Bestimmung über die Art der Verwaltung des Ordensvermögens folgen sollte, so könnte sie nur durch einerein außerliche Ideen Assoziation hier angefugt sein Das aber ist doch ganz unwahrscheinlich Zweitens aber passen die Worte hetute ca rayamanate ca nicht zu der 'Berechnung' Nach Thomas soll hetute hier 'nach den Gegenstanden (objects)', tryamianate 'nach den tatsachlichen Dokumenten oder Zahlen (actual documents or figures)' be deuten Beide Worte waren hier also in ganz ungewöhnlichen Bedeutungen gebraucht, fur die es schwer fallen durfte, andere Belege beizubringen Thomas hat die Schwierigkeit offenbar selbst gefühlt. Er bemerkt selbst. daß hein fur gewöhnlich 'Grund' und ryanjana 'genauer Wortlaut' bedeute, und daß man sich daher versucht fuhlen könne, 'with regard to the dictates of reason and the prescriptions of actual texts' zu ubersetzen. Ich muß gestehen daß mir diese Attribute für eine Rechnungsaufstellung etwas seltsam vorkommen, sie erscheinen vielleicht noch seltsamer, wenn man ohne alles Drehen und Deuteln wortlich übersetzt 'unter Angabe von Grunden1) und 1m festen Wortlaut \*

Ich mochte den bisherigen Versuchen gegenüber auf eine Stelle des Dippvanies verweisen die, wie mir scheint, das richtige Verstandius von gannna und damit des ganzen Satzes erschießt. Dip VI, 86ff wird erzahlt, wie Asoka die große Versammlung der Mönche nach der Einteilung des Dhamma befragt.

```
tato puechs sugambhiram dhammal.handam sudesitam || 86
atthi bhanle pariechedo desi! ädiecabandhuna |
nāmam lingam ribhathi sa hothibani edips samihatam |
ettakam 'ra dhammal.handam gananam atthi parediya || 87
atthi rāja gansit āna desi! ādiecabandhunā |
suribhatlam supañhatlam samidditham sudesitam || 88
```

<sup>1)</sup> Daß dies der eigenthehe Sum von hetute ist, zeigt die Variante heturata in K.

sahetum atthusampannam khalitam n' atthi subhūsitam |
satipaṭṭhānam sammappadhānam iddhipādañ ca indriyam || 89
balam bojjhaṅgam maggaṅgam suribhatlam sudesitam |
evam sattappabhedañ ca bodhipakkhiyam utlamam || 90
lokuttaram dhammavaram navaṅgam satthusāsanam |
viithāritam suvibhatlam desesi dipaduttamo || 91
caturāstiisahassāni dhammakhandam anūnakam |
pānānam anukampāva desit' ādicabandhunā || 192

Darauf fragte er nach der sehr tiefen, wohl gelehrten Einteilung des Dhamma: 'Ist, ihr Ehrwürdigen, eine Einteilung von dem Sonnenverwandten gelehrt worden, indem er Nomina, Geschlecht, Kasusendungen ...') angab? Ist da eine Zählung: soundso viel sind die Abschnitte des Dhamma?

Die Mönche antworten: 'Es ist, o König, von dem Sonnenverwandten verkundet worden, indem er eine Zahlung machte; es ist wohl eingeteilt, wohl verkündet, wohl erklart, wohl gelehrt worden, mit Gründen versehen, sinnvoll, wohl gesprochen, ohne Fehler.'

Im folgenden werden dann verschiedene Einteilungen des Dhamma in 7 Kategorien, in die bekannten 9 Angas und endlich in 84 000 Abschnitte angefuhrt, und Asoka beschließt 84 000 ärämas, für jeden Abschnitt einen, zu erbauen.

In dieser Stelle finden sich zwei der Ausdrucke unseres Ediktes wörtlich wieder, und der dritte ist wenigstens dem Inhalt nach vorhanden. Fur dio Lehre des Buddha besteht ein ganana, er hat sie ganitrana verkundet. d. h. indem er den Stoff in Abschnitte einteilte und diese Abschnitte numerierte. Ebenso sollen die parisads die gutas mit der ganana oder dem ganana beauftragen. Der Buddha hat seine Lehre sahetum verkundet, mit Angabe von Grunden. Die uutas sollen das ganana hetute oder heturata machen. Endlich hat der Buddha seine Lehre verkundet, indem er nama, hinga und vibhatti angab, was in diesem Zusammenhang nur bedeuten kann in festem Wortlaut'. Die untas sollen das ganana riyamjanate machen. Die Entsprechungen scheinen mir so genau, daß ich nicht zweifle, daß wir übersetzen mussen: Die Richterkollegien sollen auch ihre Delegierten mit der Paragraphierung unter Angabe von Grunden und in festem Wortlaut beauftragen.' Es fragt sich nun nur noch, was denn in dieser Weise kodifiziert werden soll. Meiner Ansieht nach kann es sieh nur um die im vorhergebenden erwähnte Morallehre des Königs handeln, die in dem Edikt natürlich nur kurz skizziert ist. Es ist also in dem ganzen Edikt nur von einer Sache die Rede, der Ausbreitung des Dharma des Königs; ihn sollen die yutas, der Lajjuka und der Pradesika auf den Inspektionsreisen den Untertanen verkünden, nachdem die gutas ihn im Auftrage der parisads

<sup>1)</sup> Die Worfe Lotthdsañ edpi samkhatam sind mir nicht klar. Oldenberg: 'and also according to sections and to the composition'.

genan fixiert haben Diß Asoka sich gerade der hohen Gerichtsbeamten, der Lijūkas, und der Richterkollegien der parisads, zur Verbreitung seines Dharma bedient, kann nicht verwunderlich erscheinen wenn man bedenkt, wie untrennbar auch in den Dharmasästras Recht und Moral verbunden sind!)

In dem funften Felsenedikt heißt es bei der Aufzihlung der verschiedenen Geschafte der Dharmamahamätras, daß sie beschaftigt seien bamdhanabadhasā paturdhānaye apahbodhāye mokhāye cū (K) Buhler ubersetzt das merkwurdigerweise 'mit dem Verhindern von (ungerechtem) Gefangennelinen und Töten?) mit dem Beseitigen von Hindernissen, mit dem Losen von Banden' (Beitr S 36) und sagt der Gen Sing sei, wie Senart bemerkt habe, eigentumlich, könne aber dadurch erklirt werden. daß man das Wort als ein Samäharadvandva fasse. Senart übersetzt aber ganz richtig celni qui est dans les chaînes' Es ist naturlich ausgeschlossen, daß bamdhanabadhasā otwas anderes sem konne als Sk bandhanabaddhasna Die Wurzel vadh und ihre Ableitungen zeigen im Veda stets i im Anlaut, und badh ist, wo es vorkommt nichts weiter als schlechte östliche Schrei bung Zudem steht radha selbst in I XIII bamdhanabadhanam, 'der Ge fangenen anderseits in S 4 Es kann aber auch keinem Zweifel unterliegen, daß Senart recht hat wenn er den Genitiv mit allen drei Substantiven, die folgen verbindet 'ils soccupent de reconforter celui qui est dans les chaines de lever pour lui les obstacles de le delivrer', fur Buhler war die Verbindung bei seiner unrichtigen Auffassung von badhasa naturlich un möglich So ist es auch klar daß patierdhana nicht verhindern heißen kann Was das Wort wirklich bedeutet, zeigt eine Stelle im achten Edikt In der Beschreibung der Dharmayatra wird gesagt, daß dabei stattfinde samanabambhananam dasane ca dane ca tudhanam dasane ca hilamnanatırıdhane ca jūnapadasā janasā dasane dhammanusathi cā dhamapalimichā ca3) Die Konstruktion dieses Satzes hat weder Senart noch Buhler richtig erkannt Senart ubersetzt 'la visite et l'aumône any bruhmanes et aux gramanas la visite aux vicillards\*) la distribution d'argent, la visite aux peuple de l'empire, son instruction religieuse, les consultations sur les choses de la religion' Buhlers Übersetzung ist damit im wesentlichen

i) [Auf h. F. Neumanns Aufsatz ZDMG 67, S 3451] but ich erst nachtraglich aufmerksam geworden. Zu einer Änderung meiner Übersetzung gibt er mir keinen Anlaß!

i) Ep Ind II, S 468 Budih Stupas of Amar S 123 wird dies Wort durch 'unjust corporal punishment ersetzt Die falsche Übersetzung des Wortes hat auch Smith Asoka' ubs mommen

<sup>4)</sup> Nach h. De Varianten in den ubrigen Versonen sind so gerungfug g. daß we nicht angeführt zu werden brauch in. Ich gebe den Satz zunächst in der allgemein angenommenen korm. in Wahrbeit gehört noch das nichtet Wort dazu.

<sup>4)</sup> Warum Senart dazu the Hemerkung macht 'manque à Dh ${\rm \ et\ }J$  , verstelus ich meht

Den Schluß-atz des Ediktes haben alle Übersetzer bisher falsch verstanden Er lautet in Dh amaye alhaye ayam dhammali pi likhita cilathitika holu tatha ca me para anuvatatu Die letzten Worte sind in J und G meht erhalten, in K lauten sie tathā ca me vajā anuvalamtu1), in M tatha ca me praja anuvatatu, in Sh fehlt das me wohl nur aus Versehen tatha ca prana anutalalu \* Senart ubersetzt 'et mussent les créatures suivre ainsi mes exemples', Buhler 'und (damit) diese2) meine Untertanen es befolgen'. and that my subjects may act accordingly. Allem paja bedeutet in den Edikten memals Untertan, sondern stets Kind, Nachkomme S 4 Denn gleichwie einer wenn er sein Kind (rajam) einer verstandigen Amme ubergeben hat vertrauens voll ist 'die verstandige Amme wird imstande sein meines Lindes (pajam) gut zu warten', Sep I und II Alle Menschen sind meine Kinder (pajā) Wie ich meinen Kindern (pajāye) wunsche. daß ihnen Heil und Gluck zuteil werde , Sep II Wie ein Vater ist der Göttergehebte zu uns , und wie Kinder (mid) sind wir zu dem Götter geliebten F V [Die Dharmamahamatras sollen den Gefangenen unter stutzen undem sie bedenken l'er hat Kinder (Dh anubamdhapaiā usw l' Die Ubersetzung des Wortes durch Untertanen ist überdies an unserer Stelle unzulassig, weil das Edikt von der Einsetzung und Verwendung der Dharmamahāmātras handelt, also emer Sache, die den 'Untertanen' uberhaupt nicht zur Nachahmung empfohlen werden kann. Es kann daher keinem Zweifel unterliegen daß wir übersetzen mussen 'Zu folgendem Zwecke ist dieser Gesetzeserlaß geschrieben worden er soll langen Bestand haben und meine Nachkommen sollen demgemaß handeln' Was der könig hier unter me paja zusammenfaßt bezeichnet er im Anfang des Ediktes genauer durch mama pută că natăle că palam că telis ye apalsye me (h) Almliche Formein begegnen wiederholt, man vergleiche insbe sondere den unserem Satze genau parallelen Schlußsatz von FVI ta etäust athaya ayam dhammalim lekhamta kimis ciram tisteya ili tatha ca me putra 10ta ca prapotra ca anutataram savalokahitana (G, Dh puta papota, J pota K putadale Sh putra nataro, M putra natare)

hidaukhāye dhammayudiye apalikothāye rigipata te (K). Vielleicht ist hær an Schuld inst zu denken. Nach den Dharmusāstras komate der Glaubiger tien Schuldher ge bunden in sein Haus führen, s. Jolli, Recht und Stite, S 147. Da V A Smith auch nech in ther kweiten Auflage seines Asoka Dh anathewi. Ka anathewi, Sh M anathewi, hunch'i among lien nech' wiederphi (5 162) os will leit darard hunwisen, thu Bulder, le p Ind II, S 468, Buddh Stupas of Amar 5 123 den alten Felhir langst berichtigt to Las Vielle et al. Las vielle darard hen seine sie den kind of the seine sie darard sie den seine sie and Sk anathewise wireken seine sie and Sk anathewise wireken seine Sk anathewise wireken seine Sk anathewise mit Sk und M anathewise der anathewise later anathere later anathere sie anathewise later anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie anathere sie ana

i) Buhler klammert has m ein und auf der Phototypa, ist es nur schwach sehtbar. Uir ist es über sehr währscheinlich, daß in K ebenso wie in den ubrigen. Versonen anivatatu zu lesen ist.

2) Diese beruht auf der fabeben, spater berichtigten Lesung cevie für en me

Der einzige Satz in dem kurzen siehenten Felsenedikt, der zu Bemerkungen Anlaß gibt, ist der letzte Dh repule pi ca dane asa nathi savame bhārasudhī ca nice bādham1). K rivule vi cu dāne asā nathi savame bhārasudhi kitanātā didhabhatitā cā nice bādham. Sh ripule ni cu dane yasa nasti sayama bharasudhi kifrañala dridhabhatita nice padham. M ripule pi cu dane vasa nasti savame bharasuts kitanata dridhabhatita ca nice badham. G repule tu re dune vasa nüste savame bharasudheta ra katamhata ra dadha bhatită ca nică bādham Senart ubersetzt das 'mus au moins tel qui ne fait pas d'abondantes aumones possede la domination sur ses sens, la purete de l'âme, la reconnaissance, la fidélite dans les affections, ce qui est toujours excellent' Auch die Erlauterungen Senarts konnen mich von der Richtigkeit dieser Behauptung nicht überzeugen, es ist aber unnötig. auf die Frage einzugeben, da die Übersetzung sehon durch die Tassung der beiden letzten Wörter als unrichtig erwiesen wird Nice, nice, nice, sollen fur Sk. nilyam stehen. Schon das lange a von G wire dann unerklarlich Es gibt in G. wenn ich recht sehe, keinen zweiten Fall, wo a fur auslautendes am stande, pūrā in na tu tathā dānam sa pūrā sa desanam pino mamfiate, decanam pino no tatha danam ca puja ca mamfiate (F XII) ist Plural wie in Dhp 73

asatam bhā anam recheyya purekkhārañ ca bhrkkhusu | ārāsesu ca rssarryam pujā parakulesu ca ||

Ferner sollten wir in dem östlichen Dialekt von Dh J k anstatt nice. nice vielmelir nitye oder nitiye erwarten, das mit demselben Suffix gebildete apatyam erseliemt in F V in Dh K als apatiye2) Ganz unwahrscheinlich ist es auch daß in diesem Wort iemals Delinung des Vokals der Stammeilbe emgetreten sem sollte, wie wir nach der Lesart von Dh J annehmen mußten Endlich liegt in F XIV in K mityam tatsachlieh in der Form nikuam vor3) Was das zweite Wort, budham betrifft so gilt in allerdings bei den Sans krit Grammatil ern bādha als Positiv zu sādhiyas sādhistha (Pān 5 3 63), in der Sprache kommt das Wort aber kaum anders denn als Adverb in der Bedeutung in hohem Grade usw vor und in dieser Bedeutung findet es sich auch in den Edikten S 7 etam jane sutu anupatipansati abhyumna mısatı dhammatadhıya ca badham radhısatı wenn die Leute dies hören, werden sie es befolgen sich emporheben und machtig im Gesetzeswachstum wachsen', F XIII (K) arınıam hi innamane e tatā tadha tā malane vā aparahe tā janasā se bādha redaniyamute gulumute ca derānam piyasā iyam pi cu tato galumatatale deranam piyasa wenn man em unerobertes Land

i) Was in J von dem Satz erhalten ist, stimmt mit der Lesung von Dhuberein j So auch M. G apacam Sh apaca. In der Behandlung der Konsonanten verbindungen mit y zogt sieh ein tistigihender Unterschied zwischen dem ostlichen und den beiden anderen Dailekten.

<sup>3)</sup> In Dh J ist das Wort meht erhalten, in Sh und G fehlt es Zu der Schreibung vol. Buhler. Beite S 122

vedische Adverb nīcā, das in dem westlichen Dialekt wahrscheinlich unter dem Einflinß von uccā zu micā umgestaltet wurde. Bei dieser Auffassung schließt sich der Satz auch vortreffich an das Vorhergehende an, in dem der König betont, daß Selbstzucht und Herzensreinheit das Wesentliche sei, den alle Sekten nachstreben, wenn auch bei der Verschiedenartigkeit der menschlichen Charaktere nicht alle das Ziel vollstundig erreichen Nach dem ganzen Zusummenhang kann es nicht zweifelhaft sein, daß die 'Dankbarkeit' und 'treue Ergebenlieit' in K Sh M erst nachtragheh hmzu gefugt sind, die Versionen von Dh J stehen, wie sprachlich, so auch in haltlich dem Original am nichsten

Aus dem achten Telsenedikt habe ich den Satz, der die Dharma yātrā beschreibt, schon oben besprochen. Der unmittelbar folgende Satz lautet in Dh tadopava esa bhuye abhilame hols deranam muasa Pruadasine lānne bhāge amne1). K tatopayā esc bhuye lāti hoti deiānam vivasā Piyadasısa lanne bhage amne. Sh tatopayam esa bhuye ratı bhotı deranam preyasa Privadrasisa raño bhagi amñi. \* M tatopava ese bhuve rati hoti devana privasa Privadrasisa ranne bhage ane. G tadopavā esā bhuva rati bhavati deiānam muasa Privadasino rano bhage amne Tadopaya oder tatopaya hat Senart unzweifelhaft richtig als Aquivalent von Pali tadūmya gefaßt, die richtige Beziehung des Wortes scheint mir aber bisher verkannt zu sein. In Dh mußte nach der bisherigen Auffassung das Femininum tadopayā auf abhi lame bezogen werden, das Maskulinum oder Neutrum sein kann jedenfalls aber kein Femininum ist Diese Nichtkongruenz des Geschlechts ist Senart nicht entgangen, er will daher tadopayā in tadopaye andern (Inser I. S 191f ) Daß solche Anderungen unstatthaft sind oder doch nur im alleraußersten Notfall wenn alle anderen Interpretationsversuche ver sagen, gemacht werden durfen wird jetzt niemand mehr bestreiten. Hier ist die Annahme eines Schreibfelilers ganz überflussig denn nichts hindert uns tadonava zu dem vorangehenden Satz zu ziehen. Auf der Dharma yātra des Königs findet statt jānapadasa janasa dasane ca dhammānusathi ca [dham]ma[pa]lıpuchā ca tadopayā 'der Besuch der Bewohner der Pro vinzen und ihre Unterweisung im Dharma und ihre passende (oder ent sprechende) Befragung nach dem Dharma' In Sh. wo tatonavam steht haben wir das Adverb anzunehmen 'in passender Weise'

Schwieriger sind die folgenden Worte. Ich habe schon oben S. 276 auseinandergesetzt daß die bisher angenommene Gleichsetzung von bhäge amne mit Pali aparabhäge wenigstens in Dh. J. K. unmöglich ist, und daß die Worte hier nur Nom Sing sein können. Es ist ferner kaum möglich in K. und M. ese, bzw. ese mit Senart und Buhler auf läts bzw. rats zu beziehen 'dies ist das Vergnugen', da läts seiner ganzen Bildung nach doch kaum ein Maskulmum sein kann. Buye endlich soll nach Senart (Inser I, S. 190) 'en revanche, en echange des plaisirs abandonnés'

<sup>1)</sup> Was in J von dem Satz erhalten ist, zeigt keine Abweichungen

bedeuten, ein Bedeutungsubergang, den ich nicht verstehe Buhler übersetzt es (Beitr S 54)1) richtiger durch 'mehr und mehr'. In diesem Sinne erscheint das Wort auch in S7 tota en lahn se dhammanigame nighatiga ta bhuye 'von diesen (beiden) sind die Gesetzesverbote das Geringere. mehr (geschieht) durch die Anregung zum Nachdenken', ninhatina va en bhuye munisanam dhammaradhe eadheta 'durch die Anregung zum Nach denken ist aber die Gesetzesförderung im höheren Maße unter den Leuten gefördert worden' Mir erscheint es danach notwendig, ese auf bhage amne zu beziehen und in bhuyelats, bhuuerats ein Bahuvrihi zu sehen mit der Bedeutung größere Freude bereitend 2) 'diese. (namhch) die zweite Periode. bereitet dem göttergehebten Komg Privadarsin größere Freude' Der König teilt sein Leben in zwei Abschnitte. in dem ersten genoß er die Freuden der Jagd und ahnlicher Vergnugungen in dem zweiten gewahren ihm böhere Befriedigung die Dharmayatras Ebenso wie bhuyelāts in K und bhuyeratı in M laßt sich naturlich bhuyeabhilame in Dh und bhuyerate in Sh auffassen Der Übersetzer von G hat aber meiner Ansicht nach die Konstruktion des Satzes nicht verstanden und den Text, wie er es auch an anderen Stellen tut verandert. In G ist bhage amne offenbar Lokativ und bhuyarati kem Bahuvrihi, sondern Karmadharaya3) 'Dies ist ein größeres Vergnugen fur den göttergeliebten König Priyadarsin in (seiner) zweiten Parade \*

Der Schluß des neunten Felsenediktes liegt in zwei ganz verschiedenen Fassungen vor von denen nur die in K Sh M erscheinende zu Bemerkungen Anlaß gibt Der Tevt lautet nach Buhler in K imm kaldam tit ] e hi wale magale samsankye se hoti [] e vyö va tam atham nivateyä nyä panä no hadalokke ca iase ] iyam punä ähammamagale addikye [] hamee pi tam atham nivate is hada atham palaa anantam punä pavusati [] homee punä tam atham nivate ii hada talo ubhayesam [] ladhe hoti hada ca se athe palata cā anantam punnam pasavati tenä ähammamagalenä Die erste Frage lautet in Sh mitutasy ra yama inna kesa in Mitutasi va pina ima kesam sti, im ubrigen stimmen Sh und M im wesentlichen mit Kubernie.

Im Vorhergehenden wird der Unterschied auseinandergesetzt zwischen den Mangalas, die die Menschen gewöhnlich betreiben und dem Dharmanangala, d. h. der Befolgung des Dharma durch gebuhrendes Benelumen gegen Sklaven und Diener, Ehrerbetigkeit gegen ehrwurdige Personen

<sup>1)</sup> In der Übersetzung Lp Ind II S 469 hat er sich Senart angesehlossen 'in exchange for past pleasures'

Ahnheh wollte ubrigens schon Burnouf die Worte zum Kompositum verbinden
 Daß das Wort Kompositum ist, scheint mir aus dem Gebrauch der Stamm

form bluga hervorzugehen

<sup>9</sup> Ob hoti ilasteht, ist zweifelhaft

<sup>4)</sup> Schreibfehler für atha 5) Schreibfehler für pasquati

<sup>1)</sup> Lulloucht 1st ubnayenam wier ubhayenam (fur ubhayanam !) zu lesen

usw Auf dieses Dharmamaugala sollen sich die Leute gegenseitig hin weisen, indem sie sagen 'Dies ist (etwas) Gutes, dies muß als Mangala gemacht werden bis der Zweek erreicht ist 'Unmittelbar daran schließt sich unsere Stelle \* [Die einfache Wendung, die in K zur Anknunfung dient. macht keine Schwierigkeiten | Den überleitenden Satz in Sh übersetzt Buhler nitritta era nunar idam kesam, 'auf welcher (Heilsmittel) Gelingen (bezieht sich) aber dieses " (Beitr S 179), to the success of which auspicious rites does this refer " (Ep Ind II S 469) Diese Erklarung ist sicherlich nicht richtig. Es handelt sich im folgenden nicht etwa um neue Mangalas wie man nach der Trage annelinen mußte sondern um die verselijedenen Wirkungen die die beiden vorhergenannten Arten von Mangalas haben Es ist also zu übersetzen 'Fur das Gelingen von welchen (Dingen) aber (ist) dies (namlich das Mangala) da' oder freier 'Was bewirkt aber dies Mangala " In der Antwort] wird zun ichst die Wirkung des gewöhnlichen Mangala beschrieben, dann die viel größere des Dharmamangala das Mangala betrifft, das sieh auf irdisches Gluck bezieht, so ist es zweifel haft Vielleicht bewirkt es die gewinschte Sache vielleicht aber auch nicht, und (iedenfalls) bleibt es (in seiner Wirkung) auf das Diesseits be schrankt Dies Dharmamangala aber ist an keine Zeit gebunden. Wenn es die gewunschte Sache im Diesseits nicht bewirkt so entsteht daraus (doch) unendliches religiöses Verdieust im Jenseits. Wenn es aber die zewunselite Sache im Diesseits bewirkt dann (findet) Erlangung von beiden (statt) Im Diesseits entsteht die gewunschte Sache und im Jenseits un endliches religiöses Verdienst infolge dieses Dharmamangala

Im emzelnen bemerke ich dazu folgendes Nivuta (fur niitutta) hat Buhler [sicherlich richtig] im Sinne von nirvrtli genommen so wie im Sans krit gata für gate mate für mate gebraucht wird. In der Sprache der Edikte ging diese Bildung von Nomina actionis wie es scheint werter als im Sanskrit Dem vorletzten Satz von la tato ubhayesam ladhe hoti entspricht in Sh tato ubhayasa ladham bhots in M tato ubhayasa sa ladhe hoti \* Bubler Beitr S 180 will ubhayasa als Genitivus partitivus fassen von beiden etwas' Ein solcher Genitre durfte aber sprachlich hier kaum zu recht fertigen sein und er paßt auch dem Sinne nach nicht es wird is nachher ausdrucklich gesagt daß beide Zwecke vollstundig erreicht werden Wenn ladhe, ladham als Partizip genommen wird so ergibt sich noch eine andere Schwierigkeit in der Lesart von Sh tato ubhayasa ladham bhoti sha ca so atho paraira ca anamiam puñam prasatais tena dhramamgalena Auch wenn man mit etwas veranderter Auffassung des Genitivs und nut Annahme eines Anakoluths übersetzen wollte 'dann ist von den beiden erlangt im Diesseits die gewunschte Sache und im Jenseits entsteht unendliches Verdienst durch dieses Dharmamangala' so mußte sich doch das Neutrum ladham auf das Maskulinum so atho beziehen!), was ich für nicht möglich

<sup>1)</sup> M hat die Endungen des östlichen Dialektes ladle athre die nichts entscheiden

halte Mir scheint daher, daß ladhe, ladham im Sinne von Sk. labdhih steht daß hinter hoti (bhoti) ein Punkt zu setzen ist, und daß ahe (alho, athre) wie pumnam (puham, punam) das Subjekt zu pasavati (prasavati) ist!)

[Dem etrake von Sh atrake von M entspricht in K scale, das danach die Bedeutung 'auf das Diesseits bezugheh' haben muß Buhler möchte irrale mit Apabhr eradu zusammenbringen allem das ist ausgeschlossen, da d in dieser Zeit noch meht als I erscheinen kann. Da in K die Lange des i und u meht beziechnich wird iso steht reale wahrscheinlich für iralle und sit eine Weiterbildung von ved irat, das, wie Geldner, Rügseda in Aus wähl I S 32 richtig gesehen hit, 'gegenwartig,' 'dieser hier' bedeutet Adjektiva die Zahl Zeit oder Ort beziechnen werden im Prakrit überaus hiufig mit I Suffixen gebildet, vor allem auch von Adverbien, s Pischel, Prakrit Grammath § 395. So wird auch ivalla Adjektivhildung von dem wie itätat yarat adverbial gebrauchten livat sein, formell entspricht AMg mahalla von wähet. Die Bedentung von iralla wirde sich dann vollstandig mit etraka decken ]

In der Erkhrung der Wörter hidalokke en tase simme ich mit Senart under Buhler der übersetzt 'aber es mag auch geschehen, daß (sie es) meht tun und (erfolglos) in dieser Welt zuruckbleiben's), hat den Punkt, auf den es ankommt trotz der richtigen Erkhrung Senarts übersehen

Unklar ist mir auch warum Buhler in semer letzten Ausgabo das is in k no nifeo\*jtei nieuteti Sh niiateti M na niiateti nieuteti ali siti falik, wahrend er fruther die Formen richtig als 3 Sing Pras betrachtete Auch in Sh yads pina tam atham na niiate hia\*) ist niiute wohl nur Schreibfehler für niiateti vgl in demselben Edikt ba für baku dhramamgalena für dhramamamalena

Endheh moebte ich noch duruf hinweisen daß apaphale in K. Z. 25 unzweifelnst auf Sk alpaphalam zurickgeht, meht auf apaphalam, wie Senart und Buhler wöllen Das ergibt sieh wie Smith, Acoka S. 167 richtig gesehen hat, mit Sicherheit aus dem Gegensatz zu dem folgenden mahaphale opaphale cu kho ese vyam cu Lho mahaphale ye dhammamagale (h.) Der König bestreitet ja garucht daß die gewöhnlichen Vangalas

<sup>3)</sup> Bubler sehwankt in semen Auffas, ungen. Bette S. 61 veebindet er albe voit. P. Ind. 11. S. 400 erganit er badhe va albe. Daß pasareit (prasierelt) ebenso wie paśreit (prasierelt) net Pranthetethe in F. VI intrinsivitien S. In but zegi, sehon die 7 useta tiend dhammanagalind tiend dham oddiner d und die 71-setzing durch blausti in G. leik kann daher der Übersetzing Bubler F. p. 1nd. 11. S. 470 'produces for himself', neht zustimmen. Pasareit geht aber auch kaum auf St. prasilygide zurück wie B. bil r. Beitr S. 73 ment da wir dann in k. pasalygide ewarten inntleen, wilken ist eber St. prasivoti in mitmastieren Sante verwendet = St. prasivoti.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ebenso I A Smith, Asoka<sup>2</sup> S 167 Die scheinbar abweitende Fassing von Si erklirt sich sieherlich da turch daß hinter siga pana das no ausgefallen ist.<sup>8</sup> I Vielleicht so.

das Gluek im Diesseits wirken können, und gibt ja ausdrucklich zu, daß min diese Alangalas machen musse (se kataisfye\*) ceta kho mamgale), das Dharmamangala steht nur höher.

In dem zwälften Felsenedikt machen die letzten Worte in dem Satz (G) devānam payo no tathā dānam va pāzā va mamnate yathā kamta sāraradhī asa sarvapāsadānam bahakā ca Schwierigkeiten Kern (Jaart S 68) sah in bahakā (fur bahukā) das Gerenteil des vorher erwahnten lahukā ātpapāsamdapārā 1a parapāsamdagarahā 1a no bhase apalaranamhs lahukā ta asa tamhi tamhi pralarane Wie lahukā ein Substantiv - Sk lāghava sem sollte, so sollte auch bahulā em Substantiv — Sk. bahumāna sem, er ubersetzte demgemaß 'dat Devanampriva met zozeer hecht aan liefdegaven of cerbetoon, als daaraan, dat alle secten in goeden naam en innerlijk gehalte mogen toenemen en gecerbiedigd worden. Senart schließt sich dieser Auffassung völlig an 'que le [roi] cher aux Devas attache moins d'importance a l'aumone et au culte exterieur qu'au vœu de voir regner les doctrines essentielles et le respect de toutes les sectes' Buhler hat richtig erkannt daß lahulā Adiektiv ist, er übersetzt (Beitr S 78) 'Das Hochpreisen der eigenen Sekte oder das Schmahen fremder Sekten soll ohne Grund (gar)nicht vorkommen und (wenn es) aus deni einen oder dem anderen Grunde (gerechtfertigt ist), soll es maßig sein' Entsprechend faßt er auch bahula als Adjektiv auf 'Der Göttergehebte halt nicht soviel von Freigobigkeit und Ehrenbezeigung als wovon? (Davon) daß bei allen Sokten em Wachsen des Kernes stattfinde, und (zwar) ein machtiges Nun scheint es mir allerdings vollkominen sicher daß bahukā nur Adiektiv sein kann es laßt sich aber nicht leugnen daß bahulā ca in dem Buh lerschen Sinne genommen ein stilistisch sehr auffalliger Zusatz ist. Dazu kommt, daß die beiden Worte im Anfang des Ediktes wo der ganze Satz schon enmal gegeben ist fehlen na tu tathā dānam va nua va derānam piyo mamñate yathā kiti sāraiadhi asa saiapāsamdanam. Ich bin daher uberzeugt daß auch an der zweiten Stelle der Satz mit sarvanäsadänam schließt und daß bahulā zu dem folgenden Satz gehört der dann lauten wurde bahakā ca etāya athā1) vyapata dhammamahāmātā ca ethijhakhama hāmātā ca tacabhūmikā ca añe ca nīkāya 'und viele sind zu diesem Zwecke tatig, die Dharmamahamātras und die Mahamātras, die die Frauen be aufsichtigen, und die Vacabhümikas und andere Kollegien' Ahnlich heißt es S 7 ete ca amne ca bahukā mukhā dānavisagasi viyāpatase mama ceva deranam ca

In dem zweiten Satz des dreizehnten Felsenediktes hest Binker in K diyadhamäle pänasatasahase yetaphä apavadhe satasahasamäle tala hate bahulütantale vä mate Fur yetaphä steht in Sh yetato Buhler, Beitr 8 85, betrachtet yetaphä als eine sehr starke Korruption von etamhä, etasmäl Sk etad zeigt aber in keinem Dalekt der Inschriften jemals den

<sup>1)</sup> Schreibfehler für athäya, siehe oben S 303, Anm 2

Vorschlag eines y, und es kann daher keinem Zweifel unterliegen, daß ye taphā ind ye tato zu lesen ist \*150000 Seelen waten es, die von dort fortceschleint wurden \*

Einen ahnlichen Tehler begeht Bühler in dem Sitze ausstam hi rinnamane etatā radham tā malane tā aparahe tā janasā [] se bādha tedamyamute gulumute cā detāmam payasā. Fur etatā bietet Sh yelatra. Naturiheh sive Senart sehon gesehen hatte, e tatā und ye tatra zu lesen und der erste Satz als Relativsatz zu fassen 11.

Auch in einem dritten Satz dieses Ediktes ist meines Erachtens die Konstruktion bisher verkannt Er lautet nach Buhler in K nesam va pr samrihitänam miehe aripahine etänam mitasamthutasahäyanätikya rivasane2) pāpunāti [ ] tata se m tānamera upaghote hots, in Sh vesa ra m sam vihijanam neho averrahino etesa mitrasamstutasahavañaiska vasana ma minati [ ] tatra tam pi tesa vo apagratho bhoti, in M yesam va pi samvi 3) Nach Senart und Buhler sind das sinehe ariraahine eta mitrasam zwei Satze Buhler übersetzt die Version von Sh. 'Or misfortune befalls the friends acquaintances, companions, and relatives of those who themselves are well protected but whose affection is undiminished. Then even that misfortune becomes an injury just for those unhurt ones' Man sight aber keinen Grund weshalb das Relativum liter durch das ungewöhnliche Pronomen etad anstatt durch tad aufgenommen sein sollte, es ist daher sicherlich auch hier e (= yat) tānam, e tesa, e ta zu lesen, so daß der ganze Satz im Sk. lauten wurde weigen ign samishifaname eneho 'rimahine uat teram mitrasamstulasahaya matayo vyasanam prapmuvanis tatra tad am tesam evopaghāto bhavats 'oder wenn die Freunde, Bekannten, Genossen und Verwandten von denen die (selbst) wohl aufgehoben große Zuneigung fuhlen bei einer solchen (Gelegenheit) Ungluck erleiden, so ist auch das fur eben diese eine Schadigung

Der Satz, der die Begrundung der milden Maßregeln gegen die Waldbewohner enthält, lautet in Sh sichats his detenam priyo sarrebhulana. Asats sampama samacariyam rabhasiye Bullier übersetzt (Beitr S 1961) Denn der Göttergeliebte winscht für alle Wesen Schonung, Selbstbeherrschung, Gerechtigkeit (und) Freudigkeit\*, indem er rabhasiye = Sk rübha syam setzt, das nach Ujiyaladatta zu Unädisütra III, 117 harsasya bhātah bedeuten kann¹) Ansatu rabhasiye hat K windissa, G. windissam, ca, Milde', in M fehlt das Wort Nun kann naturlich rabhasiye nicht ein Synonym von märdatum sein, aber die Treudigkeit\* paßt such nicht in den Zusunmeinhang Alşatı, sangamam, samacariyam bezeichnen samtlich

<sup>1)</sup> Siehe die Übersetzung oben S 298

<sup>\*)</sup> Nach der Phototypie ware auch die Lesung viyaşanan moglieli

<sup>1)</sup> In G sind die in Betracht kommenden Worte nicht erhalten

<sup>4)</sup> rabhaso tegaharenyoh | tasya bhavo rabhasyam. In der von Buhler ange führten Stelle Kirtik 9, 3 komunt man mit der Redeutung erga völlig ans.

ebenso wie mādatam, die Gefuhle, die die könighehen Beamten gegen die Untertanen liegen sollen, unmöglich kann mit diesen die 'Freudigkeit' zusammengestellk werden, die doch nur die Stimmung der Untertanen bezeichnen könnte!) Dazu kommt eine grammatische Schwierigkeit Rabhasiye mußte Akk Sing eines Neutrums sein Line solche Form auf er war aber dem nordwestlichen Dalekt sicherlich fremd und ihr Gebrauch ware um so unbegreißlicher, als das Wort offenbar nieht aus der Vorlage in Ardhamägadhi übernommen ist, sondern von dem Übersetzer selbst herruhrt. Mir scheint daraus hervorzugehen diß rabhasiye mehlt Akku sativ, sondern Lokativ ist, der zu samacariyam gehort und daß rabhasiya der Grundbedeutung von rabhas gemaß Gewalttatigkeit bedeutet 'denn der Göttergeliebte wunscht Nichtverletzung aller Wesen, Selbstbeherr schung und Ünparteilichkeit bei (Tallen von) Gewalttatigkeit'

In dem siebenten Saulenedikt beschreibt der König seine Wohl fahrtseinrichtungen wie folgt magesu pi me nigohäni lopapitani chayopa gāni hosamti pasumunisānam ambaradikua lopāmtā adhakosikuāni m me udupānāns khānāpāmtāns nemesdheya\* ca kālamtā āpānāns me bahukāns tata tata kālāmtanı patibhogāye pasumunisanam Nachdem Fleet (JRAS 1906, 8 401ff) in uberzeugender Weise gezeigt hat daß adhakosikyāni nicht 'einen halben Krosa voneinander entfernt', sondern 'in Abstanden von acht Krosas' bedeutet, enthalt die Stelle nur noch ein unklares Wort nımsıdhıya Buhler Beitr S 280 meinte, es stunde fur nısıdhıya wie Pali mahimsa fur mahisa und entsprache dem Wort niedina 'Wohnung'. das sich in dem Kompositum vasanisidina in Dasalathas Inschriften findet Beide Wörter sind seiner Ansicht nach Vertreter des Sk nisadua 'Sitz' 'Markthalle', aber aus dem Prasensstamm statt aus der Wurzel gebildet Diese Etymologie befriedigt aber keineswegs denn abgesehen von der auffallenden Nasalierung in der ersten Silbe, bleibt die Zerebrahsierung und vor allem die Aspiration des d der Wurzel vollig unerklart, hier Einfluß des vorausgehenden ursprungbelien sanzunehmen wie Buhler es tut, er scheint mir unmöglich Aber auch die Bedeutung die Buhler dem Wort auschreibt, ist keineswegs gesichert. In den Inschriften des Dasalatha bedeutet väsanısıdıyā naturheh 'Wohnung wahrend der Regenzent', hier soll nach Buhler nimsidhiyā ein Terminus für die öffentlichen Herbergen oder Serais sein, die sich an allen Straßen finden und hrufig von wohltatigen Leuten dharmartham errichtet werden

Die richtige Erklarung des Wortes verdanke ich Herrn Helmer Smith, mit dem ich vor Jahren die Asoka Inschriften las Er führte das Wort auf \*nishists zurrick und verwies auf die analogen Bildungen die Puschel,

<sup>1)</sup> In der englischen Übersetzung (Ep Ind II, S 471) ist das klare Verhaltins durch die unriehtige Übersetzung von akgati noch mehr verwischt for the Beloved of the gods desires for all beings freedom from injury, self restraint, impartiality and joyfulness?

Grammatik der Prakrit Sprachen § 66, aus der Ardhamägadhi anfuhrt sedhi, sedhiya, anusedhi, pasedhi, risedhi So erklart sich die Nasalierung oline jede Schwierigkeit Sie tritt nach Pischel § 74 sehr haufig vor Verbindungen von Konsonanten ein, von denen der eine ein Zischlaut ist, genzu entsprechende Beispiele sind M amsu = Sl. aśru, AMg mamsu = Sh. śmaśru, AMg M. tamsa = Sh. tryasra Die Erweichung des tih zu ddh ist genau die gleiche wie in adhalosikvani aus Sh. \*asiakrośtkani und ent spricht der des tt zu dd in ambaradilva") aus Sk "amravartikah Was die Redentung betrifft so ist zu beachten, daß, wie Pischel a a O bemerkt, AMg sedhe von den Kommentatoren durchweg mit srene erkliert wird Numsidhiwa entspricht so einem Sh. miśrayani, nisreni2), das seit dem Satapathabrahmana in der Bedeutung 'Leiter', 'Treppe' belegt ist Das Wort paßt vortreffich in den Zusammenhang Asoka hat alle acht krosas entweder Brunnen (udupānas) graben lassen, oder da, wo die Straße an einem Flusse entlang oder über ein Gewasser führte. Treppen, die zum Wasser hmabfuhrten bauen lassen Daß das der Sinn der Worte ist. beweist das ca, durch das die beiden Satze adhalosilyani pi me udupanani khānāpāmtāns und nemsidheyā kālāmtā zur Einheit verbunden werden Das Richtige hat ubrigens Kern schon vor mehr als 30 Jahren gesehen. in seinem Buddhismus, Bd II, S 385, sagt er in der Analyse des Ediktes, der König hatte 'alle halbe Kos vonemander Brunnen graben und Treppen (um zu dem Wasser hinunterzusteigen) machen lassen'

In demselben Edıkt wird von den Almosemers des Königs gesagt saussi sa me olodhanasi te bahurdhena öllöllena töni töni tuhöquatanön patilpädagunti) hida ceus dusösu ca? Kern bemerkt in seiner Analyse des Ediktes a o S 336, der könig sage, sowohl die Aufscher als ander. Personen waren mit der Austellung von Liebesgaben beauftragt, in der Weise daß sie sowohl dem König als such seinen Gemahlinnen jede gun stige Gelegenheit zu melden hatten, Wohltatigkeit, sei es in der Haupt studt oder in der Provinz, zu üben Im Anschluß daran ubersetzt Binlber 'Und in meinem ganzen Harem [lehren] sei in dieser und jener Weise verschiedene Wege zur Befriedigung') sowohl hier (in Pätaliputra) als in der Ferne' Tuhöquatanis sein St. turkgogatanön sein 'Wege oder Mittel zur Befriedigung', 'gunstige Gelegenheiten zur Wohltatigkeit', welche dem Gebez wich dem Ximfänger Definehigung verursachen (Deitr S 281)

<sup>1)</sup> Auch in dem I dikt der Konigm, I A XIX, S 126

Falsche Schreibungen sind nihårayanl, nihårayinl, nihåreyanl, nihåreni,

b) Die Frganzungen ruhren von Senart her Statt put/[pādayamti] ware auch pat/[[vedayamti]] möglich, das F VI belegt ist

<sup>&#</sup>x27;) In der englischen Übersetzung "they [point out] in various ways the mani fold sources of contentment"

'source' bedeuten Es ist 'Standort', 'Statte', übertragen 'der Gegenstand auf den sieh etwas bezieht'!) Für das erste Wort des Kompositiums ver weise ieh auf Mallinatha zu Kirātārj 1, 26. Hier heißt es daß der Spion ällasatkrija, naclidem er seine Belohnung empfangen hatte, fortging Mallinatha erklart ättasatkrija durch grhuapārilosika und finht zur Er liuterung eine Stelle aus dem Nitiväkjamirta au Instidanam era cārānām hi setanam | te hi tallobhāt sumikārijesu alita tizarajante, 'denn der Lohn der Spione ist die Verleihung eines (gelegentlichen) Gnadengeschenkes Denn diese sind aus Verlangen danach in den Angelegenheiten der Kömige eifrig Ebenso sind sicher auch unter den tuthājatanām die 'Gegenst inde der Belolnung' zu verstehen, d h die Personen die wurdig sind gelegent lich Gnadengeschenke zu empfangen

Aber auch formell bedarf Buhlers Erklarung noch der Berichtigung Ein sicheres Beispiel für die Behandlung der Verbindung sty in dem Dialekt der Saulenedikte fehlt allerdings, da aber sonst in den Verbindungen eines Konsonanten mit y meist ein s eingesehoben wird sollten wir als Fort setzer eines tustvüyatana eher tuthiyayatana als tuthayatana erwarten. Ich möchte daher tuthäyatana heber auf tustävajana zurnekfuhren und in tusta em Aquivalent fur Sk tuste selien so wie in den Edikten ladha fur Sk. labdhi gebraucht wird?) Vielleicht findet sieh tusta in genau der selben Bedeutung wie in unserer Stelle auch im Kautilivasastra. Als Dinge die der als Asket verkleidete Spion um sein Ansehen zu lieben prophezeien soll werden dort (S 19) aufgez ihlt alpaläbham aanidäham corabhayam düsyavadham tustadanam videšapravrttiziianam idam adya svo en bharrynatidam va raja karrynatits. Nach dem ganzen Zusmumenhang kann tustadanam luer kaum das Geben an die Zufriedenen 3) bedeuten sondern miß dasselbe bezeichnen wie das tustidonam in der aus dem M tiväkvänirta angeführten Stelle

Der Absehnitt über die Gabenverteilung schließt didakünan zi ea me kate annänan ea derskumälünam ine danavsagen vyäpatä hohamli ti danamändanhäye dahammängartipatige esa hi danamängadine dhammä patipati ea yä iyam dayä däne suce socare madare sudhare ca lokasa heram radhisati ti. Bahler hat die Konstruktion des letzten Sitzes durchaus mibrerstanden wenn er übersetzt. Denn das sind elle Taten nach dem Gesetz und das ist der Gehorsun gegen das Gesetz wochtreli Brunherzig keit, Freigelügkeit. Wabrinftigkeit. Reinheit Sanftmat und Heiligkeit so unter den Menschen wachsen. Heram so soll bedeuter zin der vom

<sup>1)</sup> Vgl. käsylystana. Gegenstand dis Cellehters, im klimeren I W

<sup>1)</sup> Salac oben 5 327

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) An and rin Stellen komint fugta auch als Adj kiiv in die Bedeutung zu fred in (Mahalih zu Pau 3/2 188) un Kauthlya vor z B/8/23 teelen mund ya fulleren janda tuetfuntteum rad jak [tuetin thä jah puja jat [atuetina (kiez atuetf) taithetes telejem alumb en praablajet.

König gewinsehten Weise\* Die Wörter yn igan his sûdhate en sind aber naturlich mir die genauere Ausfuhrung des vordusgehenden dhammapadine dhammapatipate, en, und heram bezielt istel auf die vorhergenannten Anordnungen des Königs, wie Senart sehon richtig geschen hatte. Es ist also zu übersetzen 'Denn so wird dies Gesetzesheldentum und diese Gesetzeserfullung namlich Barmherzigkeit usw, in der Weit wachsen'

Zn den schwierigsten Edikten gehört das erste Separatedikt von Dhaidi und Jaugada Mir scheint, daß es in wesentlichen Punkten bisher picht richtig verstanden ist, und wenn ich auch einige Stellen nicht zu erklaren vermagi) so glaube ich doch an anderen eine befriedigendere Über setzung bieten zu können als meine Vorganger Das Edikt ist an die ma hāmāta nagalarsyohalaka von Tosalī und Samāpī gerichtet Diese nagala riughālakas sind sicherlich dieselben Beamten wie die pauraruārahārikas. the Kantiliyasastra S 20, erwalint werden. Nach Senart und Buhler sind es Magistratsbeamte, Senart übersetzt (I A XIX, S 95) 'the officers in charge of the administration of the city', Buhler (Buddh Stupas, S 129) the officials the administrators of the town' Aber Kern (Jaartell S 104, JRAS NS AII, S 390) verstellt darunter Richter 'the magistrates who are entrusted with the administration of justice in the city' Ich habe schon oben S 302 bemerkt daß ernohala in S 4 'Gerichtsverfahren' be deute und daß daher auch nagglarnohalala nur die 'Stadtrichter' sein könnten Dazu stimmt auch der Inhalt des Ediktes dessen einziger Zweck ist vaterliche Milde gegen alle zu einpfelden die sich irgendwie gegen das Gesetz vergangen haben. Sollton also die Nacalaysvohālakas neben iliren richterlichen Funktionen noch eine administrative Tatigkeit ausgeubt haben so ist in dem Edikt iedenfalls micht davon die Rede

Den Satz tuphe (I phe) hi bahüsu panasahassen üyatä pana (I üyata panayam) gachema sumunisänam übersetzi Senart 'for yo havo been set

<sup>1)</sup> Dalım gehört 21m Bei mel der Satz dual ale ki imasa (J etasa) Lammasa me (J sa me) lute maneatileke Daß Senarts und Bulders Erkharungen nicht befriedigen, hat schon Franke, GN 1895 8 537f, bemerkt aber was er selbet vor chlagt, ist un haltbar Duahale soll unch ihm schlecht vollbringend' bedeuten, da ahara nach dem PW im Whi Zustandebringung', 'Volibringung' heiß Im PW steht aber unter nhara Zustandebringung, Vollbringung (eines Opfers) rajasu jo duraharah Ubli 2 664 Es hegt also such hier nur eine Ableitung von 6hr in der ganz gewöhnlichen Vadactung 'tem Opher') darbringen vor, die mit der von Franke postulierten gar nichts zit tim hat. Weiter aber soll dudhale Lok. Sing sein. Denn woher sollte mir eme Vorliebe (maneatileke) kommen für einen, der diese Aufgabe schlecht ausführt ?" les gibt aber keinen Lokativ auf ein dem osthehen Dialekt, wie schou Senart in seinen Noten gerade an dieser Stelle gegenüber einer Frklarung Kerns bemerkt hatte. Recht hat Franke sicherlich, wenn er bestreitet, daß Lute aus Sk. Litah entstanden sein könne. In einigen Fallen hat Buliler seltsameracise die zweifelles richtigen Erklä rungen seiner Vorganger ignoriert Die Formen patredagel am, alabheham usw waren zum Berepiel schon von Kern als I Sing Opt erkannt und die Konstruktion der mit am Lichi dalkamı halam umi all'a pajäye ichamı halavı beginnenden Satze war langst von Senart richtig erklart worden

lecha va ekupulise nati\*) elam se pi desam no savam [] dekhata\*) hi tuphe etam surihita pi niti [] iyam ekupulise pi alih ye bamdhanam va palikilesam va papunuti [] tala hoti\*) alasma tena bamdhanamitika amne ca bahujane\*) dariye dukhiyati\*) [] tala sehitariye tuphehi kimit majham patipadayema ti [] no ca tuphe etam\*) papunatiha didgamake ] iyam athe\*) [] keca ekapulise pi manuti\*) se pi desam nob\*) savam [] dalkatha hi tuphe hisuwia\*) pi bahuka\*) [] athi hi vi pi dasma tena bamdhanamitika\*) ca vage bahuke vi pootoni\*) [] tala koti\*] alasma tena bamdhanamitika\*) ca vage bahuke vi dooni\*) [] tala i tuphehi sehimes\*) kivini majham zatipadayema

Senart laßt den ersten Satz mit ärägamake schließen und verbessert alhe oder alha alha wie er liest zu alhi weil er einen Farallelismus wuschen dem Sitz syam alhi kecha va elapulise mannte etam und dem folgenden Satz syam ekapulise pi alhi ye bamdhanam va palikiletam va papunäti zu erkennen glaubt. So kommt er zin der Übersetzung Aow in this matter, ye have not attained to all the results which are obtuinable. Ich nehme zunachst an der Anderung zu alhi Anstoß weil sie die Annahme eines Fehlers in beiden Versionen voraussetzt. Aber auch der so zustande kom mende Satz syam alhi kecha va ekupulise manati elam ist nicht richtig, der angebliche Parillel atz zeigt daß vor dem manäti dann noch ein ye stehen nußte.

Buhler ubersetzt But you do not understand all that the sense of these words implies. Er bringt papunatha mit dem papuneru papuneru zusammen das dreimal in Sep II vorkommt und er hat damit sicherlich das Richtige getroffen bur glaube ich daß die Bedeutung von papunati nicht verstehen ein ehen sondern vernehmen erfahren ist Aicht nur laßt sich die letztere Bedeutung aus der Grundbedeutung des Wortes leichter herleiten sie paßt auch in Sep II besser in den Zusammenhang Dort sagt der Komg sein Wunsch in bezug auf die Grenzvölker sei (J) papuneyu laja heram ichati anutigina hienu usw. Da das Edikt nicht in die Grenzvölker selbst gerichtet ist sondern Anweisungen an die Beamten uber die Grenzvolker enthalt so liegt es nahe zu übersetzen sie sollen erfahren daß der Wun\_ch des Kömes ist daß sie unbesorgt einen usw ") Auch die Bedeutung von aragamaka ist danach etwas zu modifizieren Buhler stellt gamaka zum Kausativ gamayati wogegen sich selbstverstand heh an und fur sich nichts einwenden laßt. Ebensognt Lann aber doch la hier das Svarthikasuffix sein das an āragama angefügt ist dann wurde

<sup>1)</sup> S manāti 2) S delhate 3) S hota 4) S husane S dalhumte 9 5 no-etari fel it ) 5 Tragamake S atla 9 S manati 13) S ne ") S psets 11) S bal Le u) S ath 10) List eta 13) Vit S pazaleen 1) S nur bamdha 11) S reda jami 19) S el staye Les schilarine

<sup>39)</sup> Al al ch an den be len an leren St llen

ārāgamaka 'wie weit gehend', d h 'wie weit Anwendung findend', 'wie weit befolgt' sein Daß syam athe sich wie etast athast im Vorhergehenden auf den Wunsch des Königs bezieht, alle Untertanen wie seine Kinder behandelt zu sehen, hat sehon Buhler bemerkt. Der Satz wurde also zu ubersetzen sein 'Und ihr erfahrt (J fugt hinzu dies) nicht, wie weit diese Sache befolgt wird' Um den Sinn des Satzes zu verstehen, mussen wir uns klarmachen, welche Stellung die Nagalaviyohālakas einnehmen Es heißt nachher, daß sie Sorge tragen sollen, daß die Stadter nicht grundloser palibodha oder grundloser palikilesa treffe Daß palibodha Fesselung be deutet, glaube ich oben gezeigt zu haben, die Bedeutung von palikilesa steht nicht fest. Senart gibt es durch .torture' wieder. Buliler faßt es (Beitr S 137f) als 'Unbill, Scherereien, Bedruckung' auf Daß das nicht richtig sein kann, zeigt die Spezialisierung durch akasmā. Bedruckung wurde stets akasma sein Die Zusammenstellung von palikilesa mit bam dhana (bamdhanam vā palikilesam vā Dh) in Sep I beweist vielmehr, daß palikulesa eine Strafe war, die von einer staatlich anerkannten Autoritat verhangt wurde Ich halte daher die Auffassung Senarts für richtig. Wenn die Nagalavivohālakas ungerechte Fesselung und Tortur verhindern sollen so konnen sie nur hohere Beamte gewesen sein, die die Verfugungen und Entscheidungen der niederen Gerichtshöfe zu revidieren hatten. Sie sind also ganz ahnliche Beamte wie die Lanukas, was schon daraus hervorgeht, daß sie das Beiwort bahūsu pāna(saia)sahasesu āyatā mit ienen teilen. Nur die Bezirke der beiden sind verschieden. Die Nagalavivohalakas üben die oberste Gerichtsbarkeit in der Stadt aus die Lauükas in der Provinz Naturlich ist daher auch der Wirkungskreis der Nagalavivohālakas be schrankter sie haben fur viele tausend die Lauukas fur viele hundert tausend Seelen zu sorgen. Ich verstehe daher den Satz dahm daß der König den Nagalavivohālakas den Vorwurf macht sie ermittelten nicht wie weit seine humanen Absichten von den niederen Gerichtshöfen bei ihren Entscheidungen befolgt wurden

Senart fahrt fort "There is such and such an individual who attendeth to such and such of my orders but not to all Watch ye lum and may the moral duties be well defined 'Fur unmöglich halte ich liner die Über setzung von desam Ganz abgesehen davon daß man nicht einsieht, was mit 'diesem Befchl'') gemeint sein kann da von einem Befehl bisher gar keine Bede gewesen ist könnte der Senartsche Sim im Text doch nur durch die Worte etam desam se p. no saiam ausgedruckt sein Unverstandlich ist mir auch, wie dekhata, dathatha zu der Bedeutung 'überwachen' kommen sollte Das hi hinter dekhata wurd außerdem ganz außer acht gelassen Zu sunhitä p. nit wird ein siyä im Sinne von 'es niöge sein' erganzt, was mir wiederum nahezu ummöglich erscheint. Die Lesung von J wird als inversistandlich bezuelnute. Für den der die oben vorgeträgene

<sup>1)</sup> Denn das 1st doch die worthche Übersetzung

Auffassung des vorausgehenden Satres für richtig halt, ist schließlich die ganze Übersetzung der Stelle schon deshalb unannehmbar, weil jeder Gedankenzusammenhang fehlen wurde Buhler übersetzt 'Some single grante individual understands it. at least a portion, if not the whole Look then to this meaning of mu words, the maxims of good government, too. are well determined and teach the same lesson' Richtig ist hier sicherlich die Wiedergabe von desam durch Teil, in demselben Sinne steht das Wort ın FV e heta desam m hupayısatı se dukatam kachatı (Dh) Im ubrigen kann ich aber auch der Auffassung Buhlers nicht beistimmen Nach Buhler soll der mit kecha va beginnende Satz ein narenthetischer Zusatz sein, der König wolle sagen, daß ein Privatmann mit seinem beschrankten Untertanenverstand des mitunter, wenn nicht ganz doch teilweise einsehe. also kluger ser als die remerenden Herren Ich muß gestehen, daß mir eine solche Außerung von vornherem recht unwahrscheinlich dunkt, was gehen denn den Privatmann die Instruktionen des Königs an seine Beamten an? Auch der Sinn des folgenden kann nicht richtig wiedergegeben sein Tur den Gebrauch von hi im Sinne von 'doch', 'then', fehlt ieder Anhalts punkt in der Sprache der Edikte, und daß sich der König zu seiner Recht fertigung auf die Niti berufen sollte die eher im Gegensatz zu seinem Dhar ma steht ist mir wiederum außerst unwahrscheinlich Dazu kommt, daß der Hauptgedanke, daß die Niti mit des Königs Ansichten übereinstimme. erst von Buhler in den Satz hineminterpretiert wird und im Text selbst mit keinem Wort angedeutet ist. Der Grundfehler Buhlers wie Senarts liegt aber meines Erachtens in der Deutung von ekapulise als 'Privatmann' Pulisa bedeutet in den Edikten memals 'Mensch' - das ist munisa -. sondern stets Beamter' im alleemeinsten Sinne S 1 milisa ni ca me ulasa ca geraya ca mazhima ca. S 4 pulisani pi me chamdamnani paticalisamti. S 7 [pul]isa pi bahune janasi ayata Es kann daher auch ekapulise hier nur bedeuten 'ein einzelner Beamter' Von dem auf ekarulise folgenden Wort ist in Dh nur nati zu erkennen, in Jist p nati sicher Man sollte nach dem ganzen Zusummenhang papunati erwarten, sollte diese Lesung nach dem Abklatsch wirklich unmöglich sein so wurde ich immer noch eher in Dh janate in J ps janate lesen als dus formell wie der Bedeutung nach ganz unwahrscheinliche manati. Der Sinn wurde in beiden Fallen der gleiche sein da naturlich auch papunats dieselbe Bedeutung haben mußte wie das unmittelbar vorhergehende papunatha 'Ein einzelner Be amter erfahrt davon aber auch der nur einen Teil, nicht alles ' Der elle pulisa ist naturlich in diesem Falle ein einzelner von den Nagalaviyohālakas

Daß der folgende Satz die Begrundung dieses Satzes bringt, scheint nur mit Sicherheit aus dem ki hervorzugehen. Die Wörter suishitä pa nik in Dh können mir ein abhrungiger Fragesatz sein, hinter dem das it wie so baufig fehlt. Aus dem ganzen Zusammenhang geht ferner hervor, daß die nit hier nicht, wie Buhler meint, die räpanti, souldern die dandanfa ist. Setzen wir nun zunachst einmal in Dh fur dekhala das dakhatha von J ein, so ergibt sich der Sim 'Denn ihr richtet euer Augeinmerk (nur) darauf Ist auch das Strafrecht wohl angewendet '' In dem Text von Jist sicherlich eine Anderung nötig Man muß entweder mit Senart und Buhler die ak seras hi und su umstellen oder das hi streichen Fur den Sinn bleibt es sich riemlich gleich ob man sunhtä oder smitä liest 'Denn ihr richtet euer Augeinmerk (nur darauf) Ist auch die große Menge wohl aufgehöben' (oder Geht es auch der großen Menge gut') In Dh wird also der Mangel an Interesse an der Durchfuhrung der humanen Bestrebungen des Königs damit begrundet daß die Nagalvwyohalaka als Berufsrichter stets ge neigt sind nur die rein juristischen Fragen zu prufen, in J wird ihnen vor gewörfen daß sie sich um das Schieksal des einzelnen überhaupt zu wenig kummen"

Formell bereitet das delhata von Dh Schwierigkeiten. Es kann nicht mit dem dalhatha von J auf gleicher Stufe stehen da dann die Endung ta unerklarlich sein wurde Daß es 2 Plur Imperat sein sollte ist meines Erachtens durch den Sum ausgeschlossen. Auch ist es ganz unwahrschein heli, daß die Form noch die alte Endung ta bewahrt haben sollte da diese weder im Pah noch in irgendeinem anderen Prakrit Dialekt erseheint und in S 7 und in der Sahastam Inschrift überdies die Imperativformen valeue vadātha und likhāpayatha ( yāthā) vorhegen Ebensowenig kann dekhata 3 Sing Imperf Pass sem auch für diese Form wire nach dem Pali die Findung tha zu erwarten und die Edikte selbst bieten die Formen radhitha (S 7) huthā (S 7) nikhamithā (F VIII K) Außerdem mußte nach Analogio von glabhenesu glabhenamte alabhensamte (F I Dh J K) khadenate (S 5) milakhwats (\$ 5) der Passiycharakter als tu erschemen und schließlich wurde das Prateritum auch dem Sinne nach meht recht passen. Ich glaube daher daß dekhata oder dekhate wie Senart best überhaupt kein Verbinu finitum sondern eine Nominalbildung ist wie die vedischen Formen dariata pasuata uajata usw 1) die entweder passivische oder gerundive Bedentung haben. Diese Erklurung mißt auch für delhata in Dh Z 14 Allerdings zwingt sie zu der Annahme, daß in unserer Stelle tupke den Gen oder Instr vertritt 2) oder was mir wahrscheinlicher ist daß tuphe Schreibfehler für tunheht ist 3) Die genauere Übersetzung von Dir wurde also lauten. Denn von euch wird (nur) dies untersucht. Ist auch das Strafrecht wohl angewendet \*\*

<sup>1)</sup> White v. Sanskrit (rammer § 1176e

<sup>2)</sup> Unmöglich ware das nicht, da Dh tuphe nicht nur als Nom son lern nich nis Akh verwen ist wal ren 1 in J der Akh, tuphen lautet

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) So wird sich auch der merkwirdige Weehsel im Stammokal erklaren All rahigs funden sich in S3 die Frasend'run in dellant dellamit in den Separat eil ken steht aber in Dh wie in J zweimal dellami und es war doch seltsam wenn in ein und ders iben Inschrift die Prasenstamin bold dikla, half delha lauten sollte.

Auch in der Erkharung der folgenden Satze kann ich weder Senart noch Bühler beinflichten Senart übersetzt "There is such and such an individual who is sentenced to prison or to torture. Be 3e there to put an end to an imprisonment, if it light been ordered for no sufficient cause Again, there are many people who suffer (Dh acts of violence) In their case also, must be desire to set every one on the Good Way' Senart hest hota anstatt hote, das te ist sber in Dh ganz deutlich. Außerdem mußte die 2 Plur in J iedenfalls hothe lauten Ganz unstatthaft erscheint mir weiter die Anderung des in beiden Versionen dastehenden akasma tena zu akasmātana Davue in Dh soll falsche Lesung oder Synonyni von davāye sein, mir erscheint beides ebenso unwahrscheinlich wie die Bedeutung 'Gewalttat', die Senart für das Wort annimmt. Am allerwenigsten be friedigt die Erklarung des letzten Satzes Matham soll Nom Plur des Pronomens der ersten Person sein. Eine solche Form Lomint aber in keinem Prakrit Dialekt vor. dagegen ist der Nom mage in Sep II belegt. Das Pronomen ware uberdies hier ganz uberflussig wahrend anderseits das Objekt zu palipadayema, palipalayema fehlen wurde die Erganzung 'every one' ist ganz willkurlich. Und schließlich wird dem patspadauema ein ganz anderer Sinn untergelegt als im Anfang des Ediktes wo dasselbe Wort mit 'to cause to be practised ubersetzt wird Buhlers Übersetzung lautet 'It happens that such a single private individual undergoes either imprisonment or other serious trouble. Then that trouble, which ends with imprisonment, falls upon him without any cause, and the other multitude is deeply sorry for him In such a case you ought to desire - what ' May we act justly. Die beiden ersten Satze sollen nach Buhler denselben Ge danken ausdrucken und ein Beispiel für die Asoka eigene Breitspurigkeit sein Ich glaube nicht, daß wir das Recht haben dem König hier diesen Vorwurf zu machen Buhlers Übersetzung des zweiten Satzes scheitert schon an dem tena, das er selbst als befremdlich bezeichnet. Er erkligt es durch Ellipse von pattam (praptam) Ich muß aber bestreiten daß sich Asoka solche Ellipsen erlaubt, wo man sie angenommen hat, hegt überall ein Mißverstandnis des Textes vor Aber auch im einzelnen halte ich Buhlers Erklarung fast in allen Punkten für unrichtig Über palikilesa habe ich schon oben S 337, gesprochen Was papunāls betrifft, so halte ich jede Deutung für unrichtig die in dem Wort einen anderen Sinn sucht als in dem voraufgehenden napunatha Bamdhanamiska konnte gewiß an und fur sich 'das was mit Gefangnis endet' sein wie man auch im Sk von einem maranāntika roga, emer 'mit dem Tode endigenden Krankheit', spricht Aber Mbli 1, 20 13 findet sich der Ansdruck prānāntiko dandak, der naturbeh nur bedeuten kann 'die auf grananta bezughehe Strafe', die 'Todesstrafe' Ebenso ist offenbar bamdhanamtiku aufzufassen und da das Wort hier substantivisch gebraucht sein muß, so kann es meiner An sicht nach nur 'die auf die Beendigung der Gefangenschaft beziehtliche

Verordnung' oder, kurzer ausgedruckt, 'die Aufhebung der Haft' bedeuten ') Davige und magham sind sicherlich richtig von Buhler im Anschluß an Kern (JRAS N S NI 388) als Vertreter von Sk davigas und madhyam erklart worden, warum sollten dann aber die Würter nicht auch die gewohnliche Bedeutung 'noch weiter', 'noch langer') und 'das Mittlere' inben 'i Ech übersetze demgemaß wörtlich 'Da ist auch ein einzelne Beamter, der von Gefangnis oder Tortur erfahrt. In diesem Falle findet ohne Grund durch ihn die Aufhebung der Haft statt, die andere große Menge aber leidet noch weiter. In dieser Sache mußt ihr den Wunsch haben "Mogen wir das Mittlere ausführen. 'Der Konig hat zuerst den Fall her vorgehoben, daß ein Beamter sich nicht genügend darum kummere, oh die königlichen Absiehten befolgt werden, jetzt bespricht er den Fall, daß ein Beamter zu weit geht und ohne genügenden Grund einen Verbrecher begnadigt, wahrend andere, die vielleicht einen größeren Ansprüch auf Gnade haben, noch weiter im Gefangus schmachten. Daher empfiehlt er den Stadtrichtern zum Schluß, den mittleren Weg zu gehen

Das ekamunse, das in J das ekapulise von Dh vertritt, laßt sich na turlich als der weitere Begriff verstehen, der 'einzelne' schließt den 'einzelnen Beamten' ein Wahrscheinlicher ist es aber doch daß es einfach ein Fehler für ekapulise ist, wenn man nicht etwa gar annehmen will, daß der Schreiher den Satz ekapulise bamdhanam vär palikilesam iä päpunält falsch verstand und deswezen shanderte

Der folgende Abschnitt über die Fehler vor denen sich der Beamte huten nuß, schließt in Dh elasa ca surasa mäle anäsulope alulana ca mityam, in J aaiasa ca syam mäle anäsulope alulana ca nityam, in J aaiasa ca syam mäle anäsulope alulana ca nits Daß Senarts Übersetzung von nits (nits) durch 'moral training nicht richtig sem kann, ergibt sich sehen daraus, daß diese Bedeutung weder zu alulana noch zu anäsulope paßt, für das Morris, Greison und Buhler³) die Bedeutung 'Freiheit von Jahzorn' festgestellt haben¹) Aber auch Buhlers Wiedergabe des Wortes durch 'maxims of government' kann ich nicht gutheißen, da nits liner naturlich dieselbe Bedeutung haben muß wie voher Ich übersetze 'Die Wurzel aber von alledem ist (J Dies aber ist die Wurzel von allem) Freiheit von Jahzorn und Nichtubereilung in der Verhangung von Strafen' Man wird ohne weiterse erkennen, we viel besser die Warning

<sup>1)</sup> Ganz ebenso ist der Ausdruck lajaracanika in Sep II J gehildet Pr ist "dia int dem Wort des Königs zusammenhangende Verordnung", der "persönliche I rlaß des Königs".

Buhler kommt zu seiner Übersetzung, weil er bahuke in J als Varianta von daruge betrachtet, aber rage bahuke entsprieht doch offenbar dem bahujane von Dh
 Siehe Beitr S 297

<sup>4)</sup> Senart verbindet allerdings nutyam nur mit atidana, was wenig wahrischeinheln ist, und gibt atidană mit "perseverance" wieder. Da er aber vorbre selbia sazi, dida iudana, Sk tevrana, hurry sen, so kani doch auch atidana nur "Nichtuberedung" ju in

vor Jahzorn und Übereilung fur den Richter paßt als fur den Verwaltungs beamten

An die Ermalinung zu angestrengter Tatigkeit schließen sich die schwierigen Satze Die keiammera e dalhige tuphäla tena valavige amnam sounteriger saize Di heranmera e aarmye raphaka tena ruariye amham me dekhala heram ca heram ca detānam phyasa anusalh. J niliyam e re del hejn'l amna ne nijha pelaviye heram heram ca devānam phyasa anusalh \* Senart ubersetzt 'So also it is with the supervision which ye should exer cise For this reason I command ye - Consider ye my orders (J vc must call attention to my orders) [saying] such and such are the instructions of the king dear unto the Deyas. Im wesentlichen stimmt Buhlers Übersetzung damit uberein. 'Even thus it is with respect to the affairs which you have to decide Hence it is necessary for me to tell you 'Pay attention to my orders' Such, even such, are the instructions of the beloved of the gods' Senart wie Buhler beziehen also ne auf den König, was ich für ausgeschlossen halte, da Asoka weder in diesem Edikt noch sonst irrendwo von sich selbst anders als in der ersten Person des Singulars redet Beide setzen ferner Dh amnam J amna gleich Sk annam bzw anna Aber in dem ganzen Edikt ist doch nirgends von einem 'Befehl' des Königs die Rede Der König bezeichnet den Erlaß im Anfang selbst als eine anusath und von dieser anungih wird is offenbar such hier in dem mit heram (ca) hetam ca beginnenden Satze gesprochen. Es ist aber auch kaum anzu nehmen, daß der König seine Beamten auffordern sollte, einen Befehl von ihm zu 'prufen', denn das mulite doch die Bedeutung von delhata in Dh sein Noch größere Schwierigkeiten bereitet die Lesart von Jamna ne niphapetaniye Hier muß man zunachst annehmen, daß sich das Masku linum oder Neutrum nijhapetaviye auf das Femininum amna beziehe Dann aber fragt man sich doch wie sollen denn die Nagalavivohalakas dazu kommen, die Untertanen zum Nachdenken über einen könighehen Befahl zu veranlassen der doch nur der an sie selbst genichtete sein könnte? Buhler hat diese Schwierigkeit erkannt und meint, das Kausativ scheine hier im Sinne des Simplex zu stehen. Eine Interpretation, die zu solchen Annahmen ihre Zuflucht nehmen muß ist sicherlich falsch. Ich sehe in amnam amna den Vertreter von Sk anvat2) Über delhata als Vertreter von Sk destam habe ich schon oben gesprochen. Ich übersetze daher den Text von Dh 'Ebenso (mußt ihr euch bowegen euch regen tatig sein in dem) woruber ihr zu befinden habt. Daher mußt (ihr) sagen. Anders haben wir befunden und so und so lautet die Unterweisung des Götter gehebten. In J ist samealitavye tu vapitavya ps etavye ps offenbar direkt mit dem folgenden zu verbinden "(Ihr) mült (euch) bewegen, (euch) regen, tatig sein bei der Verhängung von Strafen (in dem) woruber ihr

<sup>1)</sup> Lies delhiye

Die deange
 Die Möglichkeit dieser Auffassung hat sehen Senart erwogen, den im 7u sammenhang damit geaußerten Vermutungen kann ich aber nicht zustimmen

zu befinden habt, (indem ihr sagt). Auf etwas anderes mussen wir hin-weisen, so und so lautet die Unterweisung des Königs. Auch hier mussen wir wieder von der Voraussetzung ausgehen daß die Nagalaviychâlakas mit der Revision der von den niederen Gerichtshöfen gefallten Urteile be schaftigt sind, das ist die Tatigkeit, die durch dalhats bezeichnet wird Nachdem der König sie zu eifrigem Dienst ermalint hat, gibt er an, in welcher Weise sie ihre Pflicht erfullen sollen sie sollen auf eventuelle Feller in den Entscheidungen aufmerksam machen und auf die annsath des Königs verweisen, die die größte Milde anempficht. Es zeigt sich wieder, wie gedanklich geschlossen und einheitlich die einzelnen Edikte sind jedem hegt ein einziges Thema zugrunde, das nach verschiedenen Seiten hin ausgeführt wird

Die Konstruktion der Satze in dem Schlusse des Ediktes hat, wie mir scheint, bisher nur Kern richtig verstanden. Der Text lautet in Dh3) Etāve athāye ryam lipi likhita hida ena nagalavryohalakā sasiatam samayam yûjetû is nagalajanasa akasma palibodhe ta akasma palikilese ra no sivâ tif I Etaye ca athave halam dhammate pamcasu pamcasu rasesu nilhama yısamı e alhalhase acamde salhınalambhe hosatı etam atham janıtu tathā kalamir atha mama anusathī trf / Uzenrie pr cu kumāle etāye va athāye hedisammera ragam no ca atikāmayisati timni vasānif 1 Hemeva Talhasılate m[ ] Ada a te mahāmātā nilhamisamti anusa yanam tada ahapayitu atane kammam etam pi junisamti tam pi tatha ka lamit atha lanns anusathi is \* Der Sinn des ersten Satzes ist, wie Kern ge sehen hat 'Zu diesem Zweck ist dieser Erlaß hier geschrieben damit die Nagalayyohalakus allezeit sich darum kummern, daß die Stadter nicht oline Grund Fesselung oder ohne Grund Tortur treffe ' Senart stellt un richtig die beiden Satze nebeneinander 'in order that the officers display a persevering zeal, and that there may be no arbitrary imprison ment and no arbitrary torture of the inhabitants', und Buhler glaubte ein 'saying' vor dem letzten Satz einschieben zu mussen 'that the admini strators of the town may ever falfil their covenant saying ,The eitizens shall neither without cause suller impresonment, nor without cause any other serious trouble. Das is lunter sing verleiht aber dem Satz finalen Sinn, wie deutlich die Vertretung dieses Satzes durch einen Dativ in dem entsprechenden Satz von Sep II zeigt etäge ca athäge ivam lim likhitä hida ena mahamata svasatam sama vunsamti asvasanave dhammacalanaye ca tesa amtanam (Dh) Daß das te auch lunter den Relativsatz treten kann, wenn er finalen Sinn hat, habe ich sehon oben S 295 bemerkt und an einem anderen Beispiel gezeigt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß ein Satz wie teng raturige entweder durch ein Versehen des kopisten ausgefallen oder zu ergänzen ist, zeigt der Text von Dh zur Genug

<sup>1)</sup> Wörtlich 'etwas anderes mussen wir bedenken machen '

<sup>1)</sup> In J ist der Text hier ganz luckenhaft

The wir uns zu dem nachsten Satz wenden, wird es gut sein, den letzten Satz zu prufen Senart ubersetzt ihn By attending the anusamyāna, without at the same time neglecting their other particular duties my olficers will learn these things Let them act in accordance therewith, following the instructions of the king'. Buhler, der anusamuana und mahamala rightiger fast 'When these officials go forth on tour, they will without neglecting their own business, pay attention to this order of mine, and will act in accordance with the instructions of the king. Senart ist gezwangen, um einen Sinn hernoszubringen, lalamts als Konsunktiv zu nchmen Abgeschen davon, daß es sehr fraglich ist, ob die Sprache überhaupt noch einen Konjunktiv besaß, sehe ich nicht ein, niwiefern kalamis formell zu dieser Auffassung berechtigen könnte. Buhler übersetzt ka lamts einfach als Futurum was naturbeh meht angeht. Bei beiden Über setzungen bleiht es auch völlig unklar, was denn unter dem etam eigentlich zu verstehen ist und in beiden ist das am Schluß stehende is außer acht gelassen. Kern hat die Bedeutung dieses is richtig erkannt, er übersetzt also ascertain whether one be acting in conformity to the orders of the king ' Kern faßt also - unzweifelhaft richtig - die Wörter tam m his ti als Fragesatz, der vorher durch etam zusammengefaßt ist Was Senart gegen die Annahme solcher Sitze einwendet (a a O S 93). scheint mir nicht stichhaltig Eine genaue Parallele ist z B der oben besprochene Satz delhata hi tuphe clam surikita pi niti, nur des ti fehlt hier wie öfter Sachlich verstehe ich den Satz allerdings etwas anders als Kern Er luntet ganz wortlich übersetzt 'Wenn diese Mahamatras auf die Rundreise ausziehen werden, dann werden sie ohne ihre eigenen Geschafte hintanzusetzen auch dieses in Erfahrung bringen Fuhren sie dies auch so aus wie die Unterweisung des Königs lantet.\* Es fragt sich, wer das Subjekt zu kalamit ist. Kern denkt offenbar an die Untertanen, aber die anusaths richtet sich doch wie im Anfang des Ediktes ausdrucklich gesagt wird, an die Nagslaviyohālakas') Also mussen diese auch das Subjekt zu kalamti sein und das stimmt durchaus zu dem Sprachgebrauch des Schlußabschnittes Wahrend die Nagalavis ohälakas bis dahin stets in der zweiten Person angeredet werden, wird in dem Schlußabschnitt von ihnen in der dritten Person gesprochen Die von den Prinzen in Ujjayini und Ta ksasilä ausgeschickten Beamten haben also neben anderen Geschaften die Aufgabe die Nagalavivobalakas zu Lontrolberen\*1

Naturlich ist das auch ein Umstand, der gegen Senart und Buhler spricht Die Mahamätras von denen hier die Rede ist, haben gar keine anusath, empfangen

<sup>1)</sup> Daß sowohl die kontrollierenden Beamten als auch die Nagalaviyohālakas mahāmāta genannt werden beweist daß dies ein alligemener Ausdruck für einen höhteren Beamten ist. Über die Kontrollierung der Beamten durch höhere Beamten spl die von Buhler angeführte Stelle Vanu 7, 120f

völker', wahrend unmittelhar danach icha regelrecht mit dem Lokativ amtesu konstruiert ist. Bei Buhlers Auffassung von etakara erribt sich außerdem noch eine vollkommene Tautologie der beiden ersten Satze Buhler macht dafur wieder die angebliche Vorhebe Asokas fur die Breite verantwortlich, bei der oft ein Gedanke durch zwei Satze ausgedruckt werde, we einer genugt hatte Ich glaube, daß die Lösung der Schwierig keiten ganz wo anders hegt Der vorhergehende Satz schließt nach Senart und Buhler herammera me icha savamunisesu sina Das ist durchaus nicht ım Stil des Königs, er sagt sonst 'so ist mein Wunsch', nicht 'so durfte mein Wunsch sein. In Sep I schließt außerdem der entsprechende Satz hemera me icha saramunisesu. Also gehört das siyā zum folgenden Satz sıva amtanam gırırtanam kımchamde su löva anhesü tı 'es könnte den nicht zum Reiche gehörenden Grenzvolkern der Gedanke kommen "welche Absichten hat der König gegen uns " Dio Verbindung von as oder bhil mit dem Genitiv in der angegebenen Bedeutung ist so gewöhnlich daß sie keiner Belege bedarf, in den Edikten selbst begegnet sie zweimal in S 7 esa me huthā Ist der Satz kımchamde usw die Rede der Grenzvölker, so kann naturlich der folgende Satz meht mit Buhler eta ka ra me scha amtesu gelesen werden, sondern etaka muß ein Wort und Schreibschler für etaka sein, wie sampatipataintare am Schluß für sampatipataintaie1), und der Satz muß die Antwort enthalten 'dies ist mein Wunsch in bezug auf die Grenzvölker sie sollen erfahren\*), (daß) der König folgendes wunscht sie sollen ohne Furcht vor mir sein und sollen nur vertrauen und sollen Angenehmes von mir erlangen, nicht Unangenehmes. Zu dieser Auffassung stimmen auch die Reste von Dh, die etwa herzustellen sind [heram]mera (oder [sualmera) scha mama amtesu [hote] Seltsam ist, daß sowohl Senart wie Buhler mama te als zwei Wörter lesen, obwohl der Gemtiv nicht zu konstrueren und das te ganz uberflussig ist. Kern hatte langst mamate als Ablativ = Sk mattak erkannt

## Setaketu.

Der Held des Setaketu-Jätaka (377) ist der junge Brahmane (mänans) Setaketu Er war zur Zeit, als Brahmadatta zu Benares regierte, der Schuler des Bodinsattva, der als beruhmter Lehrer zu Benares lehte Setaketu stammte aus einer nördlichen Brahmanen Familie und war sehr eingebildet auf seine Kaste Eines Tages trifft er auf einem Spyziergang mit anderen jungen Brahmanen einen Candäla, und da er furchtet, der über den Körper des Candäla wehende Wind möchte ihn beruhren, befiehlt er ihm mit burschen Worten, sich nach der dem Wind abgekehrten Seite

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bublers sampatiplitagitate in Buddh Stup S 129 ist wohl nur Druckfehler <sup>1</sup>) Dh fugt it hunzu Mit dem päpunegu sitch das heram ca päpunegu in dem folgenden Satz auf gleicher Stuff, daher sieht in Dh weder heram [rapuh]nera iti.

zu packen, und sucht selbst laufend diese Seite zu gewinnen. Der Candāla aber lauft noch schneller und uberholt ihn, die Tolge ist, daß Setaketu noch mehr schumpft1) \*Der Candala fragte .Wer bist du % .Ich bin ein junger Brahmane ' .Das mag sein Wirst die mir aber auch wohl eine Frage beantworten können, die ich dir vorlegen werde " "Gewiß werde ich das können ' . Wenn du es nicht kannst, zwinge ich dich mir ganz nahe zu treten2) . Das kannst du tun', sagte der andere, da er sich etwas zutraute Der Candalas) bat die Umstehenden, sieh wohl zu merken, was er gesagt hatte, und legte ihm dann die Frage vor "Junger Brahmane, welches sind die disas?" .Die disas sind die vier Himnielsgegenden, der Osten und die ubrigen ' Nach dieser Art von disas frage ich dieh nicht, du weißt nicht emmal so viel und ekelst dieh vor dem Winde, der über meinen Körper hingeweht ist " sagte der Candala und packte ihn an den Schulterblittern und beugte ihn vornuber und zwang ihn, ihm ganz nahe zu treten ' Die Begleiter des Setaketu berichten den Vorfall dem Lehrer, und Setaketu bestatigt diesem auf Befragen ihre Erzahlung und stößt dabei Drohungen gegen den Candâla aus Da sagt der Lehrer (G 1, 2)

'Mein Lieber, zurne nieht, denn der Zorn ist niehts Gutes. Es gibt vieles, was du nieht gesehen und nieht gehört hast. Vater und Mutter, das siet eine die 1). Seitaketu, der Lehrer heißt die gunstige ninter den dieß 3).

'Die Hausvater, die Speise Trank und Kleidung spenden, die einladen'), auch die nennt man disä das ist die höchste disä, Setaketu, durch deren Erlangung die Leidenden gliscklich werden')

Setaketu kann den ihm angetanenen Schnupf meht verwinden und begibt sich nach Takkasilä, uo er bei einem beruhmten Lehrer alle Kunsto

<sup>&#</sup>x27;) sulfbutaram akkosı paribhāsı Dutoit Darauf sehali ihn dieser noch mehr und sehling ihn Setaketu solite den Caulaba geschlagen haben rait dem er nicht eumal dieselbe Luft atmen will'

<sup>3)</sup> pådanlare tam gamentin Neil 'I will pit you between my freet, Dutoit setze ich meinen Fuß auf dich' Die gewöhnliche Bedeuting von pådanlara und padanlara im Sk läßt aber doch uber den rieltigen Sinn keinen Zwiifel.

<sup>3)</sup> Candalaputto, Datoit der junge Candala\* Da aber vorher nicht von der Jugend des Candala die Rede gewesen ist so sieht putta hier im Sinne von Angehönger einer Kaste eines Stammes usw. v.gl. DMIG 58, 603

<sup>9)</sup> Das Wortspiel, das hier vorliegt, laßt sieh im Deutschen kanm wiedergeben Die dissis sind, wenn sie auf die Fliern, Lehrer und Hausvater bezogen werden, zu turlich die Wegweise?

<sup>§</sup> deanyam thu disadam pasath\( disadam so lite man disham er waten, md so habe ich ubersetzt. Der Annahme, da\( disadam her Gen Plur des Partizips, 'dir Weisenhen, ser widerspricht das pasath\( disa solerbeh mit dem Kommentar auf die dis\( disa zu bezichen ist und nicht 'die Weisen' bedeutet, wie Dutoit ubersetzt.

<sup>4)</sup> achā jikil wird vom Kommentar richtig erklirt etiha deyya ihammam pali ganhathā ti pakkasanakil. Ditoit 'auch diese nennen Weltrichtung die Ruf ri'

Vgl Jåt 96, i palthaydno disam agutapubbam, worauf auch der Kommentar verweist

erlemt Nach Beendigung seiner Lehrzeit schließt er sich einer Schar von Asketen an und zieht mit ihnen nich Benarcs, wo der König sie freund lich aufimmit Lines Tages kundet der König ihnen an, er wurde sie am Abend besuchen Um dem König zu imponieren — denn "wenn man einmal die Gunst des Königs gewonnen hat, kann man zeitlebens behaglich leben" — sorgt Setaketu difur, daß beim Eintreffen des Königs alle seine Genossen in voller Bußtätigkeit begriffen sind, er selbst sitzt, eine Handschrift in einem in funf Farben prangenden Einschlagetuch auf einem bunten Pult vor sich vor seiner Hutte und unterrichtet ein paar junge Brahmanen Der König ist von dem was er sicht, befriedigt (is michälapam karonte dissa utilho) und wendet sich zu seinem Purchita mit den Worten (G 3)

'Die hier in rauhen Fellen, mit Flechten, mit schmutzigen Zahnen, ungesalbt'), Gebete murmeln, sind diese, die dies als Aufgabe des Menschen anschen'), von Not erfost''

Der Purchita erwidert ibm (G 4)

Wenn ein sehr gelehrter Mann böse Taten begehend, o könig, nicht den Dbarma betreibt, wird er, auch wenn er tausend Veden kennt\*) des wegen nicht vom Leide erlöst, wofern er nicht den rechten Wandel fuhrt '

'Als der König das hörte, fand er kein Gefullen mehr an den Asketen Da dachte Sctaketu 'Dieser König hatte an den Asketen Gefallen gefunden, das hat aber dieser Purchita gleichsam mit der Axt abgehauen Ich muß einmal mit ihm sprechen' So sagte er, mit jenem sprechend die funfte Gathä

'Auch wenn er tausend Veden kennt, wird er deswegen meht vom Leide erlöst, wofern er meht den rechten Wandel führt — dann bringen also, scheint mir, die Veden keinen Lohn und der Wandel unter Selbstbe zwingung ist allein das Wahre?"

Als der Purchita das gehört hatte, sprach er die sechste Gatha

Nicht ist es so daß die Veden keinen Lohn bringen und daß der Wahre ist deini Ruhm erlangt man, wenn man die Veden studiert, zur Ruhe aber gelangt, wer sich bezwingt, durch den Wandel

t) Wie Neil (surely no human means to good they spare they know the truth) und Dutoit (die streben wie noch keiner, die Wissenden) zu ihren Übersetzungen kommen sit mir unverständlich.

\*) eahassaredo ist naturi en meht der "Tausendwisser (Dutoit) sondern eine Bildung nach Analogie von deireda, trierda eaturreda

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) dummukhfardpå dummukhka kann auf \*dummeka zurekgelem mrksp egohet zu mrks, vg RV 8 6 3 39å dakr mrksp atsynd vo Skynan erklakt goh dakra indrah stotyrdim mrkspå bolinkab paraoranigo et 1 pat eddsynd 1 atvekt dalo 'tsynd 1 dakr atviry at serdnika gat 1 myko 'sten prakelito' 'et at vertate, mrksa ist liner aber 'Stragel (PW) Die singhalesselien Handschriften lesen statt dimmukha rummakha visa veilelecht doch das nehtigo ist, vg I rummi (Bi dummi) 5tt 480 18, rummavtät (B<sup>d</sup> dummotest) Jat 497, 12 Jät 487, 1 ist dummukharrahpå nach unseres Stelle zu verbossern

Nachdem der Puroliita so die Behauptungen des Setaketu widerlegt hatte, machte er sie alle zu Hausvatern, ließ sie Schild und Waffen nehmen, machte sie zu Mahantatarakas und nahm sie in den Dienst des Konigs auf Daher ruhrt, wie es heißt, das Geschlecht der Mahantatarakas?

Der Name den der junge Brahmane in dieser Erzihlung tragt, ist in der Form Svetaketu in der brahmanischen Literatur bochberuhmt. In der Jābāla Upanisad (6) wird er unter den Paramahamsas genannt Mbh 1 53, 7 erseheint sein Name unter den Sadasyas beim Schlangenopfer des Janamejava, Hariy 9574 in der Liste der Rsia 1) Anastamba, Dharmasutra 1, 2, 5, 6, nennt ihn als Beispiel eines Srutarsi, d.h. eines durch seine Ge lehrsamkeit den Rsis ahnlichen Weisen der spateren Zeit2) Nach der Euileitung zum Kämaśāstra war es Śvetaketu, der das tausend Kapitel um fassende Lehrbuch der Liebe, das Nandin vorgetragen hatte, auf die Halfte verkurzte Er war zu dieser Arbeit besonders berufen, weil er es gewesen war. der der freien Liebe, die einst unter den Menschen herrschte, ein Ende be restet hatte Die Umstande, die dazu geführt hatten, werden Mbh 1, 122, 4ff erzahlt, und Yasodhara spielt in der Javamangala auf diese Geschichte an Sehr haufig wird Svetaketu im Satapathabrahmana und in den alteren Upanisads genannt, und in diesen zeigt sein Bild einen ganz charakteri stischen Zug Immer tritt er als der junge Brahmane auf, der auf sein Wissen stolz ist und der zu seinem Schmerz erfahren mill daß er doch nicht das rechte Wissen besitzt

Deutlich zeigt sich das Chandogya Up 6 I 11ff Svetaketu war ein Äruneya Zu ihm sprach der Vater "Svetaketu begib dich in die Brah manenlehre Ein Mitiglied unserer Tamilie, mein Lieber pflegt nicht weil er nicht studiert hat gleichsam ein Brahmane nur dem Namen nach zu sein Er ging mit zwölf Jahren in die Lehre und mit vierundzwanzig Jahren hatte er alle Veden studiert und kehrte hochmutig von Wissens dunkel erfullt und aufgeblasen zurück Der Vater aggte zu ihm Svetaketu, da du mein Lieber, so hochmutig von Wissensdunkel erfullt und aufge blasen bist so hast du wohl auch die Lehre erfragt durch welche auch das Ungehorte ein schon Gehörtes das Unverstandene ein Verstandenes, das Unerkannte ein Erkanntes wird?" Svetaketu muß zugeben, daß er eine solche Lehre meht kennt und daß öffenbar auch seine Lehrer sie meht ge kannt haben, da sie soust sie ihm mitgeteilt haben wurden inder bittet dann den Vater ihn zu unterweisen.

¹) Auch Dayyavad 632 wird er als vedischer Lehrer genannt Dagegen hat der in der Himmelsweit wohnende große Muni Stetaketti, der in der Kadambari (Bombay 1890, S 288 und öfter) als Vater des Pundarika erscheint, mit dem alten Stetaketti nur den Numen gemein

<sup>9)</sup> Buhler, SBE 11 S \Lff, hat diese Notiz für die Zeithestimmung Apa stambas benutzt Em irgendwie sicheres absolutes Datum für Svetaketu läßt sich aber vorlaufig kaum gewinnen

<sup>3)</sup> Vgl Deussen Sechzig Upanishads, S 154

In almhcher Lage erscheint Svetaketu in Chandogva Up 5, 3, 1ff Svetaketu Āruneva kam zu einer Versammlung der Pañcalas Zu ihm sprach Pravahana Jawah Knabe, hat dieli dem Vater unterrichtet?" "Jawohl, Ehrwurdiger", Weißt du, wohm die Geschöpfe von hier gehen?" Nem, Ehrwurdiger ' Weißt du, wie sie wieder zurückkehren ' Nem, Ehrwurdiger '. Weißt du, wo sich die beiden Wege trennen, der Götterweg und der Vaterweg ", Nein, Ehrwurdiger ', Weißt du, wie es kommt. daß jene Welt nicht voll wird ", Nem Ehrwurdiger ', Weißt du, wie es kommt, daß bei der funften Spende das Wasser menschliche Rede annimmt " Nem, Ehrwurdiger ', Aber, wie konntest du dann von dir behaupten, daß du unterrichtet seiest ' Denn wer diese Dinge nicht weiß, wie kann der von sich behaupten, unterrichtet zu sein 94 Aufgebracht 1) kam er zum Vater und sagte zu ihm . So hast du also. Ehrwurdiger, ohne mich unterrichtet zu haben, behauptet, du hattest mich unterrichtet. Ein einfacher Rajanya hat mir funf Fragen vorgelegt, und von denen habe ich auch nicht eine einzige beantworten können. Der Vater gestellt dann, daß er sie selber nicht zu beantworfen wisse, und begibt sich zu dem König, um sich belehren zu lassen. Diese Erzahlung findet sich, größtenteils wörtlich übereinstummend, auch Brhadiranyaka Up 6, 2, 1ff

Em Seitenstuck bildet die Geschiehte Kaustaki Up 1,1 'Citra Gangy & am wollte opfern und wihlte den Arum zum Trie-ter Der aber schiekte seine Solm Steakete umt dem Auftrag, das Opfer zu vollziehen Als er angekommen war, frigte ihn Citra "Du Sohm Gautumas gibt es euen verborgenen Platz in der Welt, an den din mich veretizen kannet, oder gibt es sonst noch einem Weg und kannest du mich in die Welt zu der er fuhrt versetzen" Er antwortete "Ich weiß das nicht, ich will aber meinen Lehrer fragen" Er ging zum Viter und fragte ihn "So und so hat er mich gefragt, was sollich antworten". Auch hier erklart der Vater die Frage micht beantworten zu können und beide gehen dann zum König, um die Lehre zu einflähren.

Leise schimmert dieser typische Zug in dem Bild Svetaketus auch Saukhäyana Srautastira 16–29. 7 und sogar noch in der oben erwähnten Erzahlung des Mbh durch Als seine Mutter von einem fremden Brahmanen weggeführt wird, gerüt er in Zorn und muß erst von dem Vater belehrt werden, daß das so Brauch sei. In diesem Falle dringt er freiheh nachher mit seiner Auseith durch

Es kann nun keinem Zweifel unterliegen daß der Setaketu des Jätak mit dem Svetaketu der Upamsads identisch ist. Genau wie in den Upamsadis, uitel er in dem ersten Teil des Jätaka als ein junger, hochmutiger

<sup>)</sup> Ayastah eigenthieh erhitzt. Böhtlingk gibt es im PW und in seiner Über setzung durch 'miedergeschlagen' wieder aber die einheimischen Lixikographen (eiche PW) geben für öyasta auch die Bedeutung Arad Ba kupita an, und diese scheimt mir her besser zu passa n

Brahmane geschildert Allerdings wird in der Prosaerzahlung ausdrucklich gesagt, daß er auf seine Kaste eingebildet gewesen sei tassa jälim nissäva mahanto mano ahosi Allein daß die Jataka Prosa eine spatere, oft falsche und unverstandene Wiedergabe der ursprunglich zu den Gathas gehorenden Erzahlungen ist, ist von anderen und mir selbst bereits durch so viele Bei spiele erhartet worden, - und es heßen sich ebensoviele neue hinzufugen - daß auf diesen Widerspruch gar kein Gewicht zu legen ist Beweisend sind allein die Gathas, und in diesen ist von irrendwelchem Stolze auf die Kaste keine Rede Es wird da nur gesagt, daß er vieles noch jucht gesehen und gehört habe (bahum on te adutham assutañ ca), und daran knunft sich die Belchrung über die disas Die Situation ist also genau die gleiche wie in den Upanisads Setaketu hat sich, auf sein Wissen stolz anheischig gemacht, die Frage zu beantworten, er hat es nicht gekonnt und wird nun nachtraglich über die richtige Antwort belehrt. Aus dem ersten Pada von G 1 må tāta kunhi na hi sādhu kodho, reht weiter hervor, daß er uber seme Niederlage in Zorn geraten ist. Auch das stimmt zu der Schilderung der brahmanischen Quellen Dort kommt er, als ihm seine Unwissenheit ge zeigt ist, dyasta zu dem Vater und macht ihm Vorwurfe, und im Mbh sucht ihn der Vater fast mit denselben Worten zu berühigen wie im Jataka ma tata konam kārsis team (1 122, 14) Da in der brahmanischen Literatur stets der Vater der Lehrer des Svetaketu ist so ist es mir hochst wahr scheinlich daß auch der Sprecher der beiden ersten Gathas nicht ein behebiger disāpumokkhācariyo in Benares ist sondein der Vater, und daß hier wie so oft der Prosaverfasser nach der Schablone gearbeitet liat. Be weisen laßt sich das freilich nicht da die Anrede täta naturlich auch von dem nicht verwandten Lehrer gebraucht werden kann Andererseits haben wir keinen Grund zu bezweifeln daß der Fragensteller ein Candala war Das ist ein viel zu individueller Zug, als daß man dem Prosaverfasser zu trauen konnte, ihn selbstandig erfunden zu haben. Die Niederlage des Setaketu wird auch noch viel drastischer und empfindlicher, wenn er einem Angehörigen der medrigsten Kaste unterliegt und es ist zu beachten daß es sich bei der Frage nicht um vedische Weisheit handelt sondern um eine Sache, die auch ein Candala wissen konnte

In dem zweiten Teil des Jätaka sieht der Prosaerzahler den Kernpunkt der Geschichte in der Heuchelei des Setaketu. Nach dem Paccuppanna vatthu<sup>1</sup>) und dem Samodhäna erzahlt der Buddha das Jätaka in bezug auf einen Mönch (kuhalabhiklhu) der in heuchlerischer Absicht, ium sich des Leibes Nahrung und Notdurft zu verschaffen, in den Orden eingetreten ist. Dieser Monch war einst Setyketu der sich damals schon ebenso betrug wie heute. Diese Tendenz der Erzahlung tritt auch in der Prosa des Atita vatthu hervor. Setaketu miszemert darnach die Bußubungen nur, um den

<sup>1)</sup> Die Geschichte wird im Paccuppannavathin von Jät 487 erzahlt. Jat 377 wird auf jenes Jataka verwiesen

König für sich und seine Genossen gunstig zu stimmen Allein in den Gathas ist davon wiederum nicht das Geringste zu bemerken G 3 muß. wie aus der Anrede raja in der Antwortstrophe hervorgeht, von einem König gesprochen sein, der sich erkundigt ob die Brauche, die er eine Anzahl von Brahmanen ausführen sieht, wirklich zur Erlösung führen Eine zweite Person antwortet ihm in G 4, daß irdisches Wissen nicht die Erlösung bringe, wenn es nicht mit gutem Wandel verbunden sei. Eine dritte Person - und die ist iedenfalls Setaketu - zieht daraus den Schluß (G 5) daβ das Vedastudium vollstandig nutzlos sei und daβ es cinzig auf den rechten Wandel ankomme. Allein die zweite Person belehrt ihn, daß diese Ansicht falsch sei Vedastudium wie rechter Wandel führen zu einem Ziel, aber es ist nicht das gleiche und höher ist der Lohn, den rechter Wandel bewirkt Es findet sich also auch nicht die leiseste Andeutung eines heuchlerischen Benehmens des Setaketu. Die Rolle, die er hier spielt, ist vielmehr genau die gleiche wie inder Candala Geschichte und in den brah manischen Erzahlungen. Setaketu zeigt auch hier, daß er nicht die rich tige Erkenntnis besitzt und muß es sich gefallen lassen, daß seine Ansichten widerlegt werden Ich halte daher die ganze Geschichte von der Heuchelei des Setaketn fur spatero Erfindung Auch der Aufenthalt des Setaketu in Takkasijā ist sicherlich unursprunglich, dieses Studium in Takkasijā gehört zu den standigen Requisiten des Prosaverfassers Zweifelhaft ist es ferner, ob der König, deni die Gatha 3 in den Mund gelegt ist der König von Benares ist da im Anfang gesagt ist, daß sich die Begebenheit zutrug als Brahmadatta zu Benares regierte, mußte es dieser Marchenkönig sein, der uberall einspringt, wo der Prosaverfasser einen König braucht. In den brahmanischen Quellen tracen Setaketus fürstliche Bekanntschaften individuellere Namen Pravahana Jawah und Citra Gaugyavani sind schon crwahnt Sat Br 11, 6 2, I kommt er mit Janaka von Videha zu sammen und zu diesem geht er zusammen mit seinem Neffen auch in der Erzahlung Mbh 3, 132 Der strikte Nachweis, daß hier eine bestimmte Persönlichkeit durch den farblosen Brahmadatta ersetzt ist. lißt sich aller dings meht führen, dagegen laßt sieh tatsachlich zeigen daß der Sprecher von G 4 und 6 nicht ein beliebiger Purolnta des Königs, sondern der Vater des Setaketu ist, der lucr also genau wie in der Chändogva und Brhad aranyaka Upanisad als Lehrer des Sohnes auftritt. Den Beweis hefert das Uddālaka Jātaka (487)\*)

Der Inhalt dieses Jätaka ist wie folgt. Als Brahmadatta zu Benares regiert, ist der Bodhisattva sein Purohita Emes Tages erblickt er auf einem Spaziergang im Park eine sehöne Hetaro. Fr verlicht sich in sie und wolmt ihr bei. Die Hetare ist sied sofort darüber klar, daß sie emi-

<sup>1)</sup> Der interessanten Notiz über die Mahanlatarakas weiß ich leider nichts hinzuzufagen

<sup>1)</sup> Fine Übersetzung des Jätaka auch bei Fick Sociale Gliederung S 13ff

Uddalaka antwortet (G 7)

'Das Feuer beiseite werfend und wieder nehmend<sup>1</sup>), Wasser spren gend, opfernd, errichtet der Brahmane den Opferpfosten. Ein Brahmane, der so handelt, hat Frieden. Darum nunte man ihn den tugendbaften.

Der Purohita wendet sich gegen diese Ansicht (G 8)

'Durch Besprengen entstellt meht Reinheit<sup>2</sup>), nicht dadurch wird der Brahmane ein Vollendeter, nicht dadurch entstellt Langmut und Sanftmut<sup>3</sup>), ein solcher ist nicht vollkommen erlöst

Nun gibt Uddālaka die an ihn gestellte Frage dem Purchita zuruck (G 9) und erhalt die Antwort (G 10)

'Ohne Feld und Verwandtschaft ohne Habe, ohne Verlangen, frei von der Sunde der Begierde, frei von Begierde nach dem Sein — ein Brahmane, der so handelt hat Frieden Darum nannte man ihn den tugendhaften

Uddalaka erwidert (G 11)

'Avatriyas Brahmanen, Vaisyas, Südras, Candālas und Pulkasis, sie alle sind sanftmutig sich selbst bezwingend, sie alle sind vollkommen erlöst — gibt es unter all diesen, wenn sie zur Ruhe gelangt sind, einen, der besser, oder einen, der schlechter ware \*

Der Purohita verneint, daß solche Unterschiede bestanden (G 12),

da wendet sich Uddalaka gegen ihn (G 13)

\*Ksatriyas Brahmanen, Vaisyas, Sūdras, Candālas und Pulkasas, sa alle sind sanfimutig, sich selbst bezwingend, sie alle sind vollkommen erlöst, unter all diesen, wenn sie zur Rube gelangt sind, gibt es keinen, der besser oder der schlechter ware — dann ist es also nichts mit dem Brahmanentim zu dem du dieh bekennst, nichts mit der Herkunft aus einer Familie von Veda Gelehrten.

Der Purchita belehrt ihn (G 14, 15)

Ein Vimana ist mit verschieden gefarbten Tuchern bedeckt, aber die Firbe haftete nicht an dem Schatten dieser Tucher' --

'Ebenso ist es bei den Menschen Wenn die Menschen rein sind'), fragen die Frommen, ihre Tugend erkennend nicht nach ihrer Kaste'

'Uddalaka aber konnte darauf nichts erwidern und setzte sich ohne Gegenrede nieder Di sagte der Brahmane zu dem König "Großer König, alle diese sind Heuchler, sie werden noch ganz Jambudvipa durch ihre Heucheler zugrunde richten Befiehl dem Uddälaka, das Asketentum

<sup>3)</sup> numkatri agajin addya Die Worte schemen sich auf die Manipulitioni, beim Opfir zu beziehen sind aber wallrechembeh verletebt. Der kommentare reklart ministeram fatri agajin gahrtel paricartei, diese Erklarung von minimikatri ist aber naturlich unmöglich. So urteilt auch Erek ir übersetzt. 'von sich stoßend (alle weltlichen Gefanken) das Feuer mit sich nehmend.

<sup>1)</sup> suddhi, da die Handschriften sud them suddhe haben ist wohl sudd i zu lesen

<sup>1)</sup> na Lhanti na 11 soraceam der Text ist vielleicht nicht in Ordnung

<sup>&#</sup>x27;) erameram manussem sald supplanti manara ich less eramera und yald, wie auch der hommentar gelesen zu baben sebeint

bhastrā mātā priuh putro yena<sup>1</sup>) jātah sa eva sah [ bhara svaputram dusyanta māramamsthāh šakuntalām []

Das ist eine alte beruhmte Strophe Sie findet sich noch Mbh 1, 97, 30, wo sie als anwamsalloka bezeichnet wird; Harivamsa 1724, Väyupurana 2, 37, 131, Matsyap 49, Visnup 4, 19, Bhāganatap 9, 20, 21<sup>2</sup>) Es ist also auch in der Gāthā zu lesen

bhastā<sup>3</sup>) mātā pitā bandhu yena jāto sa yera so | uddālako aham bhoto sotthiyākulavamsako ||

'Ein Schlauch ist die Mutter, der Vater der Verwandte, von wem man erzeugt ist, der ist man selbst Ich, Uddälaka, gehöre dir '), ich, der ich aus der Familie von Vedagelehrten stamme '

Der junge Brahmane heißt hier also Uddälaka, meht Setaketu Allein nach den brahmanischen Quellen ist Stetaketu der Sohn des Uddälaka, des Sohnes des Aruna, aus dem Gotra der Gautamas? Er juhrt daher die Patronymika Auddälakı (Sat Br 3, 4, 3, 13, 4, 2, 5, 15, Kāmaś 1, Mbh 3, 133, 1) und Āruneya (Sat Br 10, 3, 4, 1, 11, 2, 7, 12, 11, 5, 4, 18, 11, 6, 2, 1, 12, 2, 1, 9), Chāndogs a Up 5, 3, 1, 6, 1, 1, Bradaër -Up 6, 2, 1) Darnach kann es wohl als vollkommen sicher gelten, daß Uddälaka in G 5 als Patronymikon zu fassen ist, mit der bekannten prakritischen Vertretung von o durch u'l), und daß die Person, die die Gäthä spricht, eben Setaketu, der Sohn des Uddälaka, ist Dann ist es aber auch meht mehr zu bezweifen, daß tatsachlich ursprunglich die Gäthäs des Setaketu Jätaka und des Uddälaka, zu einer eunzgen Erzahlung gebören Ist das aber der Fall, so bestatigt sich worauf andere Tatsachen führten, daß im Setaketu-Jātaka der Brahmane, der den Setaketu belehrt, nicht ein behebiger Purohita, sondern der Vater des Setaketu set.

<sup>1)</sup> C falsch tena

Vin der nachepischen Literatur begeint der Vers stets mild bhasten (Väyup falseh bhartin), was durch die Gätha als jungere Lesart erwiesen wird. Die übrigen Lesarten sind für unseren Zweck belanglos.

<sup>3)</sup> bhasă ist in der Abhahanappadipikă überliefirt und kommt z B Thera gathă 1151 vor Unmöglich ist es aber nicht, daß es dio Ardhamāgadhi Form iles Wortes ist, und daß die echte Pah Form, aus der bhacca entstellt ist, anders lautete

<sup>4)</sup> Vgl pituk putro in der Sanskrit Strophe

<sup>1)</sup> Brhadår Up 6, 5, 1, Mbh 1, 122, 9f Der Vater heißt Uddalakn Ärugi, Art Ils 8, 7, Chändega Up 3 11, 4, 5, 11, 2, 5 17, 1, 6, 8, 1, Brhadår Up 3, 7, 1, 6, 3, 7, 6, 4, 4 Nacuketas (Nacuketa) ist nach Käjh Up 1, 10, 11 der Sohn des Gantama Auddalaki Arugi, meh Mbh 13, 71, 2f der Sohn des Uddalaki

<sup>\*)</sup> Dieser Unterschied in der Benennung im Sat Br ist naturlich kein Zufall Es zeigt sich auch hier wieder, daß die Büchar 1—9 von anderer Hanil herrubren ein 10-14.

<sup>\*)</sup> Vgl Uddālakı für Auddālakı in Ubh 13, 71, 2f Zu beachten ist nuch, daß der Name des Kometen, der Bihatsamlută 11, 37 Svetaketu ist, bei Parāšara Uddā laka Svetaketu lautet, siehe Kern. JRAS N Ser V, S 7;

Jätakus zu zerlegen Der Sammler wußte offenbar ebensowenig wie der Prosaverfasser, daß der Uddalaka der siebenten Gäthä (487, 5) mit dem Setaketu der beiden ersten Gäthä (377, 1 2) identisels sei Um den Wider spruch zwischen den beiden Namen zu beseitigen, zerschnitt er die Gäthas und zwar genau da wo es allein möglich war, einmal vor der Gäthä, die den Namen des Uddalaka enthielt, und das andere Mat linter der letzten Gatha, die den Setaketu nannte.

Wenn aber sehon die Sammler der Jätakas diese Gathäs nicht mehr richtig verstanden, so miß es als höchst wahrscheinlich bezeichnet werden, daß uns hier sehr alte Strophen vorliegen. In dieselbe Richtung weisen inhaltliche Einzelheiten. Lehrreich ist der Vergleich der beiden ersten Gäthäs mit einem Text, der sieherheh nicht zu den jungeren Erzeugmissen des Pali Kanons zu rechnen ist, dem Singälovädisutta (31) des Digham käya. Hier wird der Gedanke von den diess, der den Gäthäs zugrunde liegt ausführlich behandelt. Die zusammenfassenden Strophen lauten (34)

mätäpitä disä pubbä acariya dallhinä disä | putladärä disä paccha mutumacca ca utlarä || dasalammalara hetthä uddham samanabrahmanä | etä disä namassevua olam attho kule aihi | |

Man wird sieh dem Eindruck nicht entziehen Lönnen, daß die Verse des Sutta in ihrer pedantischen Systematik junger sind als die Gäthäs des Jataka Schon die Erweiterung der Zahl der Himmel-gegenden auf sechs durch die Hinzufugung von Nadir und Zenith weist auf ap iteren Ursprung Die Verteilung der verschiedenen Kategorien von Personen auf die Himmels gegenden beruht hier auf Wortspielen und Symbolik Der Kommentator zu Jat 377 wird recht haben, wenn er sagt, daß die Eltern die östliche (puratthemā) Henemelsgegend seien weil sie fruher als die Kinder geboren seien (mitianam murimataram uppannatia) und daß der Lehrer als sudliche (dallhina) Himmelsgegend gelte, weil er wurdig sei. Gaben zu empfangen (dallhineuvatta) Wenn die Eltern die östliche Himmelsgegend wiren, so mußten naturlich die Kinder die westliche sein, und bei der Zuweisung der Sklaven und Diener an den Nadir, der Samanis und Brahmanen an den Zenith ist die Symbolik ohne weiteres klar. Die Gäthüs des Jätaka haben von alledem noch mehts. Dort werden ganz heterogene Dinge zusammen gestellt die Eltern der Lehrer, die Hausvater und die Erlösung Es wird gar nicht der Versuch gemacht, der eigentlich nahe genug hegt die einzelnen Himmelsgegenden zu speziglisieren und der Lehrer ist dort sieherlich nicht der Suden, denn seine Himmelsgegend wird ausatthä gen und Dies Beinort gebuhrt aber der sudlichen Himmelsgegend gewiß nicht, pravastä ist, wie Royeda Pratisakhya 15, 1 zeigt, der Osten Norden oder Nordesten adhvāsīno disam ekām prasastām prācim udicim aparāntām vē

<sup>1)</sup> Von dem Kommentar unter Jat 90 und 377 angeführt

Unter diesen Umstanden ist die Frage nicht unberechtigt, ob denn die Gathas uberhaupt buddhistischen Ursprunges sind. Auf einen buddhisstischen Verfasser scheinen gewisse Ausdrucke in 487, 6-13 hinzuweisen. die der buddhistischen Terminologie angehören, wie parinibbana, parinibbuta1), soracca, sorata, sītibhūta, auch apāva in G 1 wurde hierber gehören, wenn es wirklich mit dem Komment ir in dem speziell buddhistischen Sinne verstanden werden mußte\*) Allzuviel beweisen freihelt gerade diese Ausdrucke nicht, sie können auch Gemeinent der reheißen Terminologie der Zeit gewesen sein. Auf keinen Fall darf man für den huddlustischen Ursprung geltend machen, daß in den Gathas eine Geringschatzung vedischen Wissens hervortrete, die sieh nur aus der Feindschaft der Buddhisten gegen den Veda erklaren lasse. In Wahrheit wird hier nur der Veda als das Niedrigere dem carana als dem Höheren gegenübergestellt. Diese Überlegenlieit des Wandels kommt aber auch in streng brahmanischen Schriften zum Ausdruck Man vergleiche z B mit den Gäthas die Verse. die im Anfang des sechsten Kamitels von Vasisthas Dharmasastra stehen

- 1 Der Wandel (ācāra) ist sicherlich die höchste Pflicht für alle Wessen Selbst mit sellechtem Wandel behaftet ist der geht in dieser und in jener Welt zugrunde
- 2 Nicht Kastenungen nicht das Brahman, nicht das Agnihotra noch fromme Gaben können je den erretten der einen sehlechten Wandel fuhrt, wenn er von luer abgeschieden ist
- 3 Den der es an gutem Wandel fehlen laßt können die Veden nicht reinigen wenn er sie auch sanit den sechs Angas studiert hit Dio Veden verlassen ihn zur Zeit des Todes wie Vögel das Nest verlassen wenn ihnen die Schwingen gewachsen sind
- 4 Dem Brahmanen der es an gutem Wandel fehlen laßt können alle Veden samt den seelis Angas und den Opfern so wenig Frende bereiten wie dem Blinden die Schönheit der Gattin
- 5 Nicht retten die Veden vor der Sünde den, der trugerisch Trug übt aber zwei Silben im rechter Weise studiert, sind ein Brahman, das reinigt wie Wolken im Isa

Oder man vergleiche das Gesprach zwischen Dhrtarüstra und Sanatsu jat un Sanatsujārija Mbh 5 43, 3ff Dhrtarästra fragt Wer die Res und die Yajus kennt und wer den Stimavela kennt wird der wenn er Boses tut (pāpāni kurvan)), von dem Bosen belleekt oder nicht befleekt \*\* Sanatsujāta antwortet "Nicht die Simans noch die Res und auch nicht die Yajus schutzen den Toren vor boser Tat (Larnanah pāpāl), ich sage dir gewißlich die Wahrheit Nicht retten die Veden vor Sunde den, der

Hier in dem Sinne von Fritsung, 'erlist' gebraucht, vol Franke, Dighani kava, 5 179, Anm 2

<sup>1)</sup> In d r Antwort-trophe (G 2) trut aber emlach dullba fur uphus em

<sup>3)</sup> Val Jat 377, 4 papini kammani karibeina

trugensch Trug ubt Zur Zeit des Todes verlassen ihn die Veden wie Vögel das Nest verlassen, wenn ihnen die Sehwingen gewachsen sind. Da zweifelt Dirtarlätst ahnlich wie Setaketu an dem Wert des Vede überhaupt Wenn die Veden ohne den Dharma nicht zu schutzen vermögen, o Weiser, warum dann dies ewige Gesehwatz der Brahmanen? In der Antwort werden dann allerdings andere Punkte hervorgehoben als in den Gäthäs

Es soll keineswegs geleugnet werden, daß Buddhisten und Brahmanen mit dem carana oder acara aus den ihnen vertrauten Gedankenkreisen heraus etwas verschiedene Vorstellungen verbanden. Gewiß schließt der acara, wie Buhler bemerkt 11, auch die Beobachtung der vorgeschriebenen Brauche des taglichen Lebens ein. Sitte und Sittliehkeit sind naturlich in dieser Zeit überhaupt nicht streng geschieden. Und wie der Buddhist den Begriff des carana von dem Standpunkt seiner Dogmatik aus einzuengen geneigt ist, zeigt die Erklarung des Kommentars caranam saha silena attha samānativo, sīlasamānatisamkhātam caranam, usw Mir scheint, daß man hier neuen Wein in alte Schlauche gegossen hat. Mir scheint es un verkennbar, daß Brahmanen und Buddhisten luer auf gemeinsamein Boden stehen Jene Verse sind der Niederschlag der großen ethischen Bewegung. die sicherheh als Reaktion auf das immer mehr erstarrende vedische Opfer und Formelwesen, alle Kreise des Volkes ohne Unterschied des Bekenntnisses ergriff, und die fur uns den greifbarsten Ausdruck in dem Dharma des Asoka gefunden hat

Da, wie wir sahen, die Buddhisten schon in früher Zeit unsere Gathäs nicht mehr richtig verstanden, und da au anderen Stellen unzweiselhaft vorbuddhistische Gathas in die Sammlung aufgenommen sind, so bin ich geneigt wemigstens die ersten sieben Gathas, die den Grundstock der Er zahlung bilden als vorbuddhistisch anzusehen, der Schluß mag spatere Erweiterung sein. Aber auch wer an dem buddhistischen Ursprung samt licher Gathas der Svetaketu Geschichte festhalt, wird ihre nahen Beziehungen zu der brahmanischen Literatur zugeben mussen. Der Held der Geschichte ist nicht eine Gestalt der einsehen Sage, sondern eine Persönhehkeit, deren Andenken in der vedischen Tradition lebt. Gleichwohl wird er hier genau so gezeichnet wie in der vedischen Literatur, nur ist die Auf fassung in der Geschichte der Begegnung mit dem Candila derber und leise humoristisch. Alinliches laßt sieh bei anderen Jatakas nachweisen Auch die Umgebung, in der er auftritt, ist die gleiche wie im Veda, hier wie dort ist es ein König und der Vater der zugleich sein Lehrer ist. Die außere Finkleidung der vorgetragenen Lehren ist wenn wir von dem Unterschied zwischen Gathas und fortlaufenden Versen absehen die des epischen Samväda, wie hier Setaketu und sein Vater, so unterhalten sich im Epos Könige und Rsis über Fragen des Dharma Die Formeln sind zum Teil die des vorepischen Akhyana, dem kharajina jatela panka-

<sup>&</sup>quot; SBF NIV S 34

dantā dummukkharūpā ye 'me japanis (377, 3, 487, 1) vergleicht sich Suparnādhyāya 10, 5 rajasialo jatklak pankadanta unnītašikho tadats satyam era') So schoint mir auch das Setaketu und Uddālaka-Jātaka zu beweisen, daß wirin der Gāthā-Dichtung der Jātakas das Bindeglied zwischen vedischem Ākhyāna und ejischer Poesie erkennen durfen

## Zu den Upanişads. I. Die Samvargavidya.

- 1 Ubersetzung von Chandogya-Upanisad 4, 1-3
- Jänaśruti Pauträyana war em Mann, der aus glaubiger Hingabe spendete, viel schenkte, viel kochen heß Er heß uberall Speischallen bauen, in der Hoffnung, daß die Leute überall bei ihm essen wurden
- 2 Nun flogen einmal in der Nacht Ganse vorüber Da sagte eine Gans zu einer (anderen) Gans so 'Aufgepaßt' Du Barenauge' Ein Lacht gleich dem des Jänafrut Paultfayna hat sich über den Himmel verbreitet Streife nicht daran, damit es dich nicht verbreinet 3 Da erwiderte ihr die andere 'Was ist denn der daß du von ihm als einem solchen redest wie von einer der Vereiniger Raikva ware! 'Was nun (diesen Raikva betrifft) inwiefern ister der Vereiniger Raikva vare! 'Was nun (diesen Raikva betrifft) inwiefern ister der Vereiniger Raikva?' 4 'Gleich wie dem Krta wenn man mit ihm gesiegt hit, die niedzigeren Wurfe zu gerechnet werden, so wird ihm alles das zugerechnet, was immer die Ge schöpfe Gutes tun, wer das weiß, was der weiß, den liabe ich so bezeichnet

5 Das hörte Jänaśrut: Pautrāyana Auffahrend sagte er zu dem Truchseß 'Heda sagst du wie wenn er der Vereiniger Raikwa ware'' Was nun (diesen Raikwa betrifft), inwiefern ist er der Vereiniger Raikwa'' 6 'Gleichwie dem Krta, wenn man mit ihm gesiegt hat, die niedrigeren Wirte zugerechnet werden so wird ihm alles das zugerechnet was immer die Geschöpfe Gutes tun, wer das weiß was der weiß den babe ich so bezeichnet '

7 Der Truchseß kehrte nachdem er (ihn) gesucht hatte, zuruck 'Icb habe (ihn) micht gefunden' Da sagte (Jänasruti) zu ihm 'Wo man einen Bralimanen sucht, da suche ihn auf' 8 Jener setzte sich zu einem, der sich unter einem Lastwagen den Grind kratzte Er redete ihn au 'Ehrwurdiger, bist du etwa der Vereiniger Raikva' 'Der bin ich', ant wortete er Der Truchseß kam zuruck. Toh habe (ihn) gefunden'

2. 1 Da nahm Jānasruti Pautrāyana sechshunder Kuhe, einen Niska (Goldes und) einen Wagen mit weiblichen Maultieren und ging damit wieder (zu Raikva) hin Er redete ihn an 2 'Raikva, hier sind sechshundert Kuhe hier ist ein Niska (Goldes), hier ist ein Wagen mit weiblichen Maultieren Lehre mich, Ehrwurdiger, die Gottheit, die du als Gottheit

<sup>1)</sup> Auch das rajasvalah kehrt in den Gathäs wieder, Jat 495, 17 paralihalaccha nakhaloma pankadania rajassira, Jät 496, 9 paralhalacchanalhalomam panka dantam rajassiram

verehrst!' 3 Da erwiderte ihm der andere "Ich lache über dieli, du Śūdra Behalte (das nur) mitsamt den Kuhen'

Da nahm Jänasruti Pauträyana zum anderenmal tausend Kuhe, einen Niska (Goldes), einen Wagen mit weiblieben Maultieren und seine Tochter und ging damit wieder (zu Rulva) hin 4 Er redete ihn an Raikva, hier sind tausend Kuhe, hier ist ein Niska (Goldes), hier ist ein Wagen mit weiblichen Maultieren, hier ist eine Gattin (für dich) hier ist das Dorf in dem du weilest Lehre mieh doch, Ehrwurdiger! 5 Di sagte er, indem er ihr Gesicht emporbob 'Ieh lache über die-e (Kuhe) du Südra Mit diesem Gesicht allein wurdest du dir Beachtung ersehwindelt haben' Raikvaparna heißt jener (Ort) im Land der Mahavrsus, wo er bei ihm wohnte Erekningden him

- 3. 1 Der Wind furwahr ist ein Zusammenbringer. Wenn das Feuer ausgebt so ist es der Wind, in den es eingeht. Wenn die Sonne untergeht, so ist es der Wind, in den sie eingeht. Wenn der Viond untergeht, so ist es der Wind, in den er eingeht. 2 Wenn das Wasser austrocknet, so ist es der Wind in den es eingeht. Denn der Wind ist es, der alle diese zusam menbringt so in bezug auf die Gottheiten. 3 Nun in bezug auf das Selbst Der Atem furwahr ist ein Zusammenbringer. Wenn man schlaft, so ist es der Atem in den die Rede eingeht, in den Atem geht das Auge ein in den Atem das Dohr, in den Atem das Denhorgan. Denn der Atem ist es, der alle diese zusammenbringer. 4 Diese beiden so besehriebenen sind die zwei Zusammenbringer, der Wind unter den Göttern, der Atem unter den Lebensaußerungen.
- 5 Nun bettelte einmal ein Brahmanen Schuler den Saunaka Käpeya und den Abhipratänin Kaksaseru an wahrend sie sich auftischen heßen Sie gaben ihm nichts 6 Di sagte er

Vier Großmachtige verschlingt ein einziger Gott, der Huter der Welt — wer ist das 'Ihn schmen die Sterblichen nicht, Käpey's obwohl er vielfach wohnt. Abhippatarin

Wem die-e Speise zukommt, dem ist sie nicht gegeben worden '

7 Das widerlegend trat Saunaka Küpeya heran

'Die Seele der Gotter, der Erzeuger der Geschöpfe, der goldzulnige Kauer, der Herr des Atems — groß, sagen sie 1st seine Größe, weil er, ohne gegesen zu werden 16t, was nicht Speise 1st

Daler verehren wir, o Brahmanen Schüler, nicht dieses (Irdische) Gebt ihm (die Speise), im die er bettelt ' & Und sie gaben ihm

Jene so beschrebenen, funf auf der einen funf auf der anderen Seite, die (zusammen) zehn ausmachen die sind das Krita Dilter sind die zehn, das Krita die Spese in allen Himmelsgegenden. Jene so beschrebene Virāj ist die Speiseverzehrerin. Von die ist alles dies mit den Zihnen ge packt. Alles dies ist für den mit den Zihnen gepackt, der ist ein Speise verzehrer, wer solehes wuß.

## 2 Erlauterungen

4, 1, 1 Janasruter ha Pautrayanah Janasrute wird von Sankara richtig als 'Sohn des Janasruta' (Janasrutasuā natuam) erklart, vol. Pan 4. 1. 95 Pautrayang bezeichnet ihn, wie ehenfalls Sankara richtig be merkt, als Enkel oder nech entfernteren Nachkommen des Putra (Pu trasua pautrah Pautrauanah) vgl Pan 4 1, 100 Putra ist hier Eigen name1) Daß nautrāyana, wie Deussen annimmt2), ein Zusatz sein sollte, um Janasruti als Enkelsohn des Janasruta zu bezeichnen, halte ich für ganz unwahrscheinlich Mit der Person des Janasrutz beschaftigen sich die Brahmasūtras 1, 3, 34 und 35 Drs zweite<sup>3</sup>) Lsatriyatvagates cottaratra castrarathena lingat besagt nach Sankara, daß Janasrutis Zugehörigkeit zur Ksatrıva Kaste daraus hervorgelie, daß er nachher (4, 3 5) mit Abhipratārin zusammen erwahnt werde, der ein Mitgbed der Familie des Ksatriva Citraratha sci Allein erstens wird nirgends direkt gesagt, daß Abhipratärin ein Caitrarathia) war, und die Grunde die Sankara dafur anfuhrt sind etwas fadenscheinig Zweitens aber besteht zwischen Janasruti und ienem Abhipratarin auch nicht der geringste innere Zusammenhang der hier naturlich allem beweiskraftig sein könnte. Rämanuja der das Sütra teilt (34 ksatravati agates ca 35 uttaratra castrarathena langut) gibt fur die zweite Halfte dieselbe nur besser formulierte Erklarung wie Sankara und so mag das in der Tat der Sinn sem den Badarayana mit den Worten ver band<sup>5</sup>) Überzeugend ist aber diese Beweisfuhrung nicht. Anders steht es mit den Grunden die nach Ramunuja in den Worten I satrigateagates ca angedeutet sind namlich daß Janasruti freigebig spendet (4 1 1) daß er einen Truchseß hatel (4 i 5ff ) und dem Raikva ein Dorf schenkt

<sup>3)</sup> Vedesa sagt in seiner Padarthakainmidi. Putrayanogotrapatyan Pautrayanah Leh habe disese Werk (Bombay Saka 1826) und die Chandogyopanyatprakasika des Ranga Ramanija (Anadasrama Samskritagranthavah 183) gelegenthich für Wort erklartingen zitiert wenn sie von Suikara abweichen. Ein naheres Fingehen auf die Auffassungen der Visistadvaitva. und der Deate Schulo lag außerhalb des Pluies dieser Arbeit.

<sup>&</sup>quot;) Sechzig Upanishad's des Veda Lerpzig 1897 S 117 Dieses Werk ist im folgenden stets gemeint wenn nicht nahere Angaben gemacht sind. Ebonso bezielt sich M Müller stets auf die Übersetzung in Bd 1 der Saerel Books of the East, Oxford 1879 Bohtlingk auf Khandogiopanishad kritisch herausgegeben und über setzt i no Otto Bohtlingk Lerpzig 1889. Die spateren Anflagen der Arbeiten Müllers (1990) und Deussens (1995) beten wengstens für den her behandelten Absehmit, nichts Neues ebensowenig (mit Ausnahme der zieher verfohlten Könjel tur prämän kah in 4 1 2) die Bemerkangen Böhtlingks Ber Saeh Ges Wiss 49 85

<sup>3)</sup> Auf das erste werden wir spater zuruckkommen

<sup>1)</sup> Diese Form mußte man eigentlich im Sutra erwarten

<sup>5)</sup> Ganz anders aber vollig unbefriedigend ist Madhvas Erl larung des Sutra

Ons wird auch von Sankara im Kommentar zu Up 4 2 3 und nebenbei im Kommentar zum Vedantasutra geltend gemacht

- (4, 2, 4) Das letztere ist fur sem Ksatriyatum beweisend, derartige Land schenkungen kann naturlich nur der König machen
- 4, 1, 1 śraddhādeyah Das Wort ist nur hier belegt Schon im PW wird vermutet, daß es ein Fehler für das in der Brähmana Literatur öfter vorhommende sraddhādeva sei und Bobtlingk hat in seiner Ausgabe in der Tat śraddhādevah in den Text gesetzt. Die Anderung ist aber von vorn herein bedenklich, da man meht recht einsieht, warum das gewönliche śraddhādevah zu śraddhādevah verderbt sein sollte Śraddhādeva' glaubig' i) paßt aber weiter auch durchaus micht in den Zusammenhang. Auf die Glaubigkeit des Jānaśruti kommt es bier gar nicht an sondern einzig und allein auf seine Villatatigkeit Daß Gaben aus śraddhā gegeben werden, ist selon vedische Anschauung, RV 10, 151, 2

preyam sraddhe dadatuh preyam śraddhe didāsatah | preyam bhorésu yawaso idam ma uditám krdhi ||

Taitt Up 1,11,3 wird die Vorschritt gegeben Sraddhayā deyam | saraddhayadeyam Vor allem gilt die śraddhā von den Gaben beim Śrāddha opfer, das danach seinen Namen hat, wie die im PW angeführte Erklarung zeit

pretam pitrmš ca nirdišya bhojyam yat priyam ūtmanah | sraddhayā diyate yatra tac chrāddham parikirtitam\*) ||

Aber auch in der buddlustischen Literatur tritt die Anschauung öfter zutage Mahke 8, 22 wird eine Gabe ein soddhädeyyam genannt. Soddhä deyyam bhojanan genießen die Samanas und Bralimanen nach Dight 1, 11ff Jat 424 4 wird die Verheißung gegeben appan pi ee saddahano dadats ten era so hots sukhi paratiha Ich hege danach keinen Zweifel, daß Sankara recht hat, wenn er sraddhädeyah erklirt śraddhäpurahsaram eva brahmanadbhyo deyam asyets sraddhädeyah

4, 1, 1 sorrata eva me 'teyantit Sanhara erganzt annam- sarvata eva me mamännam tesa avasathesu rasanto 'tsyantı bhok yante In der Ausgabe des von Ranga Rămanuja kommentereten Textes steht me 'nuam atsyants sogar wirkleh da Das ist aber sieherlich eine apatere Anderung auf Grund der Erklarung Sanharas' J Bohlingk hest ratsyantit statt me 'tsyantit,

<sup>1)</sup> Die Verfasser des PW geben nie Bedeutung für Imdididitere Gott vertrauend, igluning, und sehen darm em Kompositum mit Verhalem Vordergled euw Anseider auch Waselerningel, Altund Gr. 11° S. 316 angeschlosen, but 12ch bezweiffe, diß sie richtig ist. Die Kommentere geben wie das PW berneickt, iradib Mere durch reddabtwir oder Iradibat werder. Sie finden karn also unt die Bredeutung igluning, und das 1st vollkommen richtig. Sradibhädere ist em Bahuvrib. d. 7, dessen Gott die Lüge ist, der Luge ergeben, märudere (RV. 7–104–14) "dessen Gott die Luge ist, der Luge ergeben, märudere (RV. 7–104–14)" dessen G tier die Wurzeln auf (Geldare Glossar). Vgl. unch aus der späteren Sprieht. Tatt Up 1, 11, 2 mätzlere bhara | patrieter bhara | patrieter bhara | patrieter bhara | patrieter bhara | patrieter bhara | patrieter bhara | bat. 3 s. 6 senselled p pathbar1

<sup>2) \</sup>gl Oldenberg Rel des \cda S 565 Anm 3

<sup>2)</sup> Vgl die Änderung von pradfälste zu pradhälsid in 4, 1, 2

er nimmt an der Ellipse Anstoß da der Genitiv bei ad sonst stets der par titive sei und es uberdies naturlicher erscheine die Herbergen zunachst als Nachtasyle, nicht als Verpflegungsanstalten anzusehen. Ob ad in der vedischen Prosa noch mit dem partitiven Genitiv verbunden wird, bezweifle ich , iedenfalls ist mir ein Beleg meht bekannt. Aber auch der zweite von Böht lingk angefuhrte Grund ist nicht stichhaltig, avasatha wird in der alteren Literatur gerade von den Gebauden gebraucht in denen Speisungen statt finden So wird z B AV 9, 6, wo die Bewirtung mit Speise und Trank. um thre Verdienstlichkeit zu empfehlen als ein Opfer ausgedeutet wird. zunachst von der Herstellung von aussathas gesprochen, die der Herstellung des Opferschuppens und der Havirdhanas gleichkommt (V 7 und and sathan kalpayantı sadoharırdhandny eta tat kalpayantı)1) So spricht ge rade im Gegenteil der Ausdruck arasathan manayamcakre für die Richtigkeit des atsuants Böhtlingks Konsektur ist aber noch aus einem anderen Grunde ganz unwahrscheinlich. Wenn in dieser sonst so überaus knapp gelialtenen Erzahlung ausdrucklich erwahnt wird, daß Janasruti aussathas errichtete und sogar angegeben wird warum er das tat, so geschieht das sicherlich nicht ohne Absicht Und mir scheint es völlig klar, daß hier schon auf den Gegensatz hingewiesen wird, in dem Jänasrutis Denken zu der Samvarga lehre steht die ihm spater mitgeteilt wird Diese Lehre gipfelt in dem Satz, daß der Wissende ein Speiseverzehrer ist daß er alles hier ißt, wahrend Jänasruti mit seiner Wohltstigkeit nur erreicht, daß alle von ihm essen Schheßlich laßt sich zeigen daß der Ausdruck me 'tsvanti auch sprachlich richtig ist. Ait. Br. 2. 9. 6 heißt es sarrabhir va esa derafabhir alabdho bharais vo dikato bharais tasmād ahur na diksitasvāšnivād sis. Savana sagt richtig diksitasya grhe näsniyat As und ad mit dem Genitiv einer Person heißen also 'in iemandes Hause bei iemandem essen'?)

4, 1, 2 hamsāh Śankara versteht darunter Rus oder Götter die die Gestalt von Gansen angenommen laben raayo devald vā rājāo 'naadāna gunass tontāh santo hamsarūpā bhūtā') Das ist rationalistische Deutung, wenn auch im Grunde das Wunder nur durch ein noch größeres Wunder erklart wird Die Ganse sind füer naturließ genau solcho Vögel wie die goldenen Ganse, die der Damayantī von dem sehönen Nala erzalden Die Upanisad Dichtung verschmaht solche Marchenmotive noch nicht Baka Dalbhya hört die hungrigen Hunde den Udgitha singen (1, 12, 1ff.), und dem Satyakāma Jabāla mussen ein Stur, das Feuer, eine Gans und ein Taucher die Gebeinmisse des Brahman verkönden (4, 5, 1ff.)

<sup>&#</sup>x27;) \ gl auch Sat Br 2, 3 1, 8f , 3, 9, 2, 7, Brh Ar Up 4 3, 37

<sup>3)</sup> Vgl Delbruck, Altend Syntax, S 9

R. Lecana mahātmāno nnadānādīgumais topilā bhutrā hamsarūpāh santah.
 V. devahamsāh Dio Vorstellung ist dem Mittelatter gelaulīg 1gl z B Mbh 5 36, 2
 carantam hamsarūpena mahatsips samshatarutam 1

sādhyā derā mahāprājnam paryaprechanta vas purā ||

(4, 2 4) Dis letztere ist für sein Asstrijatum beweisend der irtige Land schenkungen kann naturlich nur der König machen

4 1,1 śraddhādeyah Das Wort ist nur hier belegt Schon im PW wird vermutet, daß es ein Fehler für das in der Brahmana Literatur öfter vorkommende sraddhädera sei und Böhtlingk hat in seiner Ausgabe in der Tat śraddhaderah in den Text gesetzt. Die Anderung ist aber von vorn herein bedenklich da man nicht recht einsicht, warum das gewöhnliche sraddhäderah zu śraddhädeyah verderbt sein sollte Śraddhädevar gluubig 1) paßt aber weiter auch durchaus nicht in den Zusammenhang. Auf die Glaubigkeit des Janasruti kommt es hier gar nicht an sondern einzig und allem auf seine Vildtatigkeit. Daß Gaben aus śraddhä gegeben werden, ist sehon vedische Anschauung, RV 10 161 2

priyam sraddhe dadatah priyam sraddhe didasatah | priyam bhojésy yajivise idám ma uditam krdhs ||

Taitt Up 1,11,3 wird die Vorschrift gegeben staddhayā deyam | asraddhayadeyam Vor allem gilt die sraddhā von den Gaben beim Srāddha opfer das dunach seinen Namen hat, wie die im PW angefuhrte Erklarung zeit

pretam pitems ca nerdisya bhojyam yat priyam ātmanah | eraddhayā diyate yatra tac chraddham parikirtitam²) ||

Aber such in der buddhistischen Lateratur tritt die Anschauung öfter zutage Mahav 8 22 wird eine Gabe ein saddhädetygam genannt Saddhädetygäm bhoyandingemeßen die Samanas und Brahmanen nach Digh 1 1, 11ff Jat 424 4 wird die Verheißung gegeben appan pi ce saddahäno dadats ten era so hat sulks paratha Ich hege danach keinen Zweifel daß Sankara recht hat wenn er sraddhädetyah erklirt sraddhäpurahsaram era brähmandädbhyo deyam asysti sraddhadetyah

4,1 1 sorvata eva me tsyontut. Sanhara ergvust annam sarvata era mamännam test quasathesu russuto 'tsyontu bhalsyonte In der Ausgabe des von Ranga Rämänuya kommentierten Textes steht me 'nnam atsyonts sogar wirklich d'a. Das ist aber sicherlich eine apatere Andering auf Grund der Erklarung Sanharas'l Bohthingh hest vatsyontit statt me 'tsyontit,

<sup>3)</sup> De 'i erfasse ride. PW gebernals Bedeutung für freddiddere Gott vertraument, gluibig und sehen darm em kompositum mit verbalem Vorderglard eine Anacht der uich Wackernagel Altind Gr III å 316 angs selbosen hat 1ch bezweiße daß sie richtig ist. Die Kommentame geben wie das PW bemerkt sradilidere durch siendidderet der Andaldia westel's Sie finden darm al o nur die Bedeutung gluibig, und das ist vollkommen richtig Sradiliddere ste ein Bil nivih. der dessen Gott (das 10chete) de Andaldia et, gebül is wie anfraderet (RV 7 104 13) dessen Gott die Lugis it, "der Lugie greeben, muradera (RV 7, 104 24) dessen Cötter die Wurzela auf (Geldiere, Glossen) Vgl. auch aus der spikteren Sprache Taut Up 1 11 2 mitridere blaren [pridreb blaren [at 1 8 6 sensendert pribbert]

<sup>2)</sup> Vgl Ollenberg Rel des Veda 5 565, Anm 3

<sup>2)</sup> Igl die Inderung von pradhälsir zu pradhälsid in 4 1 2

er minint an der Ellipse Anstoß, da der Genitiv bei ad sonst stets der par titive sei und es überdies naturlicher erscheine, die Herbergen zunachst als Nachtasyle, nicht als Verpflegungsanstalten anzusehen. Ob ad in der vedischen Prosa noch mit dem partitiven Genitiv verbunden wird, bezweifle ich nedenfalls ist mir ein Beleg nicht bekannt. Aber auch der zweite von Böhtlingk angefuhrte Grund ist nicht stichhaltig, ävasathe wird in der alteren Literatur gerade von den Gebruden gebraucht, in denen Speisungen stattfinden So wird z B AV 9, 6, wo die Bewirtung mit Speise und Trank. um ilire Verdienstlichkeit zu empfehlen, als ein Opfer ausgedeutet wird. zunachst von der Herstellung von arasathas gesprochen, die der Herstellung des Onferschuppens und der Havirdhanas gleichkommt /V 7 vad azosathan kolpayantı sadoharırdhandny ero tot kolpayantı)1) So spricht gerade im Gegenteil der Ausdruck ät asathän mäpanämeakre für die Richtigkeit des otsworts Böhtlingks Konjektur ist aber noch aus einem anderen Grunde ganz unwahrscheinlich. Wenn in dieser sonst so überaus knapp gehaltenen Erzahlung ausdrucklich erwahnt wird, daß Janasruti arasathas errichtete und sogar angegeben wird, warum er das tat, so geschieht das sicherlich nicht ohne Absicht. Und mir scheint es völlig klar, daß luer echon auf den Gegensatz hingewiesen wird, in dem Janasrutis Denken zu der Samyarga lehre etcht, die ihm epater mitgeteilt wird Diese Lehre gipfelt in dem Satz, daß der Wissende ein Speiseverzehrer ist, daß er alles hier ißt, wahrend Jänaśruti mit seiner Wohltatigkeit nur erreicht, daß alle von ihm essen Schließlich laßt sich zeigen, daß der Ausdruck me 'tsyanti auch eprachlich richtig ist Ait Br 2, 9, 6 heißt es soriöbhir iö esa devatöbhir älabdho bhavais vo dilssto bhavais tasmād ahur na dilsstasyāšniyād sis Sāyana sagt richtig diksitasvo grhe nāśniyat Aś und ad mit dem Genitiv einer Person heißen also 'in jemandes Hause, bei jemandem essen'2)

4, 1, 2 hamsāh Sankara versteht darunter Rsis oder Götter, die die Gestalt von Gansen angenommen haben rsayo detofe år täjhö 'nmadäna gunais tositäh santo hamsanja bhäteä') Das ist rationalistische Deutung, wenn auch im Grunde das Wunder nur durch ein noch größeres Wunder erklart wird Die Ganse sind hier naturich genau solche Vögel wie die goldenen Ganse, die der Damayanti von dem schönen Nala erzahlen Die Upanisad Dichtung verschmaht solche Marcheimotive noch nicht Baka Dälbhya hört die hungrigen Hunde den Udgitha singen (1, 12, 1ff), und dem Satyakāma Jabāla mussen ein Stier, das Feuer, eine Gans und ein Taucher die Geheimmisse des Brahman verkunden (4, 5, 1ff)

<sup>1)</sup> Vgl auch Sat Br 2, 3, 1, 8f 3, 9, 2, 7, Brh Ar Up 4, 3, 37

<sup>2)</sup> Vgl Delbruck, Altind Syntax, S 9

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) R kecana mahatmāno nnadānadīgunais topitā bhititā hamsarupāh santah, V detahamsoh Die Vorstellung ist dom Mittehilter golaufig, vgl z B Mbh 6, 36, 2 carantam hamsarūpena mahatmas mahatmatam 1

sadhyā devā mahāprājāam paryaprechania vas purā |

4, 1, 2 bhallāksa Böhtlingk übersetzt das Wort nicht. Deussen gibt es durch 'Blödaugige' wieder, M Muller sagt 'Bhallaksa (shortsighted friend)' Die Bedeutung 'blödäugig' beruht auf Saukaras Erklarung bhalläksets mandadrstitvam sucayann aha') Em Wort bhalla 'blöde' gibt es nicht, bhalla wird aber Trik 118 als Synonym von bhadra aufgeführt (bhadram bhallam stram tatha) Wer 'blodaugig' ubersetzt, muß also annehmen, daß bhallak a eigentlich 'scharfaugig' bedeute und hier ironisch gebraucht sei, wie Anandagiri bemerkt bhallalsasabdo bhadral sari sayah san viruddhala kanaya mandadretitrasucakah Ich habe gegen diese Deutung große Be denken Daß bhalla fur bhadra stehen könnte, ist allerdings rein theoretisch möglich, da schon im AV (2, 32, 5) Isullala für das gewöhnliche Isudrala erscheint Bhalla im Sinne von bhadra ist im Apabhramsa nuch tatsachlich belegt (Hem 4, 351)\*), und Fortsetzer dieses bhalla liegen in den meisten modernen indoarischen Sprachen vor3) Allein bhallal sa kann nicht die angenommene Bedeutung haben Bhadra ist doch 'gut' nur im Sinne von 'glucklich gunstig, heb', aber nicht in dem Sinne, in dem es hier verstanden werden mußte Wenn Bhadrakes Kathas 69, 77 als Name eines Marchenkönigs erscheint, so bedeutet es gewiß ebensoviel wie Pilivakkha, der Magadhi Name des Kāsikonigs im Sāma Jātaka (540, 4ff.) Bhallāksa konnte daher auch hier, wenn bhalla so viel wie bhadra sein soll höchstens als Eigenname gefaßt werden, ohne irgendwelche Beziehung auf die be sondere Situation Wahrscheinlich ist das nicht. Es ist aber weiter auch sehr fraglich ob bhalla = bhadra im Synskrit uberhaupt icmals existiert hat Schon Zachariae hat in seinen Beitragen zur ind Lexikographie, 8 79 die Vermutung ausgesprochen, daß bhallam im Trik ein Fehler für bhandam ser, das Hem an 2 227 (bhandam kalyane saukhye ca), Mcdini d 11 (bhandam kaluanasarmanoh), und 1m Prakrit Paivalacchi 236 (bhamdam stram) aufgeführt wird Im Kommentar der Bonibayer Ausgabe des Amar 1, 4 25 lautet die Stelle aus dem Trik, wie Zachariae bemerkt in der Tat bhandam bhadram swam tathets Trikandasesah Mir scheint, daß unter diesen Umstanden die Erklarung des bhallaksa durch bhadrûksa auf gegeben werden muß, und ich halte es fur das einfachste, bhalla in der gut bezeugten Bedeutung 'Bar' zu nehmen Die Kleinheit der Augen des Buren ist ebenso auffallig wie die der Schweinsaugen, von denen wir in ahnlichem Sinne sprechen Völlige Sicherheit ist hier naturlich nicht zu erzielen

4, 1, 2 Jänasrutch Pauträyanasya sanam drett yydir ätalam Die Übersetzer verbinden sanam mit dret, M Muller "The light (glory) of Janasruti Pauträyana has spread like the sky', Böhlingk "Das von J P ausstrahlende Licht erstreckt sich weit hin wie das Tageslicht', Deussen

i) Die weitere Friklarung die auf der Annahme beruht daß die G\u00e4nise R\u00e4sis eine ergibt f\u00fcr die \u00fcbersetzung nichts

<sup>\*)</sup> Vgl Pisel el Materialien zur Kenntnis des Apabhramsa S 11
\*) Sieho Pischel zu Hem 4, 351

'Dem Himmel gleich ist Jānaśrutis, des Enkelsohnes, Glanz ausgebreitet' Šankara konstruiert ebenso, stellt aber für dieä zwei Erklarungen zur Wahl Jānaśruteh Pautrāyanasya samam tulyam dieä dyulokena yyotik prabhāsiaram annadānādyanstaprabhāsiaram ālatam vyāptam dyulokasprg ity arthah! dieāhnā iā samam motir tiy etat

Wenn samam diva uberhaupt einen Sinn haben soll, könnte es doch nur. wie Böhtlingk richtig gefühlt hat, 'dem Tageslicht gleich' bedeuten In der Bedeutung 'Helle, Glanz' wird aber das Wort im RV nur im Plural gebraucht, vielleicht ausschließlich im Instrumental dyubhih Aus der spateren Literatur verzeichnet das PW überhaupt keine Belege für die in dieser Bedeutung außer aus dem Bhagavatapurana Es ist aber gewiß kein Zufall, daß in diesem in archaisierender Sprache abgefaßten Werk ım Sinne von Glanz wiederum nur der Instr dyubhih vorkommt. Ich halte daher die Übersetzung 'dem Tageslicht gleich' für unmöglich') Samam ıst mit Janasruteh Paulrayanasya, deta met alatam zu verbinden. Da sama ebensogut mit dem Genitiv wie mit dem Instrumental konstruiert werden kann (Pan 2, 3, 72), so kann man in Janasruteh Pautrayanasya samam woth eine Ausdrucksweise sehen, wie sie im klassischen Sanskrit ganz gewöhnlich ist, z B Buddhacar 1, 68 svalpantaram yasya vapuh surebhyah. 3, 27 drstiā narebhyah prthagālrtim tam, 5,18 anyajanair atulyabuddhih, 10, 3 rapus ca dipiam purusan atitya, usw Der Genitiv kann aber auch von einem fortgelassenen motisa abhangen, und da die Sprache der Upa nisad die Ellipse liebt, so ist diese Erklarung wohl vorzuziehen Divä entspricht naturlich ved dud, nicht dua, die Bedeutung ist genau die gleiche wie z B RV 1, 161 14 died yante maruto bhamvaanih Woher der Lichtschein, vor dem die Gans warnt, herruhrt, wird im Text nicht gesagt, em Stern oder em Fcuer, das auf der Erde brennt, mag die Ursache sein Daß der Glanz des Jänasruti zunachst nur im Vergleich herangezogen wird, zeigt auch die Antwort der zweiten Gans Sie bestreitet ja gerade, daß es mit diesem Glanze des Janasruti viel auf sich habe das könnte sie gar nicht tun wenn tatsachlich der Glanz des Janasruti taghell leuchtete

4, 1, 2 tat två må pradhålsir its Sankara nimmt Vertausehung der Personalendungen an talprassäpanena lay yyotis tiå tväm må pradhålsir må dahat vig arthal i purusavystigagena må pradhålsið tit im Text des Ranga-Rāmanuja steht tatsachlich pradhålsið its aber im Kommentar tat tu må pradhålsir its | tat tegas tiäm må dahed tig arthal, woraus her vorgeht daß pradhålsir its | tat tegas tiäm må dahed tig arthal, woraus her vorgeht daß pradhålsir its | tat tegas tiäm må dahed tig arthal, woraus her vorgeht daß pradhålsir viellendis sogar erst von den Herausgebern, eingesetzt ist Böhtlingk hat dieselbe Ånderung vorgenommen, da im Sanskrit verbenne dich meht meht durch må tiä pradhålsih wieder gegeben werden konne Der Gebrauch von tid ware hier allerdings sehr

<sup>3)</sup> Meinem Gefühle nach wurde der von Böhtlingk engenoramene Sinn auch eine andere Wortstellung verlangen, etwa dieu samam Jänaáruteh Pauträyanasya yapatr ätatan.

auffallig Speyer, Sanskrit Syntax, § 267, führt nur ein ahnliches Beispiel aus dem Ram an (3, 62, 3 teum abolasya käkhäbhih ärnosi sarīram te) 1). Da sich ferner die Verderbins leicht durch das vorhergehende prasānksih erklaren, auch das tat sich besser als Nominatis denn als Adverb fassen 1/18t, so glaube ich, daß Böhtlingk das Richtige getroffen hat

4.1.3 kam v ara enam etat santam eayuquanam era Raskram atthets Sankara erklart are nikrsto 'nam rana ranalas tam kam u enam santam kena māhātmyena yuktam santam ets Lulsayaiy enam eram sabahumānam etad racanam attha raskram sva Sankara will offenbar etat mit attha verbinden, was mir wegen der Stellung der Worte unmöglich erscheint\*) Ltat kann nicht von santam getrennt werden\*) Böhtlingk verandert kam in katham 'Woher sprichst du denn von ihm, dem so unbedeutenden Mann, wie vom verbruderten Raikva \*\* Die Textanderung ist ganz ungerechtfertigt die Verbindung Lo 'yam ist doch ganz gewöhnlich. Man kann hochstens schwanken, ob man etat santam als Attribut zu enam ziehen oder als Pradikat mit sayugvānam ira Raikram auf gleiche Stufe stellen soll Im ersteren Fall mußte etal eanlam allerdings, wie Böhtlingk sagt, den Sinn yon 'so unbedeutend' haben Ich verstelle aber nicht, wie das etat zu dieser Bedeutung kommen sollte. Im zweiten Fall ist etat santam 'den. der so ist', namlich 'wie du beschrieben hast', und da die erste Gans den Janasruti geruhmt hat, so nabert sieh der Ausdruck gerade umgekehrt der Bedeutung 'so bedeutend' Das Verachtliche hegt nur in dem kam

Raikra, wofur die Handschriften zum Teil auch Raykra bieten, ist offenbar der Name, 4, 2, 2 4 gebraucht Jänafrut nur dies als Anrede Sayugrā wird von Sankara anha yugugud') yantryā variata in terklur. Daruus ist dann bei M Muller der Raikra with the car', bei Deussen der 'Raikra mit dem Ziehkarren' geworden. Die ganze Erklarung beruht darauf, daß nach 4, 1, 8 Raikra unter einem Wagen (salada) sitzt, wobei noch nicht einmal gesagt ist, daß es sein eigener Wagen ist, sie scheitert, abgesehen von allem anderen, schon daran, daß es ein Wort yugran 'Wagen' gar nicht gibt Sankara sieht sich daher ja auch genötigt, in seiner Erklarung yuguā für yugran emzusetzen. Sayugran ist vielnehr eine Bildung wie ved sayiten, soydevin, asathfeun, dienen Wackernagel, KZ NLVI, 272 auchtsahden angegliedert hat Sa ist hier inberall die Schwachform von sam Sayugran kommt eumaß in RV 10, 130, 4 vor

<sup>1)</sup> Das zweite Beispiel Katlins, 36 102 scheint mir auf einem Irrtum zu berühen

<sup>1)</sup> Deussen scheint ihm zu folgen 'Wer ist dem der, von dem du redest, als ware er ein Raikva mit dem Ziehkarren! 'U Muller hat den Sinn ganz verfichtt. 'How can you speak of him being what he is (a rajanya, noble) as if ho were like Raikva with the car?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daß saniam meht etwa zu dem folgenden sayugränam wa Raskram gehört, beweist das Fehlen des Wortes in 4 1, 5

<sup>4)</sup> So lesen nach den Hersusgebern in der A S S samtliche Handschriften

agnér gäyatry abhava**t sayugiosníhayā sa**vild sam babhūva | anustubh**ā sóma ukthaír mahasiān bfhas**pater brhati vácam āvat ||

Uber die Übersetzung kann hier kein Zweifel bestehen 'Die Gävatri war die Genossin des Agni. Savitr war mit der Usniha zusammen, der durch Preisheder machtige Soma mit der Anustubli, die Brhati unterstutzte die Rede des Brhaspati ' Die Bedeutung 'vereint, Genosse' stimmt zu dem Gebrauch von sam vur in Stellen wie 8, 62, 11 ahám ca trám ca vrtrahan sam yuyyāra sanibhya d Böhtlingk hat dem Rechnung getragen, indem er sauunan durch 'verbrudert' ubersetzt, er bemerkt aber, daß nach seinem Dafurhalten sayugran ein eunhemistischer Ausdruck für sanäman sei, also 'mit der Raude verbrudert' Das beruht wiederum darauf, daß ın 4, 1, 8 erzahlt wird, Raikva habe sich als er unter dem Wagen saß, die Kratze geschabt Im ubrigen braucht man diesem Einfall wohl nicht weiter nachzugehen Es ist eigentlich seltsam, daß man den Ausdruck so mißverstanden hat, denn was er besagen soll, wird im folgenden doch ausfuhrlich auseinandergesetzt Zunachst versteht die erste Gans den Ausdruck nicht Sie fragt daher vo nu Latham sayugiā Raikiah Aus Sankaras Erklarung vo nu katham travocuate savuara Raskich laßt sich nicht viel entnehmen M Muller und Deussen übersetzen frei 'How is it with this Raikva with the car of whom thou speakest?". "Wie ist denn das. mit Raikva mit dem Ziehkarren " Böhtlingk setzt einfach lo nu sayugiā Raslag ets in den Text. 'Wer ist der verbruderte Raikva?' Ich halte es fur ganz unstatthaft, in dieser Weise mit dem überlieferten Text umzu springen, warum sollte denn das emfache Lo nu zu yo nu Latham verderbt sein, Daß aber auch davon abgesehen Böhtlingks Anderung micht richtig sein kann, ergibt sich aus der Antwort der zweiten Gans die über die Person des Raikya gar nichts sagt, sondern ganz im allgemeinen erklart. was ein sayuquan ist 'Den habe ich so (d h als sayuquan) bezeichnet, wer das weiß, was der weiß, dem alles zugerechnet wird, was immer die Ge schöpfe Gutes tun' Der Relativsatz yo nu ist also ein elliptischer Satz fur yo nu Raskvah, und in dem Hauptsatz hegt der Nachdruck auf sayuovā 'Was nun den Raikva betrifft, inwiefern ist er ein sayugvan Raikva'' Fur sayugaan aber ergibt sich daraus, daß es entweder dieselbe oder doch eine ganz ahnliche Bedeutung haben muß wie im RV Man kann meines Er achtens nur schwanken ob es 'vereinigt' oder 'vereinigend' bedeutet, der savuqvan ist infolge seines Wissens mit allem Verdienst 'vereinigt'. das sich die anderen durch gute Werke erwerben, oder 'er vereinigt' bei sich all dieses Verdienst. Fur die erste Auffassung spricht, daß sayugian im intransitiven Sinn im RV tatsachlich bezeugt ist 1) Die Erklarung, die in der Upanisad selbst gegeben wird, legt aber die Vermutung nahe daß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Man vergleiche auch ausgagen 'verbundet' in RV 9, 111, 1 vilvä diesamstarati sungageabhih Transitive Bedeutung legt anderseits in abhiyugian'angreifend or RV 6, 45, 15 rathen abhiyuguand

sayuqran als technischer Ausdruck beim Wurfelspiel gebraucht wurde und eigentlich den bezeichnete, der bei dem Spiel nach der angegebenen Me thode die Gewinne zusammenbrungt Das hat mieh bestimmt, das Wort in der Übersetzung durch 'Vereninger' wiederzugeben

4. 1. 4 vathā krtava ventāvādhare 'yāh samyanty evam enam sarvam tad abhisamaiti vat kimca prajah sadhu kurranti. Auf die Erklaringen der Kommentare und die Übersetzungen gehe ich hier nicht ein, da ich die Stelle in meiner Abhandlung über das Wurfelspiel im alten Indien, S. 143, 166f, ausfuhrlich besprochen habe. Hier sei nur ein Wort über die auf Grund der Angaben Nilakanthas ermittelte Spielmethode gestattet, da thre Kenntnis für das Verstandnis des Folgenden notwendig ist. Der Ein satz wird in zehn Teile zerlegt, beim Kali Wurf gewinnt man einen Teil, beim Dvapara Wurf drei beim Treta Wurf seehs und beim Krta Wurf alle zehn Teile da stets der Gewinn der medrigeren ayas dem höheren aya zu gerechnet wird. Im Grunde damit identisch ist die Methode, die in dem Fall befolgt wird, daß jeder der beiden Spieler die Halfte des Einsatzes deponiert hat Dann gewinnt der Smeler beim Kali Wurf einen Teil des orgenen Einsatzes, beim Dyapara Wurf außerdem noch zwei Teile des Ein satzes des Gegners, also im ganzen wie vorlier drei Teile Beim Treta Wurfe gewinnt er drei Teile des gegneriselien und drei Teile des eigenen Einsatzes also wie vorhin im ganzen sechs Teile Beim Krta Wurf endlich gewinnt er wie vorhin alle zehn Teile Ich habe a a O schon bemerkt, daß der Verfasser offenbar diese letztere Spielmethode im Sinne hatte, da er in 4 3, 8 sant 'diese, funf auf der einen, funf auf der anderen Seite, die zusammen zehn ausmachen, die sind das Krta. Hier werden also die zehn dem Krta gleieligesetzten Dinge wie bei der letztgenannten Methode in zwei Gruppen zu je funf zerlegt1) Böhtlingks Konjektur mitturaya fur rigitaya ist, wie a a O bemerkt abzulehnen Fur abhisamasti lesen eine Reihe von Handschriften abhisamete Bohthnek hat es aufgenommen, weil es besser zu dem vorliergehenden samganti stimmt, wie ich glaube, mit Recht Der Gegensatz zwischen Janasruti und Raikva, der schon in 4, 1, 1 angedeutet war, wird hier deutlicher hervorgehoben. Jänasruti gemeßt nur das Verdienst seiner eigenen Guttaten, Raikva das der ganzen Welt

4, 1, 5 sa ha samjihāna eta kuttaram utoca Švukara erklart die Situaton wie folgt tad u ha tad etad stršan hamsavākyam ātmanah kut sārūpam anyosya riduvo Rankvādeh praksamsārāpam upasluštāva šrutarīn harmyatalastho rāja Jānašruth Pautruyanah | tac ca hamsavukyam smarann eva paunahpunyena rutrišesam ativāhayamāsa | tatah sa bandibhi rājā stuti-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eine andere Frklärung hat Keith JRAS 1909, S 200, Ann 2 vorgebracht Frastt sibst von ihr "The sense may seem not very good but it is quite adequate for an Upanisad." Der ersten Halfte dieses Satzes atminis ich vollkommen bei, über die Upanisads selbst urtele ich allerdings anders als Keith.

yuktābhīr vāgbhīh pratībodhyamāna uvāca ksattāram samīīhāna eva šayanam nıdram va parıtyayann eta he'nga tatsare ha sayugtanam eva Raiktam attha Lim mām | sa era stutyarho nāham ity abhiprāyah Danach hefindet sich also Janasruti auf dem Dach seines Palastes und hort das Gesprach der Ganse mit an Den Rest der Nacht denkt er daruher nach Als er am Morgen von den Bandins mit Preishedern geweckt wird, sagt er, wahrend er das Lager (oder den Schlaf) verlaßt, zu seinem Kşattr 'Sprichst du von mir, als oh ich der sayugian Raikva ware 1) \* M Muller schheßt sich dem an 'and as soon as he had risen in the morning, he said to his door-keeper 'Friend, dost thou speak of (me, as if I were) Raikva with the car ?", abnlich Deussen, der das, was Sankara von den Bandins sagt, auf den Ksattr uhertragt 'Sobuld er aufgestanden war, sprach er zu semem Truchseß [der ihn pries, in der Art, wie spater die Vaitālikas zu tun pflegen]. Du redest ja [von mir], als ware ich ein Raikva mit dem Ziehkarren ' Böhtlingk setzt mam sogar fur ha in den Text, da ha hier nicht am Platz sei und ein mam vermißt werde, und ubersetzt 'Als J P dies vernahm, sprang er von seinem Lager und sagte zum Kammerling "Du sprichst, mein Lieber, von mir wie vom verbruderten Raikva?' Wie mam zu ha werden konnte, ist aber vollig unbegreiflich Gegen die Erklarung Sankaras, M Mullers und Deussens spricht zunachst das samnhangh, das nicht 'aufstehend' oder gar 'als er aufgestanden war' bedeutet sondern 'aus dem Schlafe auffahrend' Daß die durch sam ha bezeichnete Tatigkeit dem Aufstehen vorausgeht. zeigt deutlich Ait Br 7 15 4

Kalih bayano bharati samjihanas tu diaparah | utisthams treta bharati krtam sampadyate caran |

Ehenso RV 2 38 4 ut samhdyästhät, was Geldner Rigveda in Ausw II, S 43, auf Grund der Brähmana Stelle richtig erklart hat?) Wie aher soll dann weiter Janastut zu der Frage kommen, ob der Ksattr von ihm als einem sayugian Ruikva gesprochen habe? Bei Sankara preisen den Konig die Bandins, er multe also doch an diese die Frage richten und nicht an den Ksattr Die Annahme Deussens daß der Ksattr jemals die Geschafte der Bandins verrichtet habe, ist durch mehts gerechtfertigt. Die Situation ist meines Erachtens eine ganz andere Jänasruth liegt in der Nacht auf dem Dach seines Hauses, neben ihm sein Ksatti. Da hört er im Schlaf das Gesprach der Gaise. Er fahrt auf und fragt in der Verwirrung den

<sup>3)</sup> Sankara gibt von den Worten des Janasrutt noch eine zweite Erklarung, bei der von im Sinne von ew oder als bedeutungslos gesäßt werden muß Da beides naturiheh unmogleht ist, gehe ich darauf nicht ein Ranga Ramänung as kuthanapa nicham attwahya samyahana eia talpam tgogann eia kautarum utkurbn ere naa vatset, tam keuttarum röde sambobhya ratrio evun hamsayok samulapah samajoniti sougustanan wa Raukwam dithetyödishamsoktspratyuktisäkyamwadapürvakam Raukusya enham uktarön ity arthah Altha kann aber bei der Wiederholung kaum zu der Rede der Gans gehoren.

<sup>2)</sup> Vgl auch Chand Up 1, 10, 6 sa ha pratah samyihana uvaca

Ksattr, ob er 'sayugrānam ura Railram' gesagt habe Dem Ksattr fallt wiederum, genau wie der Gans der unverstandliche Ausdruck sayugran auf, er fragt danach und Janasruti gibt ihm die Erklarung genan in der Form, wie er sie von der Gans gelört hat

4, 1, 7 yatrāre brāhmanasyāntesanā tad enam archet: Bohtlingk best techets fur archeti!) Das mag nehtig sein wenn man auch nicht recht einsieht, navim techa zu archa verderbt sein sollte, besonders da anteşanā unmittelbar vorhergeht. Ich mūchte eher an accha denken, das im RV mit Erganzung des Verbums gebraucht wird 'dahim (begib dich) zu ihm' Daß das in nachvedischer Zeit ungehrauchhehe accha zu archa wurde, wurde durchus begreiflich sein Formell ware schließlich auch gegen archa nicht viel einzuwenden, archat fundet sieh nich im Epos, und die Neublidung laßt sieh aus dem Impert archat und Formen, wo die Wurzel mit Prapositionen verbunden ist, nie ärchats, prärchats uw, leicht erkliren Der Bedieutung nach nach aber archa mith terker

Auch die Bedeutung von bruhmanasya macht Schwierigkeiten Als Bezeichnung der Kaste laßt es sich hier kaum verstehen. Wenn der Ksattr den Rail va nachber unter einem Lastwagen findet, wie er sich den Grind kratzt so ist das nicht gerade die Situation in der die Brahmanen ge wöhnlich erscheinen Nach dem ganzen Zusammenhang muß brahmana hier mehr den Mann bezeichnen der der Welt entsagt hat um dem Nach denken über die höchsten Fragen zu leben also etwa in dem Sinn stehen. wie es Brh Ar Up 3, 5, 1, 3, 8, 10°) und in dem Brahmana Vagga des Dhammapada gebraucht wird Wenn Sankara brahmana hier direkt als brahmand erklart so tragt er in das Wort mehr linein als es enthalten hann Janasrutis an Raikva gerichtete Bitte 'Lehre mich, Ehrwurdiger, die Gottheit, die du als Gottheit verelirst' (4, 2 2) beweist, daß er keine Ahnung hat daß Raikyas Wissen im Wissen des Brahman besteht. Und darin besteht es auch gar nicht, in der Lehre die Raikva nachher ent wickelt, ist vom Brahman nirgendsdie Rede Ebensowenig kann ich Sankaras Erklarung billigen daß der Ort wo der Ksattr dem Raikva nahen soll, eine abgelegene Gegend eine einsame Stelle, ein Wald oder eine Sandbank in einem Flusse sei3) (chante 'range nadipulinadan rinkte dese) Sie stelit mit den mehber erzahlten Tatsrehen in Widerspruch. In 4, 2, 4, 5 und aus drucklich gesagt, daß Raikva sich in einem Dorfe aufhalt Janasruti kann also mit seinen Worten höchstens meinen daß man den Raikva unter den Hermatlesen zu suchen habe. Ich muß allerdings bekennen daß alles das ım Grunde nicht befriedigt, und ich hege den Verdacht daß der Text hier verderbt oder gar absichtlich in sein Gegenteil verkehrt ist. Ich verzichte

<sup>1)</sup> Vedeśa hat recha gelesen
2) Auf dieso Stellen verweist D ussen in seiner Übersetzung

<sup>3)</sup> Ich erwähne das weil Deussen diese Frklarung in seine Übersetzung auf genommen hat

aber auf weitere Erörterungen, da ich uber Vermutungen nicht hinaus komme

4, 1, 8 aham hy ard 3 tts Über die Schreibung vgl Wackernagel, Altınd Gr I, § 257d und die dort angefuhrte Literatur

4, 2, 3 tam u ha parah pratyurācāhahāre tvā šūdra tarawa saha gobhir asiv ili Sankara zerlegt ahahāretiā m aha hāretiā, aha soll bedeutungslos sein, haretta soll ein mit einer Ketto (hara) verbundener Wagen (stran) sein. häretvä wird dann als Subjekt zu astu gefaßt (ahety ayam nipāto vinigraharthiyo 'nyatreha tv anarthalah | evasabdasya prihakprayoyat | hāretvā hārena nuktetrā gantrī seņam hāretrā gobhik saha tararrāstu tavarva tisthatu) Ein Kompositum häretiä ist geradezii unmöglich Hära ist uberdies stets eine 'Perlenschnur' und kann daher niemals ein Synonym von niska sein'i), und die Bedeutung 'Wagen' für itian ist einfach eine Erfindung Sankaras Ob das Enitheton 'scharfsinnig', das Bohtlingk dieser Erklarung beilegt, berechtigt ist, möchte ich bezweifeln, mir erscheint jedenfalls Böhtlingks eigene Erklarung als ahaha are viel scharfsinniger und evident richtig, obwohl sie zu der Annahme zwingt, daß das Subjekt von astu, der niska oder der Wagen, zu erganzen ist. Eine solche Ellipse entspricht aber durchaus dem Stil der Uppnisad in den Dialognartien Wenn Böhtlingk den letzten Satz ubersetzt 'Mit den Kuhen sich abzu geben, sei dein Geschaft!, so kann ich ihm nicht folgen Tavasva astu kann nur den Sinn haben 'es sei dein behalte' Man vergleiche die Worte Ch Up 5. 3. 6 mit denen Gautama den irdischen Reichtum zuruckweist. den ihm Pravahana Jaivali anbietet taiaisa rajan manusam istiam Genauer noch stimmt mit unserem Text die Abweisung Mbh 5 35, 19 überein hiranyam ca gaiāśvam ca taiaivāstu2) Virocana

Das Wort śūdra hat den einheimischen Erklarern die größten Schwie rigkeiten bereitet da Janasruti dadurch scheinbar als ein Angehoriger der medrigsten Kaste hingestellt wird, die doch nach der spateren Lehre vom Studium des Vedänta ausgeschlossen ist Bädaräyana 1, 3, 34, hat zu dem verzweifelten Mittel gegriffen, södra im "etymologischen" Sinn zu nehmen sig asya tadanādarakravanāt tadādravanāt sücyate hi Danach soll Raikva den Jänakruti lier als ködra amreden, weil er infolge seiner Scherkraft weiß, daß Jānasruti wegen der Mißachtung seitens der Gans 'm Kummer hief (sucam abhaludrāva), oder daß Er wimmer ihn überhef', oder daß er 'aus Kummer zu ihm, dem Raikva, hef', wie Sankara erklart Solche Deutungen zeigen, wie wenig man schon zu Bädaräyanas Zeit den eigenthehen Wortsinn verstand. In diesem Fall haben ubrigens andere und sogar Sankara selbst das Unsinnigo jene Erklarung empfunden, denn in semem Kommentar zur Up fügt er der Erklarung empfunden, denn in semem

<sup>1)</sup> Wenn Vedesa niskam durch multaharam wiedergibt, so tut er es weil er härette wie Sankara erklart

<sup>2)</sup> C falsch tathawästu

rā dhanenavainam vidyāgrahanāyopajagāma na ca susrūsayā | na tu jālyaita sūdra iti | apare punar āhur alpam dhanam āhriam iti rusaivainam uklavān chūdreti | lingam ca bahrāharana upādāmam dhanasyeti In der Tat ist sūdra in der spattrem vedischen Zeit einfach ein Schimpfwort Jaim Up Br 3, 7, 5 schimpfen (ākrosanti) Prācīnasāli und die beiden Jābalas ihren Mitschuler Sudaksuna Ksanni, der sie mit Fragen über die einfachsten Dinge stört, einen sūdro duranūcānah, und ebenda 3, 9, 9 spricht der jungere Jābala von ihm als einem sūdraka

- 4 2, 5 uväcäyahäremäh südro Sankarv erklart äyahärahrtavän bhavän yad imä gä yac cänyad dhanam tat sääht its vällyaskeah?) Deussen ubersetzt im Ansehluß daran 'Da schleppt er jene da [die Kuhe] herbei?)' Aber Bohtlingk hat schon darauf hingewiesen daß das Perfekt hier garnicht stehen durfte und es kann auch davon abgesehen kaum zweifelhaft sein daß hier urspruiglich dieselben Worte stanken, wie im Anfang der ersten Rede des Raikva alsa ahahära imäh, wie Bohtlingk hest
- 4 2 5 anenata mukkenalāpagnayathā th Sankara erklirt alūpagnsyathā durch dlupagas mam bhānagastiy arthah und Bohtingk we Deussen uberestzen demgem ib 'du hittest meh zum Sprechen gebracht' Böhtlingk der einsicht, daß das Wort das meht bedenten kunn, setzt midlāpagnayat it in den Text. Aber wie hitte darus die jetzige Lesart ent stehen sollen 'Daß Böhtlingk das Richtige mich erkannt hat ist um so auffallender als er selbst in den Anmerkungen auf die Stelle verwent die den Schlussel zum Verst indem hefert. Pännn lehrt 1, 3, 70 daß im Kausathi wenn es pralambana samnānana und sālinikarana bedeute, die Endungen des Ātmanepada nehme. Die Kāsikā erlahrt samnānanam durch pājanam und gibt als Beispiel jatabhir ālāpayate ļ pājām samadhi gacchality arthah. Im Vārtika zu Pān 6 1 48 wird die Substitution von ā fur im Kausathi von li gelehrt wenn es den Sinn von pralambhana und sālinikarana habe. Patafijali gibt gatābhir alāpayate | smastribhr alāpayate hier als Beispiele fur die Bedeutung pralambhana. Alapayate muß alo die Bedeutung haben 'auf betrugerische Wese durch etwis Ehre erlangen', und diese Bedeutung paß an unsere Stelle vorzēglich.
- 4, 2, 5 yatrāsmā urūsa Der Ditti bei ชตร ist schwierig Unmöglich ist jedenfalis Sinkaras Erklarung yatra yeru grāma-ชิกเรื่องกัดเลก สิตเรียงร เลิก ลรอน grāman adād asma Raikrus ชาตุลิ ) Aber auch Boltilingks Kon

<sup>1)</sup> Diesen Sum hat auch der Verfasser des von Ved sa zuberten Gitam ibatinya in dem Wort gefunden tato vilolya tat aertem renken rähe eulopa ha [re-tilden aukadam eulam na pänän durkkenn []]

Ranga Rāminuja ājahartha | ājahārets vyatyayas chāndusah Vodeša ajahāra
anal ara

<sup>3)</sup> Mullers Übersetzung von 4 2 5 (tasgå la nuklam upodgehnan 'opening her mouth' djal ära' you have brought, aldpa gigath h' did von make me speak.) enthalt so offenbare behler daß sech vizzetiet, drauf enizug ben.

<sup>4)</sup> Dem Sinn nach elemso Ranga Rāmānija. Ved sa erklirt asmai rājāriham taduradešāriham era

jektur  $uv\bar{u}ca$  fur  $uv\bar{u}sa$  befriedigt nicht \*  $Raik_1aparn\bar{u}h$  scheint, da vorher nur von einem Dorf die Rede ist, ein Name wie  $Varan\bar{a}h$  usw zu sein, vgl Pän 4, 2, 82

4, 3, 1 sayar sasa samsargah Das Deutscho besitzt kein Wort, das dem taun genau entsprache Vaun ist Wind und zugleich Luft, was wegen des Eingehens von Sonne und Mond in den väyu zu beachten ist Samvaroah wird von Sankara erklart samiaroah samiarianat samorahanat samarasanād tā samtaraah taksyamānā agnyādyā detatā ātmabhātam āvādavatiln atak samtaraak samvarjanākhņo guno dhyeyo tāyuvat | Lrtanantarbhavadrstantat Sankara erklart das Wort also zuerst (sam grahanāt) im Sinne von graha, das wir in alterer Zeit an Stelle des sami gran finden werden, bei seiner zweiten Erklarung (samgrasanat) scheint er durch die folgende Lehre von dem 'Esser' beeinflußt zu sein. Nun hat aber der Verfasser der Upanigad, wie wir spater sehen werden, den Ausdruck samtarga nicht etwa einer ulteren Quelle entnommen, er stammt vielmehr von ihm selber, und da er bei der Formulierung seiner Lehre sonst mit Ausdrucken des Wurfelswels openert, so hegt die Annahme nahe, daß auch samiarga ein solcher technischer Ausdruck ist. Diese Verniutung hat schon Mauss, Mél Sylvain Livi, S 339 ausgesprochen. In der Tat begegnet uns sam vri im Rgveda in Verbindung mit dem Wurfelsniel Deutlich ist vor allem 10, 43 5 kriam na staghni vi cinoti détane sam rargam yan magharā saryam jayat 8 75, 12 wird Indra zugerufen samsargam sum rayim saya 2 12 3, wo Indras Heldentaten genriesen werden. wird er am Schluß samerk samatsu genannt. Ebenso schließen die beiden nuchsten Strophen iedesmal mit einem Bilde das dem Wurfelsniel entnommen ist 4 évaghníra yó ngirdm laksum ddad arvah pusidni. 5 só areah pustir viva sed mināts. Eine Beziehung auf das Wurfelspiel schemt auch in den Mantras vorzuliegen mit denen Kausitaki nach Kaus Up 2, 7 am Morgen, am Mittag und am Abend die Sonne verehrte vargo si pap mānam me vrngdhi, udvargo 'si pāpmānam ma udvrngdhi, samiargo 'si pāpmānam me samirngdhi"), es ist kaum em Zufall, daß dieser Kausītaki Sarvant 'der Aligewinner' genannt wirdt), vel den Eigennamen Sam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daß som 17 der eigentliche Ausdruck, 1st der in den ersten beiden Formeln nur der Abwechslung wegen modifiziert 1st, zeigt der Schluß wo nur sam vor erscheint tad yad abordirabhydin päpam akarot sam tad vrakte tathe veusvam videln etagang vräddigam upstischate yad abordirabhydin päpam karoti sam tad vrakte. Vgl auch samvargo 2s unter den Sprichen an den Ruhrtrank, Bji År Up 6, 3, 4

<sup>4)</sup> Phenso laßt wich som vy auch an anderen Stellen versteinen Tuit 8 7, 3, 11, 2 am te vrije euktram som projäm pidan 7, 3, 8, 1 (von Mauss angeührt) is devät akämayantokagan som vrijitmaha brukma cannam ca, ta ubhayan som aprijata brukma cannam ca, Sat. Br. 1, 2, 5, 7 cenn fie või tudim sorvain sapatalnäm savyirikte nirbha jati ayavi aspatalnäm savirikte nirbha jati ayavi aspatalnäm savirikte van etad veda, 1, 7, 2 24 sarvan vei tad devä asinämäm sa marrijata sarvasmit sapatalnäm asinan nirabhayant sarvan ve etaya eta sapatanamam sanvan ka etaya tata sapatanama.

vargant und die Samvarganta Gotamas Ist aber samvarga ein Spielausdruck, so kann er kaum etwas anderes bezeichnen als den, der nach der oben 8 370 beschriebenen Methode die Gewinne 'zusammenbringt'. Samvarga würde dann mit dem oben besprochenen sauugran im Grunde identisch sein, und in diesem Zusammentreffen darf man wohl eine Bestatigung der unabhangig vonemander gewonnenen Bedeutungsansätze für beide Wörter seben 1)

4. 3. 2 adhidairatam Bohtlingk, S 4. 97 bemerkt selbst, daß die Chand Up ebenso wie die Kanva Rezension der Brh Ar Up stets adhidarratam liest, wahrend die Madhyamdina-Rezension adhideratam hat Ich halte es nicht für gerechtfertigt, solche charakteristischen Unterschiede dadurch zu verwischen, daß man das unzweifelhaft altere und richtigere adhidevatam in den Text setzt, wie Böhtlingk es tut

4, 3, 3 samerakta etc Böhtlingk streicht das etc mit Unrecht Adhy th entspricht genau dem vorhergehenden ity adhidavatam älmam

4, 3, 6 7 Die beiden Strophen werden spiter besprochen werden 4, 3, 7 ili vai vayam brahmacarın nedam upasmahe Sankaras Er-

Llarung lautet va els negarthalah | rayam he brahmacaren a sdam eram yamam samernya, 5, 1, 1, 14 sa yo edjapeyenesira samrad bharati | sa idam sarram samerakte, 12, 4, 4, 3 atho ha yo dereato bhratreyat samererkeeta tatkama etaya yajeta sam harrasmad ernlie usw I gl auch samerktadhesnum von Soma RV 9, 48, 2 Aber hier kann som tre naturlich auch in dem allgemeinen Sinn 'vollstandig an sich ziehen' genommen werden, wie er in anderen Stellen vorliegt, so RV 7, 3 4 vi yasya te prihi vydm pdjo afret treu yad anna samavrkia jambhaik (vgl den Agni samvarga, Taitt S 2, 4 3, 3, Ait Be 7, 7, Sat Br 12, 4, 4, 3), RV 10, 61, 17 sam pan mirdrarund eriisa ukthalh

 Naturlich bedingt diese Erklarung von samraraa die Annalime, daß sam try schon im Reveda die Bedeutung hat, 'nach der beschriebenen Spielmethode den Gewinn zusammenbeingen', und ich möchte nicht unterlassen, auf ein reverliches Wort hinzuweisen, das unter dieser Annahme eine befriedigende Erklarung finden wurde und somit geeignet ist die Geltung jener Spielmethode für die revedische Zeit wahr scheinlich zu machen. Dies Wort ist einen, das uns außer in der angeführten Strophe 2, 12, 5 in 1, 92, 10 becomet draghatra krimur cha aminand mariasya decl sarayanty dyuh Ich habe schon oben S 114 Anm 4 die Ansicht genullert, dall rijah nur der 'Einsatz' sein konne, gruih pusth als upameya in 2, 12 5 und der offenbar na rallele Ausdruck lakes in 2, 12, 4 (sgl oben, S 108, Anm 1) scheinen mir das vollkommen sicher zu machen Auffallig ist aber, daß auch in 1, 92, 10 der Plural gebraucht ist, obwohl das upameya dyuh im Singular steht. Verstandlich wurde der Plural sofort, wenn viral die zehn 'Teik' bedeutete, in die der Pinsatz zerlegt wurde Diese Bedeutung laßt sich aber auch etymologisch begrunden. Der Dhätunätha fuhrt 25, 12 eine Wurzel en (verein) 'abgesondert sein' an (vijir pril agbhāre), und wir haben iim so weniger Grund, an der Realität die er Wirzel zu zweifeln, als sie in den drei my bei Pan 7, 4, 75 (mjām trayār ām gunah flau) embegriffen sem muß und Patanjah sie im Kommenter zu Pan 7, 2, 10 erwähnt Diß sie i igentlich nur eine Variante von eie frinalti, Dhp 29, 5 rieir prihaghlare) ist, ist selir wahrscheinlich. auf das Schwanken zwischen Mecha und Tenuis im Auslaut ihr Wurzel in den indo germanischen Sprachen hat Wackernasel, Alturd Gr. 1, 5, 116, im Anschluß an Osthoff, PBr Beitr 8, 269ff, hingewiesen

der wörthehen Übereinstimmungen Der Überseizung des zweiten Abschnittes, wo diese Übereinstimmungen zahlreicher werden, schieke ich den Text mit Gegenüberstellung des Upanisad Textes voraus<sup>1</sup>)

"Es gibt furwahr nur eine einzige ganze Gottheit — die übrigen sind Halbgottheiten — (n unlieh) dieser, der luer reinigt (der Wind) Er (stellt) die Ergreifer aller Götter (dar) Er hat den Namen 'Untergang' 'Untergang' nennt man hier die Ergreifer im Westen Wenn (man sagt) 'die Sonne ist untergegangen' (sa yad ādriyo 'stam agād ris) so ist das soviel nie daß sie zu den Ergreifern gegangen ist Darum ist sie nicht vollstundig Sie geht in jenen ein (sa etam eväpyett) Der Mond geht unter (astam candramā ett) Darum ist er unvollstandig Er geht in jenen ein (sa etam erapyets) Die Sterne gehen unter Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in ienen ein Das Feuer geht aus (anv agnir gacchate) Darum ist es unvollstandig Es geht in jenen ein (sa etam erapuets) Der Tag geht, die Nacht geht Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in ienen ein. Die Himmelsgegenden werden trube sie sind wahrend der Nacht nicht zu erkennen. Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in jenen ein. Parjanya regnet und hört wieder auf Darum ist er unvollstandig Er geht in ienen ein Das Wasser schwin det dahin (Lsiyania apah) ebenso die Krauter, ebenso die Bäume Darum sind sie unvollstandig. Sie gehen in ienen ein. Darum weil dies alles in den Wind eingeht, darum ist es der Wind, der das Saman ist. Der ist ein Samanusser, der kennt das ganze Saman, wer solches weiß Nun in bezug auf das Selbst (athādhyatmam) Wahrend man schlaft, spricht man nicht mit der Rede (na var stapan tāca radati) Dieselbe geht in den Atem ein (seyam eva mānam apyels) Man denkt nicht mit dem Denkorgan (manasa) Dasselbe geht in den Atein ein Man sieht nicht mit dem Auge (cal en al) Dasselbe geht in den Atem ein Man hört nicht mit dem Ohre (frotrena) Dasselbe geht in den Atem ein Darum weil dies alles zusammen in den Atem geht, darum ist es der Atem der das Saman ist. Der ist ein Samanwisser der kennt das ganze Saman wer solches weiß Darum, wenn man sagt 'ach heute weht es nicht, so halt es sich im Innern des Menschen auf, der sitzt da, voll, schwitzend '

Brāhmana

tad dha Saunalam ca Kapeyam Abhipratarinam ca [Kālsasenim] brahmanah pariicti yyamānā upāru raja [] tau ha bibhilse [ tam ha nā dadrate ko tā ko teli manyamānau [] tau hopajagau

mahātmanaš caturo deva ekah kah so jagāra bhuvanasya gopāh [ Upunsad atha ha Saunalam ca Kāpeyam Abhipratārnam ca Kāl sasenim pari rī syamānau brahimacārī bibhil se las mā u ha na dadatuh || sa hovāca

mahātmanas caturo deva ekah kah so zagāra bhuvanasya gopās

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) O riel hat schon vor der Gesamtausgabe des Bråhmann (IAOS AVI) Text und Übersetzung der Stell JAGS N. 249ff veröffentlicht

tam Kāpeya na vyānanty ele
bhi pratārin bahuhā niristam
it || sa hovācābhi pratārimam tāta
prapadya pratibruhit | Itayā tā ayam
pratyicija ti || Iam ha pratyitāc
ālinā detānām ida martyānām
hiranyadanto rapaso na sūnuh |
nahāntum asya mahiridinam āhur
anadyamāno yad adantam atti
ti ||

tam Kāpeya nabhipasyanis mariyā Abhipratārin bahidhā casanlam yasmai vā elad annam tasmā elan na dattam it iļ tad ni ha Saunakah Kāpeyah pratimaniānah pratyeyāy ālmā detānām janitā prajānām hivanyadamstro babhaso 'nasūrimahāntam asya mahimānam āhur anadyamāno yad anannam attī -li vas truyam brahmacārin nedam upasmahe dattāsmai bliksām iti || tasmā u ha daduh

"Es kam einmal ein Bialimane zu Śaunaka Kāpeya und Abhipratarin Kakasem, wahrend sie sich auftischen ließen. Er bettelte sie an. Sie beachteten ihn nicht, indem sie dachten er sei irgendem gleichgultiger Mensch. Da sang er sie an.

'Vier Großmachtige verschlingt ein einziger Gott der Huter der Welt — wer ist das ' Den kennen einige nicht Käpeya obwohl er vielfach sich niedergelassen hat, Abhipratarin'

Da sagte Abhipratarin 'Tritt vor und erwidere diesem' 'Du mußt diesem erwidern' Er erwiderte ihm

Der Odem der Götter und Menschen goldzahnig wie der Sohn der Gewalt — groß sagen sie ist seine Größe, weil er ohne gegessen zu werden, den Essenden ißt

Es folgt noch ein Kommentar zu den beiden Strophen auf den wir nachher zuruckkommen werden

Der erste Abschnitt des Brahmana über den Wind und den Präna bedarf kaum der Erklitrung sehwieriger ist es die genaue Bedeutung der Strophen des kleinen Äkhyana zu ermitteln das uns in dem zweiten Abschnitt vorliegt. Wichtig ist zuurelist daß wir feststellen können daß die Strophen alter sind als das Brähmana selbst. Den Beweis hefert die Sprache

In der zweiten Strophe wird der Esser hiranyadanto rapaso na sünuh genant. Handschriftlielte Lesarten sind paraso und rapase im Kommentur Oertel übersetzt die Worte "nith golden teeth, defective (?) not a son'. Dem laßt sich kaum ein Sinn abgewinnen. Uir erseheim aber auch jeder andere Versuch, rapaso zu verstehen, aussichtslos. Die Upansad hat dafur babhaso, eine grammatisch unmögliche Form, die aber auf den richtigen Weg fuhrt. Unzweifellirft ist für rapaso rabhaso zu lesen!). Der Feliler ist in Grantha Handschriften meht selten, da in der Sprache der Schreiber, dem Tamil, die Aspiraten fehlen und in der Schrift b durch das Zeichen für p ausgedruckt wird. Dann aber kann es neuter nicht zweifelliaft sein,

<sup>1)</sup> So hatte rightig schon Octtel, JAOS XV, 250 konjiziert

daß die Worte zu übersetzen sind 'goldzahnig wie der Sohn der Gewalt'. Dieser Vergleich geht auf Agm Agm ist schon im RV der Esser (RV 1, 65. 7 shhuan na rha vananu atts. 1. 143. 5 amer sambhass teastair atts bhar vals. 6. 4. 5 milskis vo väranam ännam atts. 8. 43. 29 tubhvam ahét té sanā ımé , dhāsım hinvanty uttare, 10,4,4 caratı yıhı ayadan, 10,15,12 addhi trám deva právatá hazimsi. 10. 79. 1 náná hánú sibhrte sam bharete asinvati bapsalı bhary attah. 2 asınıanı attı ihraya tananı 1 atrany asmai padbhih sam bharanti, 4 Advamano matara garbho atti usw 1 Jaim Up Br 2, 15, 1 wird er der gefraßigste der Götter genunnt (esa u ha rara deränum mahā śanatamo vad aonth) Er 1st hiranyadania (RV 5, 2, 3) und sahasah sunu, sáhasah putra (RV passim), sūnuh šatasā (RV 1, 27, 2), ūrjah putrā (RV 1, 96 3) Man bezieht die Bezeichnung Agnis als 'Solin der Kraft' auf die Hervorbringung durch das Reiben der Hölzer Ursprunglich ist das sicher lich so gemeint aber auch Indra ist sarasah sunu (RV 4, 24, 1) putrá saraso mahah (RV 8 90, 2), und Indra kann nur deshalb so genannt sem, weil das saigs seine Haupteigenschaft ist. In demselben Sinn kann auch rabhasah sünuh von Agni verstanden sein, denn Agnis charakteristische Eigenschaft ist das rabhas RV 1, 145 3 ddatta sam rabhah, 2, 10, 4 rabha sam. 6 3 8 rabhasāno advaut. 10, 3, 7 asras rabhasradbhs rabhasrām tha gamyah Ob der Brähmana Kommentator den vollen Sinn der Worte noch verstanden hat, ist nicht sicher, da er zu dem Pada nur bemerkt na hy esa sunuh | sunurupo hy esa san na sunuh Er gibt damit aber iedenfalls die sprachwissenschaftlich richtige Erklarung des na als Vergleichungspartikel Die Verwendung von na in dieser Bedeutung ist aber sicherheh ein Anzeichen hohen Alters, da sie schon im AV selten zu werden beginnt

In die gleiche Richtung weist ein anderes Wort in der ersten Strophe, jogara Alle Übersetzer geben es freiheh durch ein historisches Tempus wieder!) Duß das falsch ist, braucht aber kanm gesagt zu werden Jagāra steht selbstverstandlich mit dem afti der zweiten Strophe auf gleicher Stufe und ist ein im prasentischen Sinn verwendetes Perfekt. Der Gebrauch des Perfekts in diesem Sinn ist in der Sprache der Brähnanas selon im Schunden begriffen, und Wackernagel Altind Gr. I, S. XXX, urteilt prasentisch gebraucht, beweist das Perfekt frühen narrativ gebraucht, suiten Uszupung des betreffenden Textes

Altertumlich ist auch der Ausdruck gopāh Außerhalb der vedischen Mittertumlich ist gopā jedenfalls selten), die spieter Sprache gebraucht für gopā gopa und die Upanisads insbesondere ersetzen gopā gena durch gopf?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Oertel 'swallowed up , in der Upansad M Muller swallowed , Bölitlingk 'verschlang', Drussen 'herabschlang

Belege aus der Upansad Literatur und Svet Up 3,2 somert ga rient bhuronâm gopâh, Arsimhaphtratăp Up 2 4 bhuronaeya popalh, Mahanar Up 20 14 tigi ur gopât adibhurh

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) \ gl besonders 5xet Up 4, 15 bhuranasya gopki 0, 17 bhuranasyasya gopki, Mund Up 1, 1, 1 bhuranasya gopki, \mathbf{Nahanar Up} 5, 0 esa sarrasya bhulasya bhuras

Vor allem fallen her aber weiter die durch das Metrum erwiesenen Lesungen ryfinants eke abhapratärn und martiyfinäm ins Gewicht Die Strophen halten sich also auch, was den Sandli betrifft, durchaus im Ralmen der altvedischen Sprache Ebenso entspricht das Metrum dem rgvedischen Typus Und sehheßheh apricht doch auch der Umstand, daß der Verfasser des Brähmana es fur nötig befunden hat, die Strophen durch einen Kommentar zu erlautern, dafur, daß sie alter sind als das Brähmana selbst

Fur das Verstandnis der Strophen ergibt dieser Kommentar nicht allzu viel, da er im allgemeinen nur in der unbehilflichen Weise der altesten Kommentare Umschreibungen gibt, die für den eigenthelien Sinn belanglos sind Zur ersten Strophe beinerkt er mahūtmanas caturo Ideral eka sti rāg vā agnih | sa mahātmā derah | sa yatra stamii tad vācam prāno girati | manas candramah sa mahatma detah | sa yatra srapiti tan manah prano girati | calsur ādityah sa mahātmā derah | sa yatra syamti tac calsuh prano girali | śrotram diśas ta mahatmana devuh | sa natra svamti tac chrotram prano gerate | tad yan mahatmanas caturo deva ela etu etad dha tat | kah so jagareti | prajapatir vai kah | sa haifaj jagara | bhulanasya gopā str | sa u tāva bhuranasya gopāh || tam Kāpeya na vijānanty eka str | na hy etam eke vijananti | Abhipratarin bahudha nivistam iti | bahudha hy erassa nivisto nat pranah || Der unbekannte Gott, den der Brahmane als den höchsten kennt, ist danach also der individuelle Prana der, wenn der Mensch schlaft, Rede, Denkorgan, Auge Ohr und die damit identischen Gottheiten Feuer, Mond, Sonne und Himmelsgegenden verschlingt Wir haben nicht den geringsten Grund, die Beziehung der Strophen auf den individuellen oder genauer gesagt den in den Lebewesen individuali sierten Prana zu bezweifeln. Die Ausdrucke in denen hier von diesem Prana gesprochen wird, dera ekah, bhuvanasya gopuh bahudhā nivistam, kehren größtenteils wörtlich in der Schilderung des Prana Taitt Ar 3, 14 wieder eko devo bahudhā nivistah, tam bhartāram tam u goptāram āhuh Zu dem bhuvanasya gopāh vergleiche man auch die Außerung in dem Lied des Dirghatamas, RV 1, 164, 21 inó visvasya bhuranasya gopdh sá mã dhirah pakam atra 111esa, 'da gung der Herr des Alls der Huter der Welt der Weise, in mich Toren ein 1) Dagegen glaube ich nicht, daß der Dichter

bhuvanasya gopiā, Atharvašir Up 4 samsījya višva bhuvanān; gopiā (gegenuber gopah in Svet Un)

<sup>3)</sup> In den spatreren Upansends werden dieselben oder ganz dinhiche Ausdrucke naturiah auch auf andere als höchste erkannte Begriffe übertragen. So heißt z B Svet Up 4, 15 das als Rudra personifizierte Brahman au za kille bhuvanasyasya optit wikādhipah sariabhitien gudham. Eld 6 17 sehent mit dem pilah sariago bhuvanasyasya optit der prischliche Brahman geronist zu sein Eld 3, 2 heißt es von dem als Rudra aufgefallten Atman. pratyas janams tightat sameulopäulaköle sanpsaya utvet bhuvanasya optil genant uswe tistuga hard bhuvanasya optil genant uswe.

der Strophe die Identifizierung der vier von dem Prana versehlungenen Organe mit den außerhalb befindlichen vier Göttern beabsichtigt hat, wenn auch diese Identifizierung an und für sich alt ist. In dem Text ist sie jedenfalls nicht angedeutet, im Gegenteil, wenn sie beabsichtigt war, mußte, genau genommen, nicht von vier, sondern von acht mahaimänah die Rede sein Es ist auch zu beschten, daß in dem vorhergehenden Ab schnitt von einer Gleichsetzung der Organe und Götter nichts gesagt wird Bindend kann die Erklarung des Kommentators schon deshalb nicht sein weil die Strophen, wie wir sahen, aus einer früheren Zeit stammen als der Text des Brahmana, und wir haben um so mehr Berechtigung an seiner Zuverlassigkeit zu zweifeln, als er noch em anderes Wort sicherlich falsch erklart namhch kah Kah ist nach ihm Prajapati1) Nun wird allerdings Prajaputi schon fruh mit dem Prana identifiziert AV 11, 4, 12 heißt es geradezu prānam āhuh prajdpatim AV 10 8 13 wird von Prajapati wie von Prana gesprochen projdpatis carati garbhe antar ádrsyamano bahudha 11 janate (Val S 31, 19, Taitt Ar 3, 13, 1 mit der Variante dianamano) Kaus Un 4. 16 sagt Artasatru, daß er den Geist, der im Leibe sei fus erasa sarire murusah), als Prajapati verelire. Aber es wird haum bestritten werden daß hier die Deutung des lah auf Pranapati verfehlt ist. Der Brah mane stellt doch eine Frage an Kapeya und Abhipratarin, um sie zu prufen, ob sie den Gott lennen 'den einige nicht lennen' Dazu kommt eine sprachliche Tatsache Samtliche Handschriften des Brahmana wie der Unanisad lesen kah (kas) so jagara und es ist bei der Übereinstimmung beider Werke nicht daran zu denken so zu sa zu verandern, wie Oertel und Böhtlingk es tim2) Kah sah ist offenbar ein eingeschobener Satz, und daher aprach man das letzte Wort in der Pausaform Spater, als man den Vers niederschrieb wurde dann wie überall, außerlich der Sandlu herge stellt, was zu einem so fuhren mußte. Die richtige Übersetzung kann also nur 'wer ist das?' som Daß es auch einheimische Erklarer gab, die das kah sah so verstanden, bezeugt Sankara, der in seinem Kommentar zur Upanisad nachdem er selbst kah als Prajāpati erklart hat, bemerkt kah sa jagareti prasnam eke\*)

Fur die zweite Stropho ergibt der Kommentar nichts\*), wir sind also

Diese Auffassung beruit im letzten Grunde bekanatheh auf der Undeutung von RV 10 121 kasma der des Lartes zuhrma

<sup>1)</sup> In den Ausgaben der Upanisad in der Anandusrama Samskitagranthävali (14 und 63) sicht allerdings auch so die Änderung stammt sieherlich erst von deu Herausgebern

<sup>2)</sup> Auch Vedeša sagt richtig sa Lah Limnāmā Limmahimā ca

<sup>9)</sup> Um Millverstän lineern vorzubeug n möchte ich betonen daß aus der I r klaring des Kommeitiars zum ersten Påda ütmå by en derändin uta mart plann miel i etwa hervorgicht daß or dam auf den ummittelbar varbir genannten präpa bezieht. Fea bedeutet in diesen Likkärungen mehla weiter als der in Riede stehende, vgl z B 1, 44, 7, im Anfang des Kommentars. Fälpam röpam moghant beöhkutülti, rüpam rilpam hy esa moglard beöhkut.

fur die Deutung durchaus auf innere Kriterien angewiesen. Aus der ganzen Situation und insbesondere aus dem letzten Pada geht hervor, daß Abhipratarins Strophe einen Gegensatz zu der des Brahmanen bildet Abhipratarin ist sich einer Gottheit bewußt, die böher steht als die von dem Brahmanen erkannte, weil sie auch diese verschlingt 1) Die einzigen Worte, die uns einen Anhaltspunkt fur das Wesen dieser Gottheit geben, sind ātmā derānām uta martyānām Wir mussen sie, da es sieh hier, wie oben gezeigt, im sehr alte Strophen handelt, nach Maßgabe alterer Texte interpretieren Nun finden wir RV 10, 168, 4 Vata, der dort im Anschluß an 10. 121 als höchster Gott gepriesen wird2), als atmd deidnam bhuranasya gárbhah bezeichnet3) Es muß also nuch ātmā deiānām uta martyānām der Wind sein. Wenn er hier als der Esser des Prana hingestellt wird, so beruht das sicherlich in erster Linie auf der Anschauung, daß beim Tode des Menschen, wie seine übrigen leiblieben Bestandteile in verschiedene Elemente, so sein Atem in den Wind eingehe, so heißt es schon RV 10, 16, 3

såryam eddsur gacehatu edtam ätmå dydm ca gaceha prihivim ca dhármanā | apo tā gaceha yddi tatra te hilam ésadhisu prati tisthā šarīraih || Fur den Ausdruck, diman tritt in der Banhanan Zeit dann prāna ein, z B Sat Br 10, 3, 3, 8 sa yadaitamvid asmāl lokāt pravit vācaizāgnim apyeti calsusādijum manusā candram šrotrena disāh vrānena iduum

Die Lehre die in dem Äkhyāna vorgetragen wird ist also der Lehre des vorhargehenden Abschnittes insofern ahnlich, als in beiden Väyu und Prana als höchste Prinzipien hingestellt werden. Wahrend aber dort Väyu und Präna über das Säman hinuber miteinander identifiziert werden wird hier der Väyu dem Prana übergeordnet. Ein innerer Zusammenhang zwischen den Abschnitten bestebt nicht. Es sind zwei durchaus selbstandige Stucke, die im Brähmana offenbar nur deshalb nebeneinandergestellt sind, weil sie ein ahnliches Thema behandeln.

## 4 Das Verhaltnis der Lehre der Upanisad zu der des Brähmana

Daß die Darstellung der Upansad junger ist als die des Brahmana, darf wohl von vornheren als sieher gelten, Enzelheiten, die es beweisen, werden im folgenden zur Sprache kommen Freilich laßt es sich, da ein großer Teil der vedischen Literatur verloren gegangen ist, nicht mit ab soluter Gewißheit behaupten daß der Verlasser der Upansad gerade diesen Text des Brähmana fur seine Arbeit benutzt hat Allein, da die Chändogya-

¹) In der Upanisad ist dieser Gegensatz in der Prosa deutlich zum Ausdruck gebracht (nedam updismahe)

<sup>2)</sup> Siehe den Schluß der Strophe tasmas talaya havişa vidhema

<sup>3)</sup> In dem alteren Liede RV 7, 87, 2 ist Vata der atman Vurunas (atmå te våtah) Neben edta steht diman RV 10, 92, 13 åtmånam vusyo abhi våtam arcata, 1, 34, 7 åtmåva våtah svissaråns gackatam

Upanisad wie das Brahmana zum Samaveda gehört und da sich auch andere Stucke des Brahmana in der Upanisad wiederfinden, so kann das Brähmana doch mit blechster Wahrscheinlichkeit als die direkte Quelle der Upanisad bezeichnet werden, und ich halte daher den Versuch für berech tigt, die Geseluchte der Entstehung der Samargavidyä, wie sie uns in der Upanisad vorlegt, auf dieser Grundlage aufzuhauen

Die einleitende Erzahlung von Janasruti und Raikva erweist sich als ein Zusatz des Verfassers der Upanisad. Schon das spricht nicht gerade fur thre historische Wahrheit, und mehr noch wird sie durch ihren tenden ziösen Charakter als freie Erfindung gekennzeichnet. Ich habe schon oben S 365 hervorgehoben, daß sieh der Verfasser in dieser Erzahlung von Anfang an bemuht, den Gegensatz herauszuarbeiten zwischen dem werk tatigen Manne von dem alle Nutzen ziehen, und dem wissenden der ion allen Nutzen zicht Diese scharfe Betonung der Überlegenheit des Wissens uber die Werktatigkeit ist für die spatvedische Zeit charakteristisch, erst die folgende Periode hat das Verhaltnis zwischen Wissen und Werk aus zugleichen gesucht und für eine Weile sogar in das Gegenteil verkehrt Die ganze Geschichte von Janasruti und Raikva ist meiner Auffassung nach Sage, und die Außerung über den Namen des dem Raikva geschenkten Dorfes laßt weiter darauf schließen daß es eine Lokalsage war, die sich an den Namen Raikvaparna im Lande der Mahävrsas knupfts. Fur die Lokalisierung der Upanisad selbst ist diese Benutzung einer Sage des nordwestlichen Indiens von großem Wert

Die Lehre ist in der Form, wie sie die Upamsad darbietet, ein Versuch, die beiden selbstandigen Stucke des Brahmuna zu einer Einheit zu ver sehmelzen Der Verfasser der Upamyad hat daher die Identifizierung von Vayu und Präna, die im Brähmana das erste Stuck abschließt, fallen ge lassen

Er hat ferner von den in den Wind eingehenden Naturmachten, bei deren Aufzahlung das Brähmana eine gewisse Vollstandigkeit zu erreichen sieht, vier ausgewahlt und so die in den Wind eingehenden und die in den Präna eingehenden Objekte, weingstens der Zahl nach, in ein Kongruenz verhaltuns gebracht Auffallig ist, daß er bei dieser Auswahl von dem üb hehen Schema abgewichen ist, nach dem die Rede dem Agm, das Auge dem Äditya, das Denkorgan dem Candramas das Ohr den Disas eintspreicht wie der Präna dem Väy in Diese Gleichsetzung die uns sehon in den Brähmana Kommentar entgegenirat, findet aich z B auch Sat Br 10, 3, 3, 7, und sie geht bis in die figsieche Zeit zuruck, wie das Purussäkta RV 10, 90, 13f, zeit.

candramā mánaso jūtaš cálsoh sūryo ajūyata | mukhād indraš capitš ca prāndā rūyur ajūyata [[ ndibiyā ūsud antārikam širsno dyauh sām avartata | padbhydm bhūmr disah srotrāt tathā lokām akalpayan [] Was den Verfasser der Upunsed veranlaßt hat, von der traditionellen Gleich-etzung abrugehen, haßt sieh mit Bestimmtheit meht sagen. Wahrsehienlich war es aber doch das Streben nach größerer Auselaulichkeit, das ihn das Wasser austatt der Himmel-gegenden wahlen hieß, man sehe, wie gequalt die Begrundung des Eingebens der Himmelsgegenden in den Wind im Brähmana ist. Anderseits seheint der Verfasser der Upunisad das Eingeben von Somie mid Mond in den Wind als ohne weiteres einleuchtend betrachtet zu haben da er auf eine Wiedergabe der genundenen und mit mythologischen Viristellungen operierenden Erkliring des Brähmana verzichtet. Wenn bei den letzten Ghedern der Reihe (eandra, apsioria, manas) das yathäsamkhyam, auf das der Inder im allgemeinen großes Gowieht zu legen pflegt, meht beachtet ist, so ist das vielleicht ab sichtlich geschehen, um meht den Gedanken aufkommen zu lassen, daß etwa zwischen dem Ohr und dem Wasser ein inneres Verhaltins bestehe

Der Upanisad eigentumlich ist endlich die durchgangige Verwendung der Ausdrucke des Wurfelspiels, zu denen ich auch wie oben bemerkt, somrarga rechne. Man hat das offenbar als so einrakteristisch empfunden, daß man danach die ganze Lehre als die Samvargavidyä bezeichnet hat, obwohl sie gar nicht in der Samvargaschaft des Väyn und Präna, sondern in der Annädaschaft der Viräy gufelt

In dem zweiten Abschnitt verrat schon die Sprache daß die Passung der Upanisad junger ist als die des Brahmana. Das pariersyamanau und das uraca ist sicherlich junger als das parisersyamanan und das unavanan des Brahmana 1 Die seltene Perfektform nadadrate2) ist in der Uppmisad vermieden (hier na dadatuh) Vor allem aber tritt das Streben nach Modernisiering des Textes in den Strophen zutage. Man mag bahudhā sa santam und hiranijadamstrah fur ebenso alt halten wie bahudha nirestam und hiranuadantah obwohl die oben augeführten alten Parallelstellen auch hier fur die Prioritat der Brähmana Lesungen sprechen. In allen ubrigen Varianten ist der Text der Upanisad zweifelles junger Der vedische Sandhi ist vollkommen beseitigt, offenbar, weil man ihn als fehlerhaft ansah na cejananty eke bheprataren est durch nabhepasyante martua abhematarın ersetzt fur ula mariyanam 19t janıla prajanam eingetreten Am sehlimmsten sind die Veranderungen von rabhaso na sünuh zu babhaso 'nasūrih und von adantam zu anannam Bei der ersten ist der Grund wohl das na gewesen dessen wahre Bedeutung vielleicht sehon der Brähmana Kommentator nicht mehr kannte Weil man dem schembaren 'nicht ein Solin' keinen Sinn abgowinnen konnte, wurde aus dem na sänuh 'nasürih und aus dem Gentiv rabhaso die sprachliche Unform babhaso Schwerer

<sup>&#</sup>x27;) Dem auffallenden pratyeytys der Upanişad steht im Brahmana pratyuehea gegenüber, aber die Lesung ist nicht ganz sieher, da die Handschriften pratyugdea haben

haben

1) Die Handschriften nädsäte, aber die Oertelsche Lesung kann als sicher gelten

100 Laurs Elsies Schilten

ist es, fur die Anderung von adantam zu anannam einen Grund zu finden Anannam hat uberhaupt nur einen Sinn, wenn man es ubersetzt 'auch das, was eigentlich nicht Speise ist', ursprunglich ist das gewiß nicht So verderbt aber auch der Text der Strophen in der Upanisad ist, so wurde ich doch Bedenken tragen, die richtigen Lesarten einzusetzen. Wir haben jedenfalls keine Gewahr, daß der Verfasser die Strophen nicht schon in der jetzt vorhegenden Form aufgenommen und vielleicht sie gar selbst umgestaltet hat Damit ist dann freilich auch Sankaras Erklarung von anasūrs, die alle modernen Erklarer wiederholen, das Urteil gesprochen Anasuri kann gar nicht 'nicht unweise' bedeuten, wie Sankara sagt (ana sürek sürer medhäre na sürer asures tatpratezedho 'nasürek sürer eretu arthak). weil sur zur Zeit der Ahfassung der Upanisad noch gar meht die Bedeu tung 'weise' hatte Suri ist in der alten Sprache nur der 'Herr', und diese Bedeutung mußte es auch hier haben, wenn ana wirklich doppelte Negation ist Viel wahrscheinlicher ist es aber doch, daß man anasurik als 'der Herr des Atems auffaßte, ana 'Hauch, Atem' ist mehrfach in der Brh Ar Un und in der Chand Up selbst in 5 2, 1 belegt1)

Die ubrigen Ahweichungen in der zu den Strophen gehörenden Pross erzahlung hahen insofern ein allgemeineres Interesse, als sie zeigen, wie wenig man sich scheute, die Prosa des Äkhvana nach eigenem Geschmack zu gestalten. Von Einzelheiten sei hier auf die Ersetzung des Brahmanen durch einen Brahmacarin hingen iesen. Sie ist Laum zufallig. Die Nieder lage, die der Frager erfahrt, erschien dem Standesgefuhl des Spateren offenbar ertraglicher, wenn es kein Brahmane, sondern nur ein Schuler war Daß das wirklich der Grund der Anderung ist, ist um so wahrschein licher als sich noch eine zweite Anderung aus demselben Motiv erklaren laßt Im Brähmana fordert Abhipratarın Kaksaseni den Saunaka Kapeya auf dem Brahmanen zu entgegnen (sa koväcäbhspraturmam sara prapadya pratibrahiti) Die folgenden Worte traya va ayam pratyucya iti konnen nach dem Stil dieser Werke nur die Antwort des Saunaka seint! Wenn der Text dann fortfahrt tam ha pratyuraca, so kann das Subjekt des Satzes nur Abhipratarin sein Abhipratarin Kaksaseni, der seinem Namen und der Tradition nach ein Ksatriya ist\*), widerlegt hier also den Brahmanen In der Upanisad ist es vielmehr der Brahmane Saunaka Kapeya, der den Schuler ubertrumpit Hier hegen also Anderungen vor, die ganz an die Umgestaltungen der ursprunghehen Prosaerzahlung in den Jätakas erinnern

In die Strophen selbst mußte der Verfasser der Upanisad natürlich, wenn er die beiden Stucke des Brähmana zur Einheit verschmelzen

<sup>1)</sup> Auch Vedeśa hat ana 'Atem' in dem Wort gesucht anas edsau sûriś cety

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Oertel legt see met Ignorserung des ersten in falschlich dem Abhapratärin bei <sup>3</sup>) Siehe die im PW unter hakensena angeführten Stellen und Sankara zu Brahmasuta 1, 3, 35

wollte, einen ganz anderen Sinn hineinlegen, als ihnen ursprunglich zukam Sankaras Erklarung des ganzen zweiten Absehmittes ist meines Erachtens in der Hauptsache verfehlt Er versteht unter dem in der ersten Strophe genannten einen Gott, der die vier verschingt, den Väyu, der Agni und die übrigen verschlingt, und den Präna, der die Rede und die übrigen the thongen verschingt, and ten land, act a read and all werschingt (agnyādīn tāyur tāgādīn prānah) Dagegen ist nichts zu sagen Falsch ist es aber, wie schon oben hemerkt, wenn er kah als Prajāpati erklart, wahrend Vorganger von ihm in kah sah richtig eine Frage sahen Fur die Worte ätmä detänäm janta prajänäm in der zweiten Strophe stellt er uns zwei Erklarungen zur Wahl Entweder ist älmä vom Folgenden ab zutrennen ätman ist dann die Seele von allem Bewegliehen und Unbe weghchen, und dieser atman wird detanam janita prajanam genannt, weil er als Wind Agni usw , als Prana die Rede usw , nachdem er sie verschlungen, wieder aus sich hervorbringt (ālmā sariasya sthātarajangamasya | kim ca wieder tals sich let vororinge (alma sartusga santusgasgamasga / kim ta detänäm agnyädinäm älmani samhriya grasitiä punar janiloipädayitä väyurulpenädhidavadam agnyädinäm | adhyaimam ca pränarüpena vägä-dinäm grayänäm ca janitä) Oder aber älmä detanäm gehort zusammen dann sind die Götter die beiden mit Agni und Rede beginnenden Reihen, und vanita pravānām bedeutet den Erzeuger des Beweglichen und Unbeweglichen Die erste Erklarung ist stillstisch unmöglich aber auch die zweite ist nicht richtig. Es ist iedenfalls ganz unwahrscheinlich, daß der Verfasser der Upanisad die detas auf die acht vorher genannten Götter beschrankt haben sollte, detänäm und prayänäm sind doch sicherlich ebenso im allgemeinen Sinne zu verstehen wie in dem ursprunglichen Text des andm und martuanam Schlimmer ist, daß Sankara den in der zweiten Strophe gemeinten Gott wieder auf Prajāpati und das ananna, das er ilkt. wieder auf Agni und die Rede mit ihren Genossen bezieht (asya prajawieder auf Agni und die Rede init ihren Genossen bezieht (asya progapateh anannam agniagaddeteaifärgam) Inwielern die letzteren, von
denen eben gesagt ist, daß ein Gott sie versehlinge, nun wieder ananna
genannt werden könnten, gibt er sich nicht die Muhe uns zu sagen Nach
Sankara stehen also die beiden Strophen nicht im Gegensatz zuenander,
sondern besagen beide dasselbe So wird er, im Widersprüch mit der hin
bekannten Ansicht 'anderer' zu der grammatisch unhaltbaren Erklarung der Worte ili iai iayam brahmacarın nedam upasmahe gezwungen, uber die ich oben gesprochen habe

de ich oben gesprochen naue
Im folgenden hat ihm seine theologische Gebundenheit den Weg zum
richtigen Verstandins verbaut. Er sucht in der Viräj das zehnsibige
Metrum dieses Namens, und dies ist nach der Sruti "Speise" (daśal sarā
arnādi den Sinn "eben dies (mamlich die vorlier genante Speise) und
die Speiseverzehrerin ist die Viräj" (sainā sirād daśasamthyā saty annam

<sup>1)</sup> Der Satzist in der Brähmann Literatur um nilhehoft belegt, siehe Mauss a. a. O. S. 334f

cannady annadını ca kriatrena | krie hı dasasamkhyantarbhūtato 'nnam annādinī ca sā) M Muller und Deußen sehheßen sich ihm an 'these are again the Virai which eats the food', 'und eben dieses ist Virai, die Nah rungsverzehrerin', wahrend Böhtlingks Übersetzung 'das ist die Spere verzehrende Virāj' nicht recht erkennen laßt, wie er die Stelle versteht Allem abgeschen davon, daß sich so dem Ganzen sehwerlich ein Sinn ab gewinnen laßt, ist Sankaras Erklurung falseh, weil sie sprachlich unhaltbar ist. Das saisā muß doch ebenso heurteilt, werden wie das tau 4, 3 4 und das unmittelbar vorhergehende te etc. es kann also nur be deuten 'diese so (namlich im vorhergehenden) beschriebene'. Außerdem ware doch auch zu erwarten, daß, wenn Viraj Speise und Speiseverzehrerin ist auch von dem der solches Wissen hat, gesagt werde er sei Speise und Speiseverzehrer Sankara behauptet das auch tatsachlich tatha ridvan dasaderatātmabhūtah san virāttiena dasasamlhyayānnam krtasamlhyayānnād: Er setzt sich damit in scharfsten Widerspruch zu dem Text selbst der sagt annado bhatati ya eram teda. Ich bin auf die Auseinandersetzungen Sankaras absichtlich ausführlicher eingegangen, weil sie mir ein deutliches Beispiel dafur zu sein scheinen daß er keineswegs nur in der Erklarung grammatischer Formen Fehler begeht, sondern auch kein Bedenken tragt, den Text sogar in sein Gegenteil zu verkehren wenn er ihn in Einklaug mit der Sruti setzen zu mussen glaubt

Versuchen wir selbst den Sinn der Strophen zu ergrunden, so mussen wir von der unverkennbaren und trotzdem von Sankara völlig außer acht gelassenen Tatsache ausgehen daß der Verfasser der Upanisad in den lunzugefugten Schlußsatzen selbst angibt wie er sie verstanden wissen will Die Speiseverzehrerin ist die Virai Auf sie muß also der aiman1) der Götter der Erzeuger der Geschöpfe der ohne gegessen zu werden auch die Nichtspeise ißt, bezogen werden. Die Speise besteht aus zehn Dingen, die sich aus zwei Gruppen von je funf zusammensetzen und die wegen dieses Zahlenverhaltnisses als der Gewinn beim Krta Wurf und als die in allen d h in den zehn Hunmelsgegenden befindliche Speise bezeichnet werden Niemand wird bezweifeln daß diese zehn nach der Upanisad der Wind, das Teuer die Sonne, der Mond das Wasser auf der einen, der Prana, die Rede, das Auge das Ohr, das Denkorgan auf der anderen Seite sind Diese mussen also unter dem ananna verstanden werden, das die Viral verzehrt. Der Ausdruck zeigt aber, daß entweder unter den zehn oder in ieder der beiden Funfergruppen einer ist, der eigentlich 'Nicht speise' ist oder, wie es ursprunglich deutlicher hieß, selbst ein adat, ein Esser 1st Nun verschlingt nach der ersten Strophe ein Gott vier groß machtige Es ergibt sich also daß unter diesem einen Gett nach der Auf fassung des Verfassers der Upanisad der höchste in jeder Grinne zu ver

<sup>&#</sup>x27;) Ich möchte daher ätman in der Upanisad laber durch 'Scele' wiedergelen obwohl es ursprunglich wie wir gesehen, auf den Wind bezogen dir Odem' war

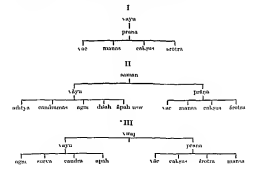
stehen ist, also der Wind, der Feuer, Sonne, Mond und Wasser verzehrt, und der Präna, der Rede, Auge, Ohr und Denkorgan versehlingt, und daß die Viräl die niederen Krafte nur mittelbar in sich aufimmmt, indem sie ihre Verzehrer verzehrt. Durch diese Deutung ist es dem Upanisad-Verfasser gelungen, die vollstandige Übereinstimmung der ersten Stropbe mit der vorber vorgetragenen Lehre vom Winde und Präna als den Samvargas im Makrokosmos bzw im Mikrokosmos berwiebtlen. Weiter ist der Brahmaien-Schuler in der Erkenntnis nicht vorgedrungen. Saunaka Käpeya hat ein Höheres erkannt. Er verehrt nach dem Verfasser der Upanisad nicht den Wind und den Prana, die er als idam, als irdische Krafte, bezeichnet, sondern eine Macht, die auch diese beiden in sich aufminmt, die Viräl

Wir haben uns endlich die Frage vorzulegen. Was hat der Verfasser unter der Viraj verstanden. Es kann nicht nieme Aufgabe sein, hier eine Geschichte des Wortes zu geben, sie wurde vielleicht nicht einmal viel nutzen, da im Laufe der Zeit die Begriffe, die man mit dem Wort ver bunden hat, vielfach gewechselt haben und das, was hier über die Virai gesagt wird zu einer genauen Feststellung des Begriffes kaum ausreicht Außer der Tatsache daß die Viraj die Speiseverzehrerin, die Verschlingerin des Windes und des Prana ist, ergibt sich aus dem Text nur noch, daß der Verfasser sie als die Seele der Götter den Erzeuger der Geschöpfe betrachtet Immerhin meine ich genugt das um zu erkennen daß mit der Virai hier nicht einfach das Metrum dieses Namens gemeint sein kann so über schwanglich es auch sonst gefeiert werden mag. Höchstens könnte man annehmen, daß bei der Wahl gerade dieses Namens für die höchste Macht the Ernnerung an die zehn Silben, aus denen das Metrum besteht, und die den zehn Teilen der Speise der Viraj entspreehen wurden initgewirkt hat Ebensovenie kann die Virai als anna hier in Frage kommen!) es sight im Gegenteil fast so aus als ob der Verfasser sich mit seiner Bezeich nung der Virai als annädi direkt gegen jene Gleichung der Brahmanazeit gewendet hatte Meines Erachtens kann Virai hier nur ein Name des höchsten Prinzines sein der Gottheit, die alles in sieh aufnimmt wie alles aus ihr hervorgegangen ist. Virāj muß also in demselben Sinne verstanden werden in dem es schon in den Liedern des Atharvaveda neben Prajapati

i) Über Anna Vraj seibe die Abhandlung von M Mauss a n. O. S. 333ff Muss hat aus unsern Stellt dem Schulig gevogen, did grotg en Name des boletter gewinnenden Wurfes, des Krta, ser, dieser Wurf zahle 10, 'parce qu' en additionnati a quatre, chiffre maximum, les trois autres coups nombrés 3, 2, 1, parce qu' influit tout.' Lei bekenne, dan let nieht refet verstehe, was ach Mauss diese Berechnung dinkt. Aber nicht das en abgeschen. Kann ich bei meiner Auffresing der Worte seinst verhöd annal, in nicht zugestehen daß die Vraj nich direkt etwas mit dem Krtawurf zu trin hat. Pine zweite Stelle, wo troly d. n. gewinnenden Wurf beziellnete, worft auch Mauss eineh mainschaft ist, mehrt zu gestehen, solung sie mehrt bigebreicht ist, mehrte iehe sweith dies. Bedeutung des Wortes wie die Richtigkeit der daran geknupften Theorie bezwicht.

und Paramesthin erscheint (prajdpath paramesthi virdt 4, 11, 7, 8, 5, 10, prajdpatim paramesthinam virdjam 11, 5, 7, virdt paramesthi prajdpath 13, 3, 5)

Die allmahlehe Entwickling des Gottesbegriffes wie wir sie in der Samvargavidyä verfolgen können, ist typisch für die Geschichte der Geistes strömungen in der spatvedischen Zeit. Die nach Ausweis der Sprache alteste Stufe bilden die Strophen in der Geschichte von dem Brahmanen in ihrer ursprunglichen Bedeutung, hier steht die personfizierte Natur macht des Windes an der Sprace, sie minmt den Atem auf, der seinerseits wieder die übrigen Lebensaußerungen in sich vereinigt. Die zweite Stufe ist die Lehre vom Wind und Atem, wie sie im Brähman auftritt. Der Wind als der Oberherr der Naturerscheinungen und der Atem als der Oberherr der Naturerscheinungen und der Atem als der Oberherr der Lebensaußerungen des Meinschen werden hier auf gleiche Stuffe gestellt, und heide werden identifiziert mit dem, was dem Säman priester als Hochstes gilt, mit den seit Ewigkeit bestehenden heiligen Lie dem Die Upanisad ersetzt das Saman durch die Viraj, den einen all umfassenden Gott. Vielleicht laßt die folgende selematische Darstellung die geschilderten Verhältnisse noch Marer hervortreten



## Die Saubbikas.

Ein Beitrag zur Geschichte des indischen Dramas

Pischel hat in seiner Abhandlung über das altindische Schattensmel1) auf die große Ahnlichkeit hingewiesen, die zwischen dem sogenannten Mahanataka und dem aus der Mitte des 13 Jahrhunderts stammenden Dütängada des Subhata besteht Beide entnehmen ihren Stoff der Rāma Sage, das Mahānataka fuhrt die ganze Geschichte des Rāma vor, das Dütängada behandelt eine Episode daraus die Sendung des Angada und die sich anschließenden Ereignisse bis zum Tod des Rāvana. Wie nahe sich Mahanataka und Dutangada stehen geht schon daraus hervor, daß sich von den 56 Strophen, die die kurzere Fassung des Dütängada enthalt. nicht weniger als 14 auch im Mahanataka finden. Es ist freilich nicht sicher, daß Subhata diese Strophen dem Mahānataka selbst entlehnt hat V 52 und 53 (= Mahān M 9, 93 und 92) stehen z B auch im Bālarāmā yana (9, 58 und 59) Subhata kann sie diesem Werk auch direkt entnommen haben sagt er doch in der Schlußstrophe selber daß er einiges selbst ver faßt anderes von alteren trefflichen Dichtern übernommen habe. Genau so entnimmt aber auch das Mahānātaka einen großen Teil seiner Strophen alteren Werken, insbesondere sind die Rama Dramen des Bhavabhuti. Uttararamacanta und Mahaviracarita, das Balaramayana des Rajasekhara, das Anargharāchava des Murāri und das Prasannarāghava des Javadeva genlundert Aus Strophen besteht aber fast das ganze Mahānātaka Gelegentlich sind kurze Bemerkungen in Prosa den Strophen als Einleitung vorangestellt, zu einem eigentlichen Dialog in Prosa, wie er sonst im Drama ublich ist finden sich aber nur hier und da kummerliche Ansatze so z B in der Rezension des Madhusudana im Anfang des dritten Aktes in der Szene zwischen Dasaratha und Kaikeyi Ebenso werden nach Pischel auch ım Dütängada meist nur Verse gegeben, 'nur an ganz wenigen Stellen die aber nicht einmal in allen Handschriften stehen, findet sich ein kurzer Dialog' Die Strophen des Mahanataka enthalten aber weiter nur zum Teil die Rede der auftretenden Personen. An zahlreichen Stellen berichten sie einfach die Handlung in epischer Weise Ebenso enthalt das Dütän gada wie Pischel zeigt, Strophen rein erzahlenden Inhalts Die Strophen des Mahānātaka sind ferner samtheh in Sanskrit, ebenso fehlt im Dūtān cada nach Pischel in mehreren Handschriften das Prakrit Dis Mahānātaka zeichnet sieh endlich durch die ungeheure Menge der auftretenden Personen aus, der Vidüsaka findet sieh aber nicht unter ihnen Ebenso hat das Dütängada eine im Verhaltnis zu seinem Umfang auffallend große Zahl von Personen, der Vidüsaka fehlt aber auch hier Diese Übereinstimmungen schließen in der Tat die beiden Stucke eng zusammen und heben sie von der ganzen Henge der ubrigen Dramen ab. Nun nennt sich

<sup>1)</sup> SBAW 1906 S 4920

das Dūtāngada sclbst aber ein chāyānātaka Wilson wollte das als 'shade or outline of a drama' auffassen, Levu als 'drame à l'état d'ombre', Pischel selbst hatte es fruher als 'Schatten von eneme Spicl', 'halbes Drama' erklart Aber diese Dentungen sind ganz unbefnedigend, und Pischel hat daher vorgeschlagen, chāyānātaka im wirklichen Sinne als 'Schattenspiel' zu nehmen') Gray in der Einleitung zu seiner Übersetzung des Dūtāngada (JAOS XXXII, 59tt) und Halbebrandt im seiner Abhandlung über die Anfange des indischen Dramas, S 6, haben ihm zugestimmt, ich glaube nicht, daß man an der Richtigkeit dieser Eiklarung noch zweifen wird

Dem Dütängada ahnheh ist das Harndyūta, dessen Verfasser und Zett unhekannt sind. Es wird aber nicht als chäyänätälak beziehnet. Dagegen haben wir aus der eristen Hilfte des 15 Jahrhunderts noch drei chäyänätälakus eines gewissen Vyäsia Sir Rännadeva, das Rämäbhyudaya, das Sübhadräparinayana und dis Pändaväbhyudaya. Ein ganz modernes, erst 1883 verfaßtes chäyänätälaku ist das Sävitricentia des Sanharialäi Diese spateren chäyänätälaku nitersebeiden sich in nichts von den geu öhn lichen Dramen. Zu beachten ist aber, daß zu eille libren Stoff den Epen entnehmen. Über das chäyänätälad des Vitthila, das angeblich die Geschichte der 'Ädil Shäht-Dynastie behandelt, lußt sich zur Zeit michts Sicheres assen?)

Fassen wir das Mahānātaka und das Dūtāngada als Schnttenspiele auf, so bieten uns das javanische und das siumesische Schattenspiel genaue Parallelen<sup>3</sup> Diz Wajang purua, die vornehinste und am weitesten verbereitete Gattung des javanischen Schattenspieles, entrummt seine Stoffe dem Rämfyana und Mahābhārata und daneben der javanischen Kosmonie Manik Maya Dis siamesische Schattenspiel scheint vorzugsweise auf das Rānāyana zuruckzugreifen Die Proben die F W K Muller aus siamesischen Textbuchern veröffentheht hat 4 weisen, uie schon Pischel bemerkt hat, eine überraschende Ahnlichkeit mit dem Mahānātaka und Dītāngada auf Der ganze Text besteht auch lier aus Strophen, die

t) \ gl uber diese Dramen Prechel a a O S 495, und die dort angeführte Literatur, und Gray a a O S 62f

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Das javanvehe und das stamewische Spiel wurden zogar mehr als Parallikut sein, wem siel ihre Hirkunft aus Indien nachtweisen heße. Van hat den mösschen Urppring des javanischen Spieles in neuerer 7ct geleunget (vig insbesondere Hazzu, Bijdrage tot de kunns van het javanischen Spiele, S 18ff.) Ich muß darauf ver zichten, auf die Irage hier naher einzugehen, meines Frichtens kann aber der au neithen urppring des javanischen Schattenspieles keineswege als auchte gelten.

<sup>4)</sup> Näng, Siamessche Schatten-pulftguren um kgl Mus um für Völkerkunde zu Berlin Supplement zu Band VII von Internationales Archiv für Ethnographe

durchaus epischen Charakter zeigen1) Die Sprache ist reich und gewahlt wie in den Sanskrit Dramen, woraus Pischel mit Recht geschlossen hat, daß die siamesischen wie die indischen Stucke die hterarischen Fortsetzer eines ursprunglicheren volkstumlicheren Schattenspieles seien. Ich mochte hier weiter auf die merkwurdige Art der Buhnenanweisungen im Mahānātaka hnweisen. Sie zeigen vielfach nicht die knappe sachliche Form, wie wir sie sonst in Dramentexten zu finden gewohnt sind, sondern sind oft lang ausgesponnene Schilderungen in der Sprache des Kavva Als Beispiele mögen zwei Stellen aus der Rezension des Damodara dienen 14. 33 tatra šokaranskāsthitavimānam āruhua Jānakim Rāmarāvanavor viddham dar ŝayati Trijata Sarama ca | Mandodary api sundariparivita Lankacalam āruhva pasvats | Rudro 'm samudramadhva elena carenopasthito uuddham nasyatı | derāh sarre remānādherūdhā nabhomandalagatā vuddham posvante sma | Rāmah Samhārabharrara via krodham nātavats Kālarvdra via. 14.43 Mandodarı sakalaşındarıblık parıyıta galadayıralanetrayalaprayahash Sitävater virahanalena saha Lankavateh pratavanalam niriapayanti hahakaram ghoraphūtkārash kurvants zhatsts Trskūtācalād utpatya samarabhūmau mahānidrānatasva nijaprānanathasva Lankāpates caranakamalayor nipatya Diese Schilderungen entsprechen dem sogenannten Janturan des java nischen Schattenspieles das unter gedampiter Musikbegleitung hergesagt wird2) Durften wir uns die indischen Szenarien in ahnlicher Weise vorgetragen denken, so wurde die auffallende literarische Form, die sie zeigen, mit einem Schlage verstandlich werden

Pischel hat dann das Bestehen des Schattenspiels in Indien durch weitere Nachweise in der Sanskrit und Pali Literatur wahrscheinhel zu machen gesucht<sup>2</sup>) Völlig einwandfrei ist das Zeugms Nilakunthas der zur Erklarung des Mbh 12, 295, 5 erscheinenden Wortes rüpppaju ana bemerkt rupppaju anam jalamandapiket däksinätigest prassidaham | yatra säll-marasitram ujavahdaya carmanayar äkära rüpämalijakinäm carpä pradarsyate Wenn sich nuch das Wort jalamandapikä bis jetzt nicht hat nichweisen lassen<sup>4</sup>), so macht doch die Angabe daß die Figuren aus Leder seien dem noch heute im Grient fast allgemeen versændeten Miteraal sind

¹) Z B aus dem Anfang Zu derselben Zeut erhob der König der Affin die Hande nach allen Seiten zum Gruß Er hatte den Lurm des Schlachtgetimmels gehört der zum Himmel drang(t) er befragte Bibhisapa Das versammelte Heer, welches heransturmt, sand es die Asurus des Kumblinkarna \* Wie? Oder amd die ersten der Damonen herausgezopen um zu streiten ?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Serruner, De Wajang Poerwå, S 216 218 Hazen a a O S 103, Jacob, Geschichte des Schattentheaters, S 14

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Über das Schattenspiel im heutigen Indien scheint nichts bekannt zu sein \* Shankar P Pandit, Vikramervaßijam Notes S 4, sagt allerdings, daß die Vorführung von Puppen und Papierfiguren heute die auszige derantische Belistigung der Dorf be folkering sei Aber diese Papierfiguren dienen offinbar nicht dem Schattenspiel

<sup>4)</sup> Printz, Blusa Worter in Nilakanthas Bharatabharadipa, S 24ff

die Betonung der Dunnheit des Tuches es völlig sieher, daß Nilakantha nicht etwa das Puppenspiel, sondern das Schattenspiel meint Milakantha gehört aber erst dem Ende des 17 Jahrhunderts an 1), und es ist naturheh eine andere Frage, ob seine Erklarung auch für die Mahäbhärata Stelle zu trifit Pischel hat sie bejaht und danach auch rüpopajirin in Varähamibiras Brhatsamhitā 5, 74 als 'Schattensnieler' erklart Die Zusammenstellung von rüpopaniana mit rangaratarana um Mbh und die Erwahnung des rüpopanırın im Anschluß an den Maler, den Schreiber und den Sanger (citralaralelhalageyasaltan) in der Brhats sprechen entschieden zugunsten dieser Auffassung Bei der Vieldentigkeit des Ausdruckes rüpa ist freihch völlige Sicherheit nicht zu erlangen. Protan Chandra Roy übersetzte rapopaurana mit disguising oneself in various forms, exhibition of numbets' Daß auch Puppen durch rung bezeichnet sein könnten, ist nicht unmöglich, und ebensowenig kann es als ausgeschlossen gelten, daß rüpopaniana der Name einer ahnlichen Kunst sei wie die der heutigen Bahurnpis die nach Molesworth 'dancers, actors, maskers, mimes, merry Andrews' sind nach Grierson Leute die in Verkleidung auftreten Salam sagen und wieder abtreten um in neuer Verkleidung zu erscheinen2) Dazu kommt endlich noch daß rūpāneā 'die von ihrer schonen Gestalt Lebende' ein Wort für Hetare' ist, und daß fur rupanta im spateren Pali auch rupupaitum emtritt Hillebrandt a s O S 6f, hat daher rupapajirana und rapopa nen wieder wie fruher Böhtlingk und Kern von den Hetaren verstehen wollen Die nahe Beruhrung der Mimen und Musiker mit dem Hetarentuut ist oline weiteres zuzugeben. Trotzdem ist mir gerade an diesen Stellen die Beziehung auf die Hetaren nicht wahrscheinlich Varabamihira spricht von ranopauern, nicht von rupopauernis) und auch im Mbh ist dem ganzen Zusammenhang nach wahrscheinlich von Mannern die Rede Anßerdem scheint mir Nilakanthas Erklarung gerade weil sie nicht die zu allernachst liegende ist, Beachtung zu verdienen

Das Schattenspiel hat Pischel endlich auch in Therigatha 394 finden wollen, wo eine Nonne zu einem Manne, der sie zur Liebe überreden will, sagt

māyam trya aggato kalam suprnante ta surannapādapam | unadhāvasi andha ritlakam janamajihe r iva rupparānakam ||

Paschel ubersetzt die Strophe 'Du sturzest dich o Blinder, auf etwas Nichtiges, gleichsem auf em Blendwerk, das vor dir aufgefuhrt wird, auf einen goldenen Baum im Traum, auf em Schattenspiel im Menschenge drange' Frau Rhys Dvivids hat es vorgezogen, rupparupaka als Pappien

<sup>1)</sup> Printz a a O S 8

<sup>\*)</sup> Thre Vorführungen heißen nach S M Tagore, The eight principal Rasas of the Hindus, S 20 paricaria Veränderung

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Daran kann auch des hommentators Leklarung von rupopojiern durch veigdjanah mehts andern Rüpopojiern kann heer nur Substantivum sem

spiel zu fassen1) Hillebrandt a a O S 7, lelint Pischels Erklarung als unwahrscheinlich ab, wendet aber auch gegen die Deutung auf das Puppenspiel ein, daß man hier dem rittakam entsprechend eher etwas absolut Nichtiges erwarte, rupparupala sei daher ein Gaukelspiel, wie es im Dasa kumäracarita beschrieben werde, auch der Kommentar sage ja, daß es manakarena mahanamaninhe dassitam sei. Nun werden wir aber sehen. daß die Māyākāras höchst wahrscheinlich gerade mit Schattenbildern arbeiteten, ich kann daher in den Auffassungen Pischels und Hillebrandts keinen großen Unterschied entdecken. Ich halte in der Tat die Beziehung des rupparāpaka auf das Schattenspiel als das Wahrscheinlichste Eine Parallele bietet eine Strophe des javanischen Ariunaviväha2), wo die Menschen, die nach den Sinnesgenussen durstend, nicht wissen daß die Dinge nur Blendwerk (māyā) sind mit denen verglichen werden, die betribt und verwirrt auf ringgit3) schauen, obwohl sie wissen, daß es ausgeschnittenes Leder ist. Andererseits wird in der Mahavvutpatti 139 unter anderen Bildern fur scheinbare Realitat von denen ich hier mit Rucksicht auf die Gatha nur maya, stapnah riklamustih hervorheben will, auch natarangah genannt. Unter nataranga haben wir uns offenbar mimische Darstellungen jeglicher Art vorzustellen. Man hat also in spatorer Zeit tedenfalls die Vorführungen der natas schlechtim als eine Welt des Scheines angesohen und eine absolute Notwendigkeit ruppgrupgka auf das Schatten spiel zu beziehen, liegt nicht vor4) Zusammenfassend glaube ich sagen zu

<sup>1)</sup> Psalms of the Sisters 2) Hazeu a a O S 9f Jacob a a O S 9

<sup>3)</sup> Im Text steht tringgit das Schreibsehler für ringgit den gewohnlichen Namen für die Figuren des Spieles, sein muß

<sup>1)</sup> Pischel hat auch erwogen, ob rapadakkha, das Mihndapanha 344 und in der I orm lupadakha in der Inschrift der Jogimara Höhle erscheint, ein Name des Schatten spielers sein konne. Aus der Insehrift die ich im übrigen anders beurteile als Pischel (siche Bruchstucke buddlistischer Dramen, S 41f) ist über die Bedeutung des Wortes mehts zu entnehmen, die Stelle aus dem Unindapanha schließt die Bedeutung \*Schattenspieler aus Sie lautet ye pana te maharaya bhilihit vinayaññit rinavalor ida nıdanapathanakusala apattıanapattıgarıkalahukusatektechaatektechavufthanadesananı ygahapatikammaosdrananissdranapatisäranakusalä iinaye päramim galä evariinä kho mahardja bhikkhu bhagarato dhammanagare rupadakkha ti vuccanti. Pischel vertritt die Ansicht, daß die rupadakkhas 'Kopisten', 'Korrektoren' von Handschriften seien, wobei er sich namentlich auf ihr ziemlich unklare Angabe ihr Lexikographen stutzt. daß rüpa soviel wie granthärrin sei Ich glaube, daß eine vollig unbefangene Inter pretation der Stelle, die sich nicht von irgendwichen Rucksichten nuf die etymolo gische Erklarung von rapadakkha leiten laßt, doch zu einem ganz anderen Resultat. führt Die Worte, mit denen die Fahigkeiten der vinayakundigen Mönche in der heiligen Stadt iles Erhabenen beschrieben werden, mussen naturlich einen doppelten Sinn haben, je nachdem sie auf ihese oder die mit ihnen verghehenen rüpadakkhas bezogen werden. Mit Bezug auf die Tatigkeit der Mönche mussen sie nach Maßgabe des Vinaya verstanden werden und es scheint mir, daß die Ausdrucke zum Teil einen vel prignanteren, zum Teil aber auch einen ganz anderen Sinn haben als Pischel annimmt Addinapalhanakusali bedeutet meines I'mehtens nicht 'geschiekt in der Angabe der Grundursache (eines Vergebens gegen die Dieziplin) od r, wie Rhis

können, daß nach den Pischelschen Untersuchungen das Bestehen eines literarischen Schattenspieles in Indien seit der Mitte des 13 Jahrhunderts feststeht, und daß manche Anzeichen dafür sprechen, daß ihm ein volks tumliches Schattenspiel vorangegangen ist, das vielleicht bis in die vorchristliche Zeit zurückseht.\*

Davids in semer Übersetzung annunnt, 'skilled in detecting the source of offences', sondern 'geschickt im Vortrag der Umstände, die zur Aufstellung einer Regel führten (siehe Childers unter midana und verpleiche die Phrase etasmin nudane etasmin pa Largue, z B Cull 1, 25, 1), pur so kommt das pathana zu semem Recht Die folgenden Worte bis atchiecha ubersetzt Pischel zweifellos richtig 'geschiekt (in der Entscheidung daruber, ob) ein Vergehen vorliegt oder nicht, ob (das Vergehen) sehwer oder leicht ist, ob es gesuhnt werden kann oder nicht' Apatti ist der gewohnliche Ausdruck für ein Vergehen gegen die Orden-regeln, leichte und schwere Vergehen werden auch sonst oft unterschieden (z. B. Call. 7, 5, 2 and pattin a pattiti dipenti dipattim and pattiti d lahukam apattim garuka apattiti d garukam apattim lahuka apattiti d). Mit dem Gebrauch von atektecha vergleiche man etwa Cull 7, 5, 5, wo der samahabhedaka atekiccha genannt wird. Die folgenden Worte übersetzt Pischel '(geschickt in der Entscheidung daruber), wie (em Vergehen) wieder gutgemacht, dargelegt, beseitigtgeheilt entfernt, lunausgeschafft, gemildert werden kann' Aus Childers ist zu erselien daß apattuethana die 'Rehabilitierung eines Monches' ist, desana 'Beichte' (vel den Ausdruck apattum desett, z B Cull 4 13 2f . 14, 31f) manaha 'Tadel, Degratherung', patikaning Buße Die letzten drei Ausdrucke haben mit apatti direkt uberhaupt nichts mehr zu tim osergies ist die Wiederaufnahme eines zeit weilig ausgeschlossenen Mönches (vgl. Mahav. 9, 4, 10f.), misegrana die Ausschließung cines Monches (vgl. Mahat 9, 4, 9) patietrana die feierliche Entschuldigung eines Monches ber einem Laien (igl Cull 1 18ff) Daß hier lauter Termini der Kirchen disziplin vorliegen hatto im we-entlichen richtig schon Rhys Davids erkannt. Von den Kopisten soil nidduapathanakusald nach Pischel geschieht im Lesen des Originals' bedeuten im folgenden meint er, branche man in seiner Übersetzung an Stelle von Vergeben mir Feliler zu setzen und an die Stelle von 'gesuhnt (satelsecha) etwa ausgemerzt , so passe alles ganz vorzughen auch auf die Konisten Pischel mill also sateliecha auch von den eigentlichen rupadallhas im übertragenen Sinne verstehen, und das scheint mir seine ganze Erklarung hinfällig zu machen ganz aber schen das ondaß sich weder nidang im Sinne von Original noch irrendemer der aniliren Aisdrucke mit Bezug auf hand-chriftbelie Fehler oder ihre \erbesering nachweisen laßt Lente, the wissen, ob etwas heithar oder unheilbar ist, haben memes Frachtens den Anspruch als Arzte angesthen zu werden. Nun ist es aber iloch gewiß kein 70 fall, daß noch eine ganze Anzahl von anderen Ausdrucken in der Beschreibung der rupadakkhas medizinische Fachausdrucke sind. Bei Curaka und Susruta bedeutet much down P3) guess and lagber schwer have build condended, withing day Problemans (vgl Bower MS II, 45, 389) mgraha das einer Krankheit Finhalt tim, pratikarnan Anwending von Gegenmetteln, Kur, Behandlung (vgl. pratikara und sarirasna pro tikriyā, Mbli 12, 59, 66) pratisārana das Bestreichen oder Betinfin uner Winde usw Das letzte Wort kommt im Sanskrit uberhaupt mir in dieser Bedeutung vor, und die Vermutung hegt nabe, daß sieh die Bedeutung Versöhnung des gekrankten Lasen' uberhaupt aus der Bedeutung 'Bestreichen der Wunde' entwickelt hat Wegen der Verbindung mit pathana muß ferner nidana auch hier der Name irgendemes hterarischen Produktes sem, dann kann es aber nur 'dee Lehre von den Ursachen und dem Wesen der Krankheiten', 'das Lehrbuch der Pathologie' sein. Über die ver Ausdrucke, die ich vorliufig in der medizinischen Literatur meht nachweisen kann(Calcutta 1840) sind es aber nur 613 Strophen<sup>4</sup>) In der Ausgabe von Juvānunda Vidyāsagara (Calcutta 1890) ist anderseits die Zahl auf 779, mit Einschiuß der Strophen am Aktschluß auf 788, angeschwollen Man hat offenbar bestandig neue Strophen eingesehoben, was bei dem lockeren Textusammenhang leicht genug war<sup>2</sup>) Vielleicht ist sogar der ganze Abschnitt uber die Hummelfahrt des Räma in M eine spatere Zutat, er fehlt jedenfalls in der altesten Ausgabe, in der das Stuck mit der Ruckkehr nach Ayodhyā schließt. Und was die Verselnedenheit der Aktzahl betrifft, so ist eine Vermehrung der Akle in D sicherlich von vornheren meht un wahrscheinlicher als eine Zusammenziehung in M, besonders da die Ein teilung in 14 Akte in D mit Rucksicht auf die 14 Welten erfolgt ist, wie die vorletzte Strophe zeigt.

caturdasabhir eranlair bhuranani caturdasa

śri Mahanatakam dhatte kevalam brahma nirmalama)

Wie immer aber auch die Antwort auf die Frage nach dem Alter der beiden Rezensionen lauten mag - daß M nicht etwa auf D beruht, sondern daß beide selbstandige Bearbeitungen desselben alten Originals sind, scheint nur mit volliger Sicherheit aus den Angaben des Textes selbst hervorzu gelien In der Schlußstrophe von D heißt es daß das von Bhoja wieder gehobene Werk von Misra Damodara 'verknipft' sei (sumaterreals Bho senoddhriam tat kramena grathstam Mera Dümodarena) in den Schluß strophen der einzelnen Akte in M wird gesagt, daß das wieder gehobene Werk von Misra Madhusüdana zurechtgemacht sei indem er es 'verknipfte' (pratvuddhrte tehramash | Meśra sre Madhusudanena karenā samdarbhya samkrie) In beiden Rezensionen wird also die Tatiokeit des Redaktors mit dem Ausdruck 'verknupfen' bezeichnet, den wir wohl in erster Linie auf das Ausfullen von Lucken beziehen mussen und da nach den Angaben beider Rezensionen das Stuck von Hanumat verfaßt ist (D racitam Anila putrena. M srila Hanamata viracite), so muß sich jene Tatigkeit auf die selbe alte Dichtung erstreckt haben

Wir können glaube ich, sogar noch weiter gehen und behaupten daß M die bengalische Rezension des Werkes ist, D die Nägari oder westliche

So nach des Herausgebers Zählung bei der aber kleine Ungenausgkeiten unterlaufen

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das gleiche ist ubrigens auch in D geschelten In der Airsgabe Bornbay, Sake 1786 int es 582 Strophen, die dere von Pgesting Cat of the St. US in the Ind Off Labr, S 1633ff, beschriebenen Handschriften von Dinben 538 570 und 011 Strophen, die von Keith, Catalogue of the Sanskart and Prakrit VRS in the Indian Institute Labrary, Orford S 80 beschierbene Handschrift zublik zur 557 Strophen.

<sup>\*)</sup> Auf dio Akteinteilung ist bei dem ganzen Charakter des Werkes überhaupt nicht allzuwel Gewicht zu legen. Die von Tawney Thomas. Cat of two collections of St. MSS. preserved in the Ind Off Labr. S. 36, beschreben Handschrift von W hat 10 Akte, indem hier der letzto Akt geteilt ist. Vullerelit gibt es auch eine Rexen son von Din 15 Akten, der Kommentar des Dalabhadra umfaßt jedenfalls 16 prolation (Ühandarkan, Report on the seurch for St. MSS. 1833—34 S. 353).

Rezension Die Handschriften von D sind, soweit ich es nach den Kata logen feststellen konnte, samtheh in Nägarf geschrieben, die von Eggeling, Cat of the Sk MSS in the Ind Off Libr S 1855, die von Aufrecht a a O S 143 und die von Tawney Thomas, Cat of two coll of Sk MSS S 36, beschriebenen Handschriften von M sind in Bengäll Charakteren, Taylor, Catalogue raisonnée, I, S 476, verzeichnet eine Handschrift von M in Orijā'l Auch die mir bekannten Drucke von M sind alle in Calcutta er schienen, die Ausgaben von D in Bombay'l Dazu kommt, daß Mohana däsa, der Kommentator von D, nach seiner eigenen Angabe aus Mathurā stammte

Auf lokale Verschiedenheit der beiden Rezensionen weisen auch ge wisse Abweichungen in der Legende von den fruberen Schicksalen des Mabanataka In der Schlußstrophe von D wird berichtet, Hanumat habe das Werk verfaßt, dann habe Valnuki es, weil er es fur unsterblich (oder Ambrosia) hielt, ins Meer versenkt, aus dem es spater der weise Konig Bhoja wieder heraufgeholt habe tracitam Anslaputrenātha Vālmskinābdhau nshitam amrtabuddhuā prān Mahānātakam vat | sumatinipats Bhojenoddhr tam tat kramena) Mit diesen Angaben stimmt die etwas ausfuhrlichere Erzahlung überein, die Mohanadasa am Endo seiner Dipika gibt atreyam kathā | purram etena Hanumatā nakharatankair girisilasu vilskhitam | tat tu Vālmīkinā destam i tad etasyātimadhuratiam akarnya Ramāyanapra carabharasankaya Hanuman prarthitas tram etat samudre nidhehili | tatheti tenäbdhau prapitam | tadaratarena Bhojena sumatina jalainanair (\*) uddhr tam ifi Danach grub Hanumat sein Mahanataka mit den Krallen an einem Berg ein Valmiki sah es, und weil er furchtete, daß die Schönheit des Werkes der Verbreitung seines Ramayana binderlich sein konnte, bat er den Hanumat, die Dichtung ins Meer zu versenken. Hanumat tat es Mit Hilfe von Tauchern (9) gelang es spater dem Bhoja das Werk wieder ans Tageslicht zu bringen. In M wird in den Stropben am Aktschluß nur gesagt, daß das Mahānātaka von dem hochberuhmten Hanumat verfaßt und vikramath wieder emporcehoben sei (erda Hanumata viracite ériman. Mahanatake viraśriwuta Ramacandracarste pratwuddhrte wkramash) kramath wird von den Kommentatoren verschieden erklart. Candrasekhara versteht darunter König Vikramäditya und erzablt als eine alte Geschichte 'Einst schrieb Hanumat diese Verse auf einen Felsen und versetzte sie ins Wasser des Meeres Vikramaditya aber brachte sie mit Hilfe von Fischern wieder empor' (purā kila Hanumān prastare slokan imān likhitiā samudravale sthāpstaran | Vikramādityas tu kasvartadvārā tān uddhrtarān | tat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Handschriften von M kommen aber gelegentlich auch im Westen vor, R G Bhandarkar, Report on the search for Sk MSS in the Bombay Presidency 1887—91, S 35, verzeichnet eine aus Gujaraë.

<sup>3)</sup> Siehe oben S 397f Die von Eggeling erwahnte Ausgabe mit Candrasekharas Kommentar (1874) war mir nicht zuganglich

400

sabhāsadā Madhusūdanamisrena te slokāh samdarbhya samkrta iti purā tanī kathets Candrašekharak) Rāmatārana Siromani dem ich diese Angabe entnehme, fugt hinzu daß nach anderen das Werk von Raksasas geraubt und ihnen von irgend iemand mit Gewalt wieder entrissen sei lanue tu grantho 'yam rak asair hrtah | Lenacid vikramair balais tebhua uddhrta its) Vidvāsāgara erklart vikramaih parakramaih pratuuddhate (sic) utkatatām adhrudhe Nun scheint es mir allerdings sicher, daß rikramaih entweder direkt 'durch Vikramaditya' bedeutet oder der Ausdruck doch wenigstens mit Rucksicht auf den Vikramäditya gewahlt ist. In der östlichen Über heferung erscheint also dieser an Stelle des Bhoia Wichtiger aber ist, daß weder die Strophen noch die Kommentare die geringste Andeutung des Neides des Välmiki enthalten der zur Versenkung des Mahanataka ge fuhrt haben soll. Die oben angeführte Eingangsstrophe schließt diesen Zug der Legende sogar völbg aus, denn hier wird ja ausdrucklich gesagt, daß Hanumat das Werk 'nach Anweisung des Välmiki verfaßt habe In dieser Form hat sich die Legende in Bengalen bis in moderne Zeiten er halten W Jones der in Calcutta lebte kann nur die Erzahlung seiner bengalischen Pandits wiedergeben wenn er in der Vorrede zur Sakuntala Works 9 S 367f sagt 'The Indians have a uild story, that the first regular play on the same subject with the Ramayan was composed by They add that he engraved it on a smooth rock which being dissatisfied with his composition he hurled into the sea and that many years after a learned prince ordered expert divers to take impressions of the poem on wax by which means the drama was in great measure restored 1) Die Geschichte vom Neid des Välmiki ist wahrscheinlich immer auf die westliche Sage beschrankt geblieben auch die sudindische Rezen sion des Bhoianrabandha kennt sie offenbar nicht. Hier wird erzählt wie emmal Fischer in einem großen Teich an der Narmada ein Felsstuck mit eingegrabenen Buchstaben finden. Sie bringen es zu Bhoja dem sofort der Gedanke kommt. In der Vorzeit hat der verehrungswurdige Hannmat das herrliche Ramayana verfaßt. Das hat er in diesen Teich werfen lassen, so lautet die Sage (purvam bhagavatā Hanumata šrimad Ramāyanam kriam tad atra hrade praksepitam eti srutam asti, S 70 der Ausgabe von K. P. Parab) Der König laßt dann durch Einreiben von Lack die Schrift verdeutlichen und es wird die zweite Halfte einer Strophe fesbar an deren Erganzung sich der Reihe nach Bhavabhuti, Bhoja und Kalidasa versuchen Des letzteren Erg inzung wird durch weitere Nachprüfung des Steines bestatigt Die Strophe steht in unserem Text in M 9 97 mit Umstellung der beiden Halften in D 14 49, mit Bhavabhūtis Erganzung auch M 5 39 und in allen drei Fassungen in der dem Hanumat zugeschriebenen Dasävatärakhan

<sup>3)</sup> Wie die Ceschichte von der Auffindung und Ergänzung in neuerer Zeit noch weiter ausgesehm icht worden ist inöge man in der Vorrede der Übersetzung von Källkrens B bädur S III nach lesen.

daprasastı 130—132 Im Bhojaprabandha erscheint also die Sage lokalisiert und wie in D von Vikramāditya auf den Bhoja übertragen, aber von dem Neid des Vālmīki ist auch hier nicht die Rede<sup>4</sup>)

Unter den angegebenen Umstanden kann naturlich eine Strophe, die nur in einer der beiden Rezensionen vorkommt, streng genommen auch nur fur diese beweiskraftig sem Da aber ein prinzipieller Unterschied zwischen den beiden Rezensionen nicht besteht, werden wir das, was wir aus der Eingangsstrophe in M fur die Charakterisierung des Dramas ent nehmen können, doch wohl auf das Mahanataka schlechthin ausdehnen durfen Jene Strophe beweist nun zunachst, daß das Stuck, wenn es heutzutage auch als ein Lesedrama, als eine Art dramatischer Anthologie an gesehen zu werden seheint"), ursprunghen doch für die Aufführung bestimmt war, es ist ia von nartalah, von Schauspielern, die Rede Trotzdem sagt der Sprecher raktasm; Ramayanam 'ich werde das Ramayana sprechen oder vortragen' Es ist also nur ein Sprecher da, obwohl eine Auffuhrung vor sich geht, das laßt sich in der Tat doch nur verstehen, wenn wir uns die Auffuhrung nach Art der javamischen und siamesischen Schattenspiele denken Die Strophe zeigt ferner, daß der eigentliche Name des Workes Rāmāyana ist was durch die vorher angefuhrte Stello des Bhojaprabandha best itigt wird Sie führt uns aber, wie ich glaube, noch weiter Die Strophe enthalt die sogenannte prarocana 'Der Verfasser, o Wunder, ist der Affe Hanumat selbst (der das Werk) nach Anweisung des Valmiki (dichteto) (Den Inhalt bildet) das Leben des ruhmreichen Räma, des Raghusprosses Wir, die Schauspieler sind freundlich Das Haus hier ist von einer dichtgedrangten Schar von Kennern gefullt. So gebt euch denn der Freude lun, ihr Klugen! Ich werde das Ramayana vortragen Jedem wird luer der merkwurdige Ausdruck auffallen saumun vanam nartakah Saumun ist eigentlich 'zu Soma in Beziehung stehend und da soma eine Bezeichnung des Mondes 1st, soviel wie 'die Eigenschaften des Mondes habend', daher 'angenchm, mild freundlich' auch 'gluckbringend Aber diese Bedeutungen passen gar nicht literher. Die modernen Kommentatoren erklaren

<sup>9)</sup> Die nordindische Rezenvon des Hiojapsesbandha die O-ter, Die Rezenvonen des Hiojapresbandha S 6, kaum mit Recht die bengelische nennt, stellt die Sache anders dar. Danach bringt ein Seefahrer dem Hioja Wachsaldrucke von Tüdin einer Inschrift, die er auf Steinen an einem Sina Tempel im Ozean gefinden hat. Dir König sigt liner, falls die Ausgabe von Faue (S 120) zwei einseg syt, allerdings auch pärens blagmutt mahatä. Hanumat i trimad Rämdynnen kriam atra medanapstikäydm asin, abr i ilann erkennt er, daß die Inschrift die von Hanumat verfallte Klangdaprässatt sit (latäs en Hanumatirtäm Khandaprässattim archaelbys). Die Gescheidt, wie zus Mentitäga in seinem Prabandhaeuntämman erzahlt, stimmt mit wesenlichen mit der nordindischen Fassung überen, s Oster E 32.

<sup>4)</sup> Kulik-rea Bähädur bemerkt S H "This play is highly approved of for its composition, and very popular among Pandits or learned in in, and generally read by such pupils of their as a real above.

402 De Saublukas

das Wort daher auch gunz anders Vidyasagara bemerkt saumyah sobhanah kudala ili yatat Ramatarana Siromani sagt saumyah abhinayapandilah Geschickt wurde allerdings vorzugheh in den Zusammenhang passen ich brauche nur an den Anfang der prorocana der Ratnavali zu erinnern die in den spateren Lehrbuchern (Dasarupa 3 6 Sahityadurpana 286) als Wusterbeisnel angefuhrt zu werden pfleet

śri Harso nipunah karih parisad apy esa gunagrahini

loke hare ca 1 atsarajacaretam natye ca dal a vayam1)

Es ist aber doch ganz ausgeschlossen daß saumug iemals geschickt be deuten könnte. Nun hest die alteste Ausgabe des Kahkrsna Bahadur gar meht saumva sondern saubhva. Allerdings ist diese Ausgabe durch zahl reiche Druckfehler entstellt in der suddhivattrika vird aber saubhya nicht verbessert obwohl andere Versehen gerade in dieser Strophe berich tigt sind. In der beigegebenen englischen Übersetzung laßt der Heraus geber das Wort emiach fort of which achievements we are the actors Er hat also offenbar nichts damit anzufangen gewußt und es ist von vorn herein anzunehmen daß die übrigen Kommentatoren und Herausgeber in der gleichen Lage waren und daher das ihnen unverstandliche saubhyu durch das graplusch naheliegende saumya ersetzten. Wabrscheinlich haben schon die Handschriftenabschreiber vielfach das gleiche getan, wie z. B. auch Gautamadharmasastra 26 12 das seltene und den Kommentatoren größtenteils unerklarliche sobhya ja in allen Handschriften die Buhler zu Gebote standen zu somyaya verderbt ist<sup>2</sup>) Es ist mir unter den jetzigen Verhaltnissen nicht möglich eine Handschrift von M einzusehen feh halte auch olinedies sai bhya rayam nartakal die Schauspieler sind wir die Saubhvas für die richtige Lesart ich möel te aber doch betonen daß wenn das em Irrtum sem sollte das folgende dadurch nicht beruhrt wird wir wurden dann nur den Namen fur die Leute die das Vahaustaka auf führten verheren

Was ist nun aber ein saibhya? Die Levika kennen das Wort melt in Purusottamadevas Hura id 152 wird aber ein Wort saubhika nber hefert Saubhya und saibhika sind ohne weiteres als verschiedene Sans kritisierungen eines prakritisel ein sobhya verstandhel das melt etwa nur eine theoretisch ersehlossene Form ist sondern wie wir sehen werden tatsvehlich in der Sprache vorkommt Saubhika ist nach Purusottamadeva ein Synonym von auf drajilika. Wie man sich die Vorfuhrungen der Amdrajalika zu denlen hat mögen ein paar Stellen zeigen. Im Prabodha candrodaya (3 144) ruhmit sich ein Kajiahta vor einem Kanpanaka seines Dharma. Hari Hara den altesten der Götter (Brahman) und die übrigen Götter ziehe ich herbei. Ich hemme auch den Gang der Gestirre die am

<sup>1)</sup> Ebenso in i r Prya lars kā und mi tat « mutan i « m Naganan la

<sup>1)</sup> Bill r SBT II S "9" Anm A f las Wort selb t werden wr noch zu

Himmel ihre Bahn ziehen Ich fulle diese Erde samt Bergen und Stadten mit Wasser, und sieh! im Nu trinke ich all dies Wasser dann wieder aus? Der Ksananaka erwidert ihm 'Ich sage es ja, irgendein Aindrajāhka hat deh durch Vorfuhrung von Blendwerk (mään damsia) getauscht', worauf der Kapālika ergrumnt ausruft 'Ha, du Sehandlicher! Schon wieder schmahst du den Paramesvara als Aindrajālika!' Indirekt geht aus den Worten hervor, daß man dergleichen Göttererschemungen und Zauber von den Amdrajalikas zu sehen gewolmt war Die Bestatigung liefert die Schilderung in der Ratnävali Hier tritt im vierten Akt ein Aindrajalika aus Ullayını, Sambarasıddhı mit Namen auf Ein Bundel Pfauenfedern schwingend, erseheint er vor dem König, fordert die Anwesenden auf, Indra, der vom indrajāla, von der Zauberei, seinen Namen führe, und den ehrwurdigen Sambara, der hochberuhmt in der maya sei, zu verehren und fragt dann, was der Konig zu sehen wursche den Mond auf der Erde, einen Berg in der Luft, Feuer im Wasser oder die Nacht am hellen Mittag. durch die Macht der Zauberspruche (mantappahätena) seines Lehrers konne er ihm alles zeigen, was sein Herz begehre. Der König laßt die Väsavadatta kommen und befiehlt dem Aindrajālika mit seinem Zauber zu beginnen Der macht allerlei Gesten (bahundham natuam krija) schwingt wieder seine Pfauenfedern und laßt Hari, Hara Brahman Indra und die ubrigen Götter und eine große Schar tanzender Siddhas, Vidvädharas und Ausaras erscheinen Eine noch großere Probe seiner Kunst gibt er nachher, als er den Brand des Harems zaubert Dieser Brand wird als durchaus wirklich geschildert die Flamme ergreift sogar das Gewand der Ratnavali. Um so größer ist die Überraschung als plotzlieh das Teuer versehwunden ist und alles sich als ein Blendwerk erweist. Was dieser Aindrajalika vorführt. scheint is nun auf den ersten Blick mit einem Drams wie dem Mahanataka gar keine Ahnlichkeit zu haben. Aber wir durfen nicht vergessen, daß alles hier ins Marchenhafte gesteigert ist Ein Gaukelstuck wie der Harems brand durfte auch in Indien außerhalb des Bereiches der Wirkhehleit. liegen, und die ersten Ankundigungen des Amdrajalika werden sogar von den Personen des Stuckes selbst etwas unglaubig aufgenommen, 'er hat den Mund sehr voll genommen', bemerkt der König Etwas anders hegt die Sache aber doch bei der Vorfuhrung der Götter, in der Welt der Götter und Damonen spielt zum größten Teil auch das Mahänätaka, und wenn die Szene der Ratnāvalī auch nur einigermaßen den wirklichen Verhalt nissen entspricht so liegt der Gedanke, daß man solche Erscheinungen von Göttern mit Hilfe von Schattenfiguren mszemerte, am nachsten Wir haben fur die Technik derartiger Vorfuhrungen ein sehr bestimmtes und nuchternes Zeugnis in der chinesisehen Literatur in einer Stelle des Tan sou (11 Jahrhundert) die Hirth, Keleti Szemle, II, S 77f, nach dem Tu schu tsi tsch'öng anfuhrt 'Als die Gemahlin des Kaisers Wu ti von der Dynastie Han (140-86 v Chr.), eine geborene Li, gestorben war, mußte

der Kaiser immer an die Verblichene denken. Da fand sich ein Mann aus Tsi namens Schau wöng der sich aufs (Geister ) Zitieren verstand Er spannte einen von Lampen und Kerzen beleuchteten Vorhang auf, der Kaiser saß hinter einem anderen Vorhang und erblickte das getrene Eben bild seiner Gattin Von da an hat die Nachwelt ihre Schattenspiele er halten') Ein Unterschied besteht allerdings zwischen den Vorfuhrungen des Amdrajālika wie sie in der Ratnāvalī geschildert werden, und der Auf fuhrung des Mahānātaka bei jenen Göttererscheinungen fehlt die drama tische Handlung es fehlt auch ein begleitender Text, wenn man nicht etwa die kurze Erklarung, die der Aindrajanka gibt, als solche ansehen lli zz

Hartharabamhappamuhe dete davems devaraam ca gaanammi siddhariyaharabahusattham ca naccantam !!

Allem was die Ratnavalf bietet, ist nicht erschöpfend, und eine andere Stelle zeigt daß das Programm der Aindrajalikas auch Vorfnhrungen um faßte die jedenfalls der dramatischen Handlung nicht entbehrten Sie findet sich in der Purvamtlinka des Dasakumaracarita Ucchi 5 Da tritt der Amdrajalika Vidyesvara wie ein großer Herr auf, fein gekleidet, mit Juwelen in den Oliren und von einem Diener mit kahlgeschorenem Haupt begleitet Er ist ein Brahmane, der im Land umherzieht, um an den Fursten höfen seine Kunste zu zeigen. An der Spitzt eines großen Gefolges von Gehilfen und Dienern begibt er sich zu dem König von Unaymi Die Vorstellung findet in einem Hof des Palastes statt. Sie beginnt mit einem Konzert Dann laßt der Amdrajalika unter Schwingen der Pfauenfedern die Diener im Kreise herumgehen und steht selbst mit halbgesehlossenen Augen da Da kommen furchtbare giftsprubende Schlangen mit geblahten Hauben hervor aber zahlreiche Geier sturzen sich auf sie, packen sie mit

<sup>1)</sup> Der letzte Sitz erfährt eine Beschrankung durch die folgenden Augaben auf the wir noch zuruckkommen werden. Ich kann Jacob meht ganz beistimmen, wenn er Geschichte des Schattenspiels, S 16 meint, die kunste des behau wong erinnerten mehr an die Hexe von Finlor die Helena I recheinungen im Volksbuch von Doktor Fanst und Verwandles und hitten mit dem Ursprung des chinesischen Schatten spieles nichts zu schaff n. Dis letztere ist richtig, winn man unter Schattenspiel das spitere literarisch. Schattenspiel verstehl. Im ubrigen sehe ich nielt ein warum ihr Angabe uber die Technik jener Geistervorführung falsch sein sollte. Die Toten beschwörung des Weibes von Findor ist etwas wesentlich and res 1 Sam 28 13ff beißt es 'Und der könig sprach zu ihr "Furel te dieh meht, was siehest da ! Und the Wilb sprach zu Saul "Finen Geist sche ich heraufsteigen nus der Fride" Und er sarach zu ihr "Welches ist seine Gestalt" Un I sie spruch "I in niti r Mann steige t berauf angetan mit emem Maniel' Da merkte Saul daß es Sannel war, un i bückte sich mit ilem Antlitz zur Erk un I neigte sieh. Nun folgt das Cesprach zwischen Saul und Samuel Die Erzahlung sehrint mir keinen Zueifel ilariber zu lassen daß Saul selb-t den Samuel gar mel t Lörperich erbiekt. Auch die Hel na i rschemung hat wenigstens in d r Form we see in der ersten Ausgabe des Volksbuches von Dr Faust (1587) erzahlt wird mit der Friehemung der geborenen I i gar keine Alinhehke !

den Sehnabeln und entfuhren sie in die Lufte Darauf, heißt es, führte der Brahmane die Zerreißung des Damonenfursten Hiranyakaspu durch Narasimha auf (lato 'grajanmā Narasimhasya Hiranyakaspor dastyestarasya ridāranam abkiniya) Der König ist aufs höchste verwundert. Da sagt ihm der Andtajāhka, er solle zum Schinß noch etwas Gluckverheißendes sehen, er wolle ihm die Hoehzeit seiner Tochter mit einem trefflichen Prinzen zeigen. Der König willigt ein, aber die Vorfuhrung, die nun stattfindet, hat gar nichts Zauberhaftes mehr. Was der König und die Hof gesollschaft als Spiel zu sehen glauben, ist im Wahrheit Ernst, der Schutz ling des Aindrajālika und die Prinzesvin, die vorher in den Plan eingeweiht sind, werden wirklich miteinander vermildt.

Die Durbietungen des Amdrajalika sind hier also ganz alinheh wie in der Ratnavali In beiden Fallen führt er mythologische Stoffe vor, dort laßt er die Götter erschemen, hier zeigt er den Kampf der Suparnas und Nagas und die Tötung des Hiranyakasipu Insbesondere die letztere ist aber wieder dem Gegenstand des Mahanataka ganz ahnlich, ob Rama, dio siebente Inkarnation Visnus, den Damon Ravana erschlagt oder Narasimha die vierte Inkarnation Visnus, den Dimon Hiranyakasipu bleibt sich wirklich ziemlich gleich. Viel starker als in der Ratnävali ist aber hier der dramatische Charakter der Vorfuhrungen gekennzeichnet. Wenn wir den Satz über die Aufführung der Tötung des Hiranyakasipu aus dem Zu sammenhang herrusgerissen vor uns hatten, wurde kein Mensch bezweifeln, daß hier von der Auffuhrung eines Dramas die Rede sei. In dei Padadipika wird abhining direkt durch darsayılın bhümilüdigrahanena erklart. Auch das, was die eigentliche Auffuhrung einleitet, hat eine unverkennbare Ahnlichkeit mit dem pariaranga des Dramas, wie er in Bharatas Natya sastra 5 6ff geschildert wird Wie die Diener des Amdrajalika Schlaginstrumente spielen und Sangerinnen Lieder vortragen um die Zuschauer ın Stimmung zu versetzen (parijanaladyamanesu radyesu nadatsu gavalisu madakalakokilāmañyıladhranısu samadhikarāgarañytasāmānkamanovritusu). so beginnt auch der pürvaranga mit dem pratyāhara, worunter nach Cai tanyacandrodaya, S 50f, Trommelwirbel, Handellatschen usw (mrdan-gatalädidhianih) zu verstehen ist¹), und schließt einen Gesangsvortrag, aitala. ein Auch der merkwurdige Kreislauf des Gefolges des Aindra ıālika (narıvāram parurtam²) bhrāmayan) hat vielleicht eine Parallele in dem parivariana des puriaranga das nach dem gitaka erfolgt und den Zwech hat, die Weltenhuter zu verehren, Bhar 5, 24

yasmac ca lokapālānām parvertya caturdisam | vandanāns prakurvants tasmāc ca parvartanam ||

Die nahe Beziehung der Kunst des Aindrajahka zum Drama tritt aber besonders noch in dem Betwort bervor, das ihm gegoben wird rasabhā

<sup>1)</sup> Vgl Lévi, Theatre indien, S 376f

<sup>2)</sup> Padadınıka parırıtam mandalakaram

406 Die Saubhikas

varitiaaticaturah'i) Unter den rasas und bhāras, die der Aindraiālika kennt, können selbstverstandlich nur die acht oder neun Grundstimmungen und die primaren und sekundaren Affekte verstanden werden, die in der Poetik und insbesondere in der Lehre vom Drama eine so große Rolle spielen. Es liegt nahe, das unmittelbar darauf folgende riti auf die drei oder mehr Stilarten zu beziehen, die die Poetik unterscheidet. Ware das sicher, so wurde damit bewiesen sein, daß die Aufführung des Aindrajähka von Worten begleitet war, denn in diesem Sinne kann riti naturlich nur auf das gesprochene Wort geben. Unmöglich ist es aber nicht, ritt hier in der allgemeinen Bedeutung 'Art und Weise' zu fassen wie es in der Padadi pika geschieht vitiggiana indravilanduantargalah. So nahe nun aber auch die Vorfuhrungen des Aindrajalika dem Drama stellen mögen, gewöhn liche Dramen können es doch nicht gewesen sein, sonst könnte der Kunstler eben nicht als Aindrajalika bezeichnet werden mit einem Namen der dem Schauspieler oder Schauspieldirektor memals beigelegt wird. So werden wir auch hier wieder auf das Schattenspiel, das auch in seiner Wirkung dem Zauber am nachsten kommt, als das Wahrscheinlichste geführt Jedenfalls wurde es, wenn saubhika der Schattensmeler ware, ganz ver standlich sein wie Purusottamadeva dazu kommen konnte, es durch andrajālska zu erklaren. Daß die beiden Wörter sich genan decken ist garnicht zu erwarten und offenbar ist gindraigliche der umfassendere Aus druck

In der gesamten klassischen und nachklassischen Literatur vermag ich zur Zeit saubhya oder saubhika sonst nicht nachzuweisen, erst wenn wir in die altere Literatur zuruckgehen werden die Belege haufiger Ea ist naturlich vollkommen sicher, daß saubhika mit saubhika, sobhika oder sobhanika2) identisch ist das in einer beruhmten und oft besprochenen Stelle des Mahabhasja in den Schlußbemerkungen Patanjalis zu Pan 3, 1, 26 erscheint Zum Verstandnis der Stelle sind ein paar Vorbemerkungen nötig. Nach Värtt 6 äkkunnät krias tad acasta iti kriluk prakris pratuapatish praktivac ca karakam soll das Kausativsuffix nic an ein auf Krtsuffix endigendes alhyana gefugt worden im Sinn von 'er erzahlt das'2) Was ālhyāna hier bedeutet, wird uns in Vartt 7, ālhyānāc ca gratisedhah, und in den Bemerkungen Patañjalis dazu ausemandergesetzt Es ist nicht das Wort alhyana gemeint sondern der Titel einer Erzahlung und uberhaupt die Erzahlung einer Begebenheit Man sagt also Aamsam ghatayatı, Balım bandhayatı, rajanam agamayatı im Sinne von 'er erz'ihlt die Tötung des Kamsa die Bindung des Bali die Ankunft des Königs (Kamsaradham ācaste, Balibandham ācaste, rājāgamanam ācaste)', dagegen

Lesart rasabhāvagituritīgati , das Bichtige i t vielleicht rasabhāvaritīgiticā turah
 Über die Formen siehe unieu 8 407 Anni 3

<sup>2)</sup> Die weiteren auf die Bildung der 1 orm bezuglichen Vorschriften übergehe ich da a e für unsere Frage belangtes sind.

ca Balım bandhayantıtı | cıtresu Latham | cıtrev apy udgürnü nıpatıtas ca prahürü drsyante | Kamsalarsanyas ca ') | granthıkev katham yatta sabdagadumütram ') laksyate | te 'pn hı tevüm utpatısprabhty ü rınüsüd rddhir ') vyöcak sünüh sato buddhavısayün prahüsüyantı | dlas ca sato vyümsön hı drsyante') | kecit Kamsabhaktü bhavantı kecid | üsudevabhaktüh | var nänyatıvın khalı apı pusyantı | kecid raktamukhü bhavantı kecit külamı khih |

Nach Weber, Ind Stud 13, 488ff, ist der Inhalt dieser Diskussion Nun, auch da passe das Pracens Wieco Zunachat stellen die soge nannten saubhlitäs die Tötung des Kamsa und de Bindung des Ball leib haftig dar Sodann seien die drohenden Stellungen und die gefallenen Schlage des Kamsa und des Krant, also der Kampf der beiden auch in Bildern zu sehen Endheh aber winden diese Geschichten auch von den Erzahlern (granthike) wie lebendig vorgefuhrt, wenn es sich bei ihnen auch nur um das Verknupfen von Worten handele, denn midem sie die Empfindungen derselben (Plurall) von der Geburt bis zum Tode vor fuhren, stellen sie wirkhelt seiende Empfindungen der, und daher er sehemen sie denn sogar faktisch verschiedenartig, die einen als Anlunger des Kamsy die anderen als die des Väsudeva, ja, sie tragen auch verschie dene Farben, die einen treten mit schwarzen, die anderen mit roten Gesichtern dabei auf.

Webers Auffassung dieser Stelle ist für alle spateren im wesentlichen und Granthikas sagen laßt, in nannugfacher Weise für die Gaschichte der epischen Überheforung und insbesondere für die Geschichte der epischen Überheforung und insbesondere für die Geschichte des indischen Dramas verwertet. Neuerdings hat Kerth die Angaben des Mahählägas sogar benutzt, um die von Fernell aufgestellten Theorem uber die Ent

wohl glaube ich daß die von Patofijuli gebrauchte Form śniubhilā war wie die beden Sarada Handschriften die Negari Handschrifte L. melt Verbesserung und Knijata leen. Auch die Le-art der Nagari Handschriften in Di böhila ward auf śni bhilā zuruckgeben. Kielhorn führt ferner an g śnimota śnibhilā, B śnimota śnibhilā Dieses śnimota vermag ich nicht zu reklaren.

<sup>3)</sup> So the Surada Handschrilten und ursprungheh A, a ursprungheh Kamsarar eangad ta, D Kowaskirrengad en G und Aa nach Anderung Kaussarya I dsuderasya ea, F Komsarya ea Disuderasya ea B Kamsarya ea Krenasya en Dio Padamahjari sagt eidh Kamsakkirenya (oder kurinya) onyarah agam akirsa agam akirsa in damahan eangam akirsa disuderasya ea Krenasya en Dio Padamahjari sagt eidh Kamsakkirenya (oder kurinya) onyarah awam akirsa in damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en damahan en

<sup>1)</sup> Über die Lesarten s unten S 418

<sup>3)</sup> I heet talaeudd\(A)Ir, g B taleudd\(A)Ir the Ausgabe des Nagophhatta buddhir Daß das nur ein Fehler f\(B)r epiddit ist zeigt Nagophhattas Frkl\(B)rung des Wortes durch asburgdus, vgl auch Haradatta te 'py utpotteproblity \(B) emiddit Kameddis per gomit.

<sup>9)</sup> G 19 Imérail lu drégate die Sara la Handvehriften vyämiérail lu drégante, a 19 imérail lu drégante Năspojibiuția vyamiérail ca (oder vyämiérai ca) (drégante) la llamdatta sagt au eve vydiriulé ca obaranti | nanăpalesaninderayo 19 drégante) felu pluib, daß kielhorn lier unnotig von der besten Handvehrift G alse weihen ist.

stehung des griechischen Dramas teils zu stutzen, teils weiter auszubauen 1) Nach Keith treten die beiden wesentlichen Elemente des Dramas hier nebenemander zutage die Saubhikas stellen die Totung des Kamsa und die Bindung des Bali durch Handlung auf der Bühne dar, die Granthikas drucken die Empfindungen jener Personen durch Worte aus So zeigt die Stelle wahrscheinlich, wie der Dithyrambos ein selbstandiges Begleitstuck der Handlung des rituellen Drames war, das sich allmahlich zum wirk hehen Drama dadurch entwickelte, daß Handlung und Rede veremigt wurden, die hier noch gesondert als Ausdrucksmittel des Kampfes des Kanisa und Krsna erscheinen Das Ritual, aus dein sich die griechische Tragodie entwickelte, war aber ein von Leuten, die das dunkle Ziegenfell des Dionysos trugen, aufgeführtes Passionsspiel, bei dem ieniand, wahr scheinlich die Verkörnerung des Winters oder des Frühlungsgottes, getatet wurde Je nach dem Ausgang entwickelte sich daraus die griechische Tra gödie und die Komödie Den Beweis für den Zusammenhang des Kampfes zwischen Sommer und Winter mit dem Dionysos Mythus hefert die Sage von dem Kampf zwischen dem Böotier Xantlios und dem Neleiden Me lanthos, hier bleibt durch eine List des Dionysos Melanaigis Melanthos, der 'Schwarze', Sieger über Xanthos, den 'Blonden Außerdem gibt es im nordlichen Thrazien noch heute ein Volksfest bei dem ein Mann in Ziegenfelle gehullt als Konig begrußt wird, Samen über die Menge aus streut und schließlich ins Wasser geworfen wird. In einer anderen Gegend von Thrazien verkleiden sich Manner in Ziegenfelle, einer von ihnen wird getötet und von seinem Weibe beklagt. Dionysos als Trager des Ziegenfelles ist aber ein Vegetationsdumon, der sieh von Zeit zu Zeit in der Ziege in karmert Die Stelle des Mahabhasya tritt für die Richtigkeit dieser Theorie nach Keith insofern ein, als sie zeigt daß das indische Drama ganz den selben Ursprung hatte Krsna Våsudeva ist ursprungheli gerade so gut ein Vegetationsdamon wie Dionysos Die Tötung Kamsas durch Krsna ist nichts weiter als die neuere Form des Kampfes zwischen Winter und Fruh ling oder Sommer, der uns in vedischer Zeit in der Mahavrata Zeremonie entgegentritt, wo ein Sadra und ein Vaisya um ein rundes weißes Feil, das Symbol der Sonne, kampfen Wie hier der weiße Vaisva über den schwarzen Sudra siegt, so siegt auch Krsna über den Kamsa, d h 'red man slavs black man' Es wird ja gesagt, daß sich die Granthikas in zwei Parteien teilten, die einen, die Anhanger des Kamsa, farbten sich das Gesicht schwarz, die anderen, die Anhunger des Vasudeva, malten sich rot So endet das indische Spiel anders als in Griechenland, mit dem Sieg des hehten Gottes, und daraus erklart sich auch, warum nach den Regeln der andischen Dramatik ein Stuck nicht mit dem Tod des Holden enden darf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) The Child Kryon, JRAS 1998, S 169H, The Origin of the Indian Drama, ZDVIG 64 S 534f7, The Vedie Åkhjäna and the Indian Drama, JRAS 1911, S 979Hf, The Origin of Trogedy and the Åkhjana, JRAS 1912, S 411ff

Ich hoffe, daß es mir gelungen ist, die Ausführungen Keitlis in ihren wesentlichen Punkten richtig wiederzugeben. Unklarlieiten im Ausdruck und zum Teil sogar Widerspruche machen das nicht ganz leicht. So schreibt Keith z B ZDMG 64, S 535f , JRAS 1911, S 1008, den Saublukas offenbar Handlung allein zu1), JRAS 1912, S 423, Anm 1 wird es aber wieder als möglich hingestellt, daß die Saubhikas Handlung und Worte gebrauchten") also schon das auffuhrten, was Keith ein wirkliches Drams nennt Inwiefern dann die Angaben über die Sublikas etwas für die Entstehung des Dramas beweisen können, bleibt mir unverstandlich Ich halte es im ubrigen fur uberflussig, auf die Theorien Keiths im einzelnen einzugehen, da sie, wie ich zu zeigen hoffe, wenigstens soweit es sich um das indische Drama handelt, auf einem völligen Mißverstehen der Maha bhāsya Stelle beruhen2) Vielleicht wurden Keith selbst einige Zweifel an der Richtigkeit seiner Behauptungen gekommen sein, wenn er den Versuch gemacht hatte die Stelle einmal im Zusammenhang zu übersetzen Das ware um so wunschenswerter gewesen, als er sieli in seinen Aufsatzen auch an Leser wendet, die des Sanskrits nicht kundig sind Zum mindesten hatte man aber doch verlangen konnen, daß er die Stelle, aus der er so weitgehende Folgerungen zieht, seinen Auseinandersetzungen in der Form zugrunde legen wurde, wie sie die kritische Ausgabe von Kielhorn bietet Daß Keith diese Ausgabe gar nicht aufgeschlagen hat, daß er inberhaupt nur Webers Auszug aus der fehlerhaften Benares Ausgabe und Webers Paraphrase benutzt hat, zeigt sich auf Schritt und Tritt\*) Dis aber wird von allem anderen abgeschen für Keitli eine reiche Quelle von Fehlern So gibt die vollkommen sinnlose Lesart buddhir eyacal-sanah zu der Über

<sup>1)</sup> Now the earliest certain notice which is preserved of the Indian drama of the performance of two plays a uniferent ways either by Saubhikas who actually performed the action of the play on the stage, or by Granithkas who by words expressed the sentiments of the personages affected. This passage is of conclusive importance. It displays all the essential elements of drama and by side. Indial the essential elements schemen nor die bedeen, Handlang und Rede, gement as sen denn das ritudio Drama gradually developed into real drama by the union of action and of speech, here shown separately employed as means of expressing the action of the context of Kanps and Kruga' (7DMG) 1 into Malabilays, where we are told how the slaying of Kanpsa by Krgua could be in presented either in actual action or by mere words (RIAAS)

<sup>1)</sup> It does not definitely appear whether the said i kas actually acted and spoke their parts.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Nur das sei iner bemerkt, daß die Irklitung d r Rigel über den glucklichen. Ausgang des Dramas auf jeden I all falsch ist 'So kann meht auf regendweiche alte Tradition zurneksgehen, da sie das vorklassesel v Drama noch ger nicht kennt. In Bhavas Urubhanga stirbt Duryodhana, d r Hell des Mückes um Selduß auf der

<sup>\*)</sup> Sieho imbesondere JRAS 1912, S 418 Ann 7, wa sogar atal ca wieder erschent, das crst von Weber f

ßischheh f

ür atil en wie auch die Benares Ausgabe lest eingesetzt ist.

setzung Aniaß 'reciters who represent the feelings1) of either side' (JRAS 1912. S 418), wodurch der Anschein einer Abnhichkeit mit dem Dithyrambos erweckt wird, die in Wahrheit gar nicht besteht. Die Kielhornsche Ausgabe liest ferner am Sehluß mit samtlichen Handsehriften kerid raktamulhā bharants kecid kālamulhāh, die Benares Ausgabe hat raktamulhāh und kālamukhāh vertauseht. Nur dadurch wird es aber Keith mögheli, die Lente mit sehwarzem Gesicht auf die Anliunger des Kamsa, die mit rotem Gesicht auf die Anhanger des Krena zu beziehen. Aus dem richtigen Text könnte er höchstens folgern, daß die Anhanger des Kainsa rot, die An hanger des Krsna selwarz gewesen seien. Nun bin ich allerdings überzeugt. daß ein schwarzer Vegetationsdamon Krana Keith an und für sieh keine Schwierigkeiten bereiten wurde, in der reichen Schar der Vegetations damonen, mit denen uns die moderne Mythologie begliekt, bietet in Dionysos Melanaigis eine selione Parallele, aber zu den Tatsachen der Ma häyrnta Zeremonie seheint imr dieser sehwarze Veretationsdamon nicht ganz zu passen

Versuehen wir nun einmal - was bisher niemand gefan zu haben scheint - uns klar zu machen, was die Maliabliasya Stelle wirklich besagt Weber unr der Ansicht daß es sieh bei den Vorführungen der Saublikas um eine Art rolier Mysterien handle, in denen 'der den Kamsa resp Bilt representationed Schauspieler wirklieh leibliaftig (malvaksam) getötet resp gebinden wirde. Darin ist ihm wolil niemand gefolgt in der Tat legt Weber lijer in pratyak a einen Sinn, der ihm ganz gewiß nicht zukommt Allo aber selieinen darüber einig zu sein, daß die Saublijkas Seliausnieler waren, die die Tötung des Kainsa und die Bindung des Balt darstellten Gegen diese Anffassing miß schon das Bedenken erregen daß Patañiali diese Leute mit einem Wort bezeichnet das spater jedenlatis für den gewohnlichen Schausmeler nicht ublich ist. Der Ausdruck pratyaksam Kamsam ghātayanti, pratyaksam Bahm bandhayanti sehhefit aber die Dentung der Sanblukas als Schauspieler gerndezu nus. Ein Patağınlı ist oft knapp in seiner Redeuere aber immer haarscharf. Wenn er gesagt hat Kameam phalapais bedeute Kamearadham acaste, er erzahit die Totung des Kamsa', so ist es einfach unmöglich, daß dieser Ausdruck, auf die Saublukas angewendet, plotzheh bedeuten konnte 'sie stellen die Totung des Kainsa als Schauspieler dar'. Der Satz über die Saublikas kann nur besagen 'Was zunachst diese sogenannten Saublikas betrifft, so erzahlen sie die Tötung eines vor Augen stehenden Kamsa und die Fesselung eines vor Augen stehenden Balt? Stehen Kamsa und Balt und ebenso naturhelt the Feind Väsudeva, vor Augen, so sind sie in der Gegenwart vorhanden. und daher ist das Praseus am Platz Die Saublukas sind also Leute, die Geschichten wie die Tötung des Kamen und die Fesselung des Bah zur Frinterung gewisser vor den Augen der Zuschnuer sich abspielender

<sup>1)</sup> Weber 'I mpfindungen' Naturbeh kann budDe das gar meht beduten

Handlungen vortragen Diese allein auf Grund des Textes gewonnene Definition pußt genau auf die Schattenspieler, auf die wir vorher geführt wurden Auch die Stoffe, die die Saublinkas nach dem Mahabhasya be handelten, gehören durchaus demselben Kreise an wie die des Mahanataka, der chāvānātakas und der Vorfuhrungen der Amdrajālikas Daß die Vor truge der Saublikas literarische Form hatten, macht ihre Zusammen stellung mit den Grantlijkas, die sicherlich Rezitatoren epischer Gedichte waren, wahrscheinlich Der ganze Zusammenhang weist darauf hin daß in dieser Hinsicht zwischen Sanbhikas und Granthil as kein Unterschied bestand Auch hier bietet wiederum die Geschichte des Schattenspieles in China eine Parallele Die oben S 403f zitierte Stelle aus dem Tan sou fahrt nach dem Bericht über die Erfindung des Schattensmeles unter Wu ti fort. 'Allein in der auf Wir ti folgenden Zeit hat man nichts darüber gehört Erst zur Zeit des Kaisers Jön tsung von der Dynastic Sung (1023-1065) fanden sich unter den Marktleuten Erzahler (Rhansoden) der Geschichte der drei Staaten die ihren lustorischen Schilderungen im Stil iener Zeit geschmuckte Schattenfiguren hinzufugten. Das ist der Anfang der bis auf unsere Tage erhaltenen Bilder der Kampfer der drei Staaten Schu, Wei und Wn '

Den endgultigen Beweis daß die Saubhikas Schattenspiele zeigten, vermag freilich auch das Mahābhasya nicht zu erbringen, da es über die Technik der Darstellung mehts aussagt. Die Erklarungen der Kommen tatoren die allerdings um mehr denn ein Jahrtausend junger sind als Patamalı, fuhren sogar anf etwas anderes Kanyata sagt saubhika its Kamsadyanukurinam natanam vyakhyanopadhyayah ! Kamsanukuri natah samanlash Kamsabuddhua arhitah Kamsa Bhasue erval sitah Dieselbe Erklarung steht in der Padamanjari Lévi Theatre indien, S 315, über setzt Kaivatas Erklarung 'On appelle caublikas les maitres qui apprennent la facon de reciter aux acteurs qui representent Kamsa, etc. Allein das kann nicht richtig sein. Es ist im Mahabhasya doch auf jeden Fall von irgendwelchen Vortrigen und Vorführungen die Rede, aber nicht von Unterrichtsstunden fur Theaterschuler Vyakhvana kann auch gar nicht 'unterrichten' bedeuten, ca ist me etwas anderes als 'erklaren' Die Sau blukas sind nach den Kommentatoren also Leute die die Schausmeler, die den Kamsa usw darstellen, erkliren. Das ist derselbe Ausdruck, den der Siamese von dem Spreeher beim Schattenspiel gebraucht1) Soweit be staturen also die Kommentatoren durchaus das Ergebnis zu dem wir durch die Prufung des Textes selbst gelangt sind. Allein sie nennen die

v) Bastian, Reven in Saam S 504. Auch gibt es funf Missikanten und zwei Personen ihe die Biller erkluren. Wenn Mobanadian zu Mahan I 5 bernerkt iddinin kahlygondigu vijklagdrig dinanah, hölkedrigtigmen meditranti, so gibt vijölkijält allerdings meht saf den Sprecher, son lern den Bedaktor des Werker Aufrecht, Cat ced man Ribl Bedl Will 142, hat die Worte milkeerstanden.

Spieler natas Es ist vielleicht nicht ausgeschlossen daß damit auch die Figuren des Schattenspieles bezeichnet sein könnten, aber eher laßt doch der Ausdruck auf menschliche Spieler schließen, die aber naturlich, wie aus dem Zusammenhang hervorgeht, dann nur stumme Spieler sein könnten Solche Spiele besitzen die Javaner in ihrem Wayang topeng und Wayang wong, bei dem ersteren treten Menschen in Masken, bei dem letzteren Menschen ohne Masken an Stelle der sonst ubliehen Lederfiguren des Schattenspieles auf (Juynboll, Intern Archiv für Ethnogr XIII, S 5) Ebenso sind in den siamesischen Maskenspielen, deren Stoff stets dem Rāmāyana entnommen ist, die Schauspieler stumm (Bastian Reisen in Siam S 503) In Indian ist die von Sourindro Moliun Tagore. The cight principal Rasas of the Hindus, S 21 beschriebene murti etwas Abuliebes Dabei werden beruhmte Persönlichkeiten vorgestellt und von einem sütra dhara 'erklart' Die Spieler sind vollkommen stumm und gebrauchen auch keine Gesten Es sind also lebende Bilder mit Erklarung Die Darsteller solcher shāmkis, wie die moderne Bezeichnung lautet kommen nach Tagore besonders von Bombay und Mathura Noch naher steht den javanischen und stamesischen Spielen was einzelne der Patuas des westlichen Bengalen bieten Sie stellen nach Tagore, S 14 eine Reihe von historischen oder mythologischen Personlichkeiten und Ereignissen pantomimisch dar mit einer fortlaufenden Erklarung in Versen und mit oder ohne Musikbe gleitung 1) Es ist gewiß möglich daß die Kommentatoren an derartige Vorstellungen gedacht haben fraglich bleibt es aber, ob sie damit auch fur Patanialis Zeit das Richtige treffen. Die weiteren Ausfuhrungen im Ma hābhasya schemen mir wiederum dafur zu sprechen daß die Saubhikas leblose Figuren bei ihren Vorfuhrungen benutzten

Die zweite Frage in der Diskussion lautet eitrem katham Weber denkt dabei offenbar an Maler die die Tötung des Kamsa uns bildlich darstellen Ich habe demgegenüber sehon oben darvuf inigewiesen daß Kamsam ghätayats mehts anderes heißen kann als 'er erzahlt die Tötung des Kamsa' Die Worte eitrest katham können danach nur bedeuten 'Inwiefern (ist das Prasens in Kamsam ghätayat) richtig, wenn die Ge selnichte der Tötung des Kamsa) vor Bildern (erzahlt wird)? Die Antwort lautet 'Auch in den Bildern seht man das Ausholen zum Sehlage und das Niedersansen der Hiebe und das Schletfen des Kamsa') put auderen

<sup>1)</sup> Man könnte auch darau denken, daß kanyaţa Schattenspiek im Augi hatte, bei denen die Schatten durch wirkhele Menschen here orgerifen wurden. So beliebt albri iliese Art des Schattenspieles bei ims bas auf den heutgen Tog auch ist, so schemist doch im Orient unbekannt zu sem Jacob, Geschiehte des Schattenspieles 1400f, wiest nach, daß sie wahrscheinhelt aus Spanica istammi 1707 nach Paris kain und von da 1784 durch den Perizen Georg von Meiningen in Weimar eingeführt wurde.

<sup>9)</sup> I me wörtliche Übersetzung von abgurna mpatatis en prahärih ist im Deut schen meht möglich. Ob Kamsakargan pas en die nichtige Lesart ist, ist nur zweifell aft, ebenso die Übersetzung (gel oben 8 40% Anm.).

Worten auch da sind Kamsa und Väsudeva gegenwartig Auch Haradatta ın der Padamanıarı bezieht die Stelle naturlich auf Leute, die ein Bild 'erklaren' Diese Erklarung besteht nach ihm in solchen Worten wic 'hier ist der Palast von Mathura, hier ist Kamsa, hier ist der verehrungs wurdige Vasudeva eingetreten' usw ye 'pi citram vyācaksate 'yam Mathu ramusādo1\ 'yam Kamso 'yam bhaqaran Vasudevah vravista etāh Kamsakarsinuo ramaia eta udaŭrna ninatitas ca prahara avam hatah Kamso 'vam ākrsta 11s te 'm estragatam Kamsum tūdršenasva Vāsudevena ghatayanti citre 'm hi tadbuddhir cra nasuatām, und merkwurdigerweise fugt er hinzu etena cutralekhakā vuākhuātāh 'damit sind die Maler erklart worden' Da nach sagt auch Nagoubhatta2) evam ea cutralekhakā aps cutrasikam Kamsam tadrienana Krenena ahatawantutu arthah Wenn Haradatta und Nago ubhatta wie es den Anschein hat den Ausdruck Kamsam ghätayati hier von einem Maler verstehen wollen, der gelegentlich einmal ein Bild, in dem er die Tötung des Kamsa dargestellt hat, erklart, so befinden sie sich meines Erachtens im Irrtum Mir scheint es völlig klar, daß luer Leute gemeint sein mussen die den Vortrag von Geschichten, wie die Tötung des hamsa als Profession betrieben wie die Saublikas und Grantlikas. mit dem Unterschied, daß sie dazu Bilder zeigten. Man könnte dabei zu nachst en die Mankhas denken die Kalmasütra 100 in einer Liste von allerlei fahrendem Volk erwahnt werden und nach dem Kommentar Bettler waren die mit Bildern in der Hand herumzogen und auch Guuriputrakas hießen (mankhas citraphalakahasta bhikukā Gauriputraka iti prasiddhāh) Bha cavati 15, 1 wird berichtet daß der Vater des Gosala Mankhaliputta ein Mankha cowesen ser und daß Gosala selbst zun ichst das Gewerbe eines Manklia ausgeubt habe, der Kommentar erklart auch hier manklia als cutraphalakaryagrakarabhuksurséesa') In der Verkleidung eines solchen Manklia tritt offenbar auch der Smon im ersten Akt des Mudräräksasa auf'i Er benutzt, um sich Zutritt in die Hauser zu verschaffen ein vama pala, das er unter Absingung von Liedern zeigt (11, 3 jära edam geham parisia jamavadam damsaamlo gidäim gäämi. 17, 6 tado paraaharapparese parassa asankaniena imina jamaiadena hindamano aya maniarasetthicanda nadásasa geham parettho mhi tahim ca jamaradam pasária paúlto mhi gái

<sup>1)</sup> Dr Text in der Ausgabe der Bibl In l Wall uraprasado

<sup>2)</sup> Laiyata bemerkt nichts zu der Stelle

<sup>7)</sup> Hoernie Uwasgadasdo II, S 108 App S 1 Ob die Tradition richtig ist oder neith kommt hier naturieh nicht in Betrieht Der Versuch mankla zur briktrung von Markladpuda zu benutzen ist zeit aufälte habeihemen die Markhadpuda imzweifelhaft sanskr Uaskarpudra Angebörger des Orleins die Stabtrager, ist Wie aber Charpenter Jikks 1913 S C71 behaupten kann dab maakla garken wirkliches Wort, sondern eine Erfindung sei ist mit unverständlich. Mankla wird auch im Kommentar zu Hernasan im Abb 795 erwal at.

<sup>4)</sup> Den Hanvers auf diese und die nachber angefehrte Stelle aus dem Bălam mayana verdanke ich Konow

die Leng Nang wahlt der Spieler von Tellen (Nang) eine Ochsenhaut möglichst brut und groß um sie einem Maler (Xang Khien) zu übergeben der darauf die Emsoden des Ramayana zeichnet mit den Figuren des Herrn Ram des Herrn Laksaman der Frau Sida der Soldaten in des Herrn Ram Affenheer, dann die Figur des Ungeheuers Thossakan genannt die der Dame Monthol Fran ienes Thossakan und ferner die Rauber, die Fran Sida von der Seite des Herrn Ram entfuhren Nachdem alles dieses hubsch aufgezeichnet ist, wird es nusgenrickelt, so daß das Fell nach den Umrissen der aufgezeichneten Linien durchlöchert ist. Wenn du dieses Fell bei Tageslicht betrachten solltest so wurdest du nichts klar und deut heh darauf sehen, aber her Nacht laftt der Schem des Feuers das Ganze Wenn der Eigentumer irgendwo hinberufen wird so hervortreten nummt er ein weißes Tuch mit sieh 8 Sok (8 Ellen) breit und 4 Va (16 Ellen) lang das er schrag geneigt aufhangt und es das Cho Nang (Schatten des Felles) nennt Dann wird ein Feuer angezundet und die Flamme tuchtig genahrt um durch ihren Schein das Ganze aufzuhellen und die Trans parentenbilder zu illuminieren. Man postiert darauf die nötigen Leute um das Fell hin und her zu bewegen zum wenigsten 9 oder 10 aber auch 20 und mehr Wenn das Fell hervorgebracht wird so fassen es die Ge hulfen an dem hölzernen Gestell und bewegen es vor dem Cho Nang lun und her so daß das durchscheinende Feuer die Bilder darauf abnuft Fur diese transparenten Felle werden nur Szenen aus dem Epos Ramakhien verwendet andere Subjekte nber nicht (Bastian Reisen in Siam, S "04)

Im Vahabhaya wird dann weiter die Frage gestellt. Inwiefern (ist das Prasens in Kamsam ghätiguits richtig) wenn es sieh um Granthikas handelt bei denen doch um dabdagdad beobachtet wirdt. Das Wort granthika bedeutet nach den Levikographen darrajha also Astrolog oder Walusager (Prik 571. Hem An 3.32. Viedinik m. 80). Dis kann es hier naturlich meht bedeutet. Es muß hiere eine Art von Rezitator bezeichnen Kanyata und Nagopibhatta geben es denn auch durch kathaka. Haradatta durch kullika wieder. In diesem Sinne erscheint das Wort noch zweimd im Mahabhaya zu Pan 14.29 wo grantlikasya strots, neben natisya śronyamah als Bespiele an geforiet werden. I selkecht hat grunthika cheselbe Bedeutung auch an Mich 14.70.7

tatra malla naluś cawa granthilah sankhyašuyikāh |
sulamāgadhasamghāš cāpy asturams tam Janardanam |
uch Nilakantha bemerkt, amathilāh daysynah | granthila

wenn auch Nilakantha bemerkt granthikäh darrajnah | granthikas tu karire sy'id darrajne gugguludrume ili I isralocanah') Ich glaube meht

Im Pali fin len sich die gerittikas im Vill urapar linjataka (\*45) (1.59 millikär ca regale genüttike att ad essile ] surer nakter sin ikäre sin mili prosen in nitt i il.

In d e Gesellsel aft d r Kranzwin fer F irber dussolas (Webs r order hl i l rim il r?)

daß der Granthika etwa davon seinen Namen hatte, daß er Strophen durch eine improvisierte Prosaerzahlung 'verknupfte' Noch viel weniger berechtigt uns das was wir uber die Granthikas erfahren, dazu, sie als 'Zykliker' zu deuten d h als Rhapsoden, die verschiedene Einzelsagen zu Zyklen verbanden, wie das Dahlmann Genesis des Mahäbhärata, S 163ff. behauptet Ich bin vielmehr überzeugt, daß granthika eine Ableitung von grantha ist und mit Bildungen, wie gandhila, prāvārila, pāpila, šanlhila (Mahay 3, 113) usw auf einer Stufe steht, also eigentlich den bedeutet. 'der ein Buch benutzt' In dem gleichen Sinne erscheint granthin bei Mann 12, 103

annebhuo granthinah śrestha granthibhuo dharino varah 1 dharibhyo jaaninah śrestha jaanibhyo vyavasayinah1)

Ebenso haben die Kommentatoren das Wort verstanden Haradatta sagt ve 'vı grantham ığcayantah Kamsavadham acaksate kathıka nama. Nago ubhatta bemerkt zur Erklarung von sabdagranthagaddamatram, wie er anstatt sabdagadumätram gelesen hat, sabda ser das aus dem Mund des Vortragenden kommende Wort, grantha das in seiner Hand befindliche Manuskript, gadda die ihn umringende Menschenmenge (sabdah kathaka mukhoccarnamanah | granthas taddhastamustakarapah | gaddo manusyasamghātah) Die Granthikas, die nach dem Mahābhāsva die Geschichten von der Tötung des Kamsa und der Bindung des Bali vorlasen, sind offenbar die Vorganger der Leute, die sputer das Mahabharata, das Ramavang und Puranas vorzulesen pflegten Solche Vorlesungen sind uns bekanntlich für das 7 Jahrhundert durch Bana\*) und eine Inschrift aus Kamboja\*) be zeugt sie werden aber auch in dem Schlußkapitel des Mahabharata selbst ernahnt. Der vacaka, der hier geschildert wird, ist, wie eigentlich schon Goldarbeiter und Juwehere passen weder die Astrologen noch irgendwelche Rezi tatoren hinein Ganthika scheint hier eine Art Handwerker zu bezeichnen Weitere

\ ermutungen zu außern, schemt mir vorlaufig zwecklos \* 1) Bublers Übersetzung ihr auf den Kommentaren beruht, lantet (I ven forcet

ful) students of the (sacred) books are more distinguished than the ignorant, those who remember them surpass the (forgetful) students, those who possess a knowledge (of the meaning) are more distinguished than these who (only) remember (the world men who follow (the teaching of the texts) surpass those who (merely) know (their meaning) Ich kann die Wiedergabe von granthen und dharen nur bedingt für richtie halten Meines Frachtens sind die anith diejenigen, die gar nichts von den vedischen Texten wasen, die granthinah diejenigen, die ein Buch haben, also geschinebene Texte benutzen und msofern 'vergeßlich' genannt werden können, die dharmah diejenigen. die die Texte auswendig können ohne ihren Sum zu verstehen, die judningh die ie nigen, die auch die Bedeutung der Texte kennen, und die eywasd inah diejenigen. die sie befolgen

2) Kådamberi (Bombay 1890) S 123 bhagaraniam Mahdidiam arcitum ita gatayā Litra Mahābhārate viloyamāne érutam

<sup>3)</sup> Barth, Inser sanser du Cambodge S 30 Pāmā ranapurānābhyām akegam Bhāratan dadat akri invaham acchedusm sa ca tadracanasthitim

der Name zeigt ein Vorleser, man vergleiche insbesondere V 22 und 53 trisastivarnasamyuktam astasthänasamiritam |

treaşlıcarnasamyuklam adaskhānasamīrstam | vācayed vacalah svasthah svāsīnah susamāhıtah || alah param pravalsyāms yāms deyāms Bhārate | vācyamane tu viprebhyo rājan parvans parvans 1) ||

Im ubrigen kann freilich Nagoubhattas Lesung und Erklarung im einzelnen keineswegs als sicher gelten. Die meisten Handschriften, darunter die besten Icsen sabdagadumātram, die Sarada Handschrift k hat gaduka fur gadu Die Lesungen sabdagranthanagadumätram und sabdagranthanamätram werden nur von schlechteren Handschriften geboten die erste von g, die zweite von B Mit Nagoubhattas Lesung stimmt keine Handschrift des Textes uberem Von den Bedeutungen, die das PW fur gadu anfuhrt, kommt hier kaum eine in Betracht. Wir sind also aufs Raten angewiesen Ich möchte es fur das nahrscheinlichste lialten daß oadu ein Synonym on grantha ist, das daher auch zum Teil in den Text eingedrungen ist, und daß sabdagadu Wortverbindung bedeutet Dem Sinne nach wurde das jedenfalls passen denn daruber kann kein Zweifel bestehen, daß von den Grantlukas hier im Gegensatz zu den Saubhikas behauptet wird daß sie unter Verzicht auf alle fur das Auge berechneten Mittel die Tötung des Kamsa usw nur mit Hilfe von Worten schildern Damit steht es aber doch in flagrantem Widerspruch wenn wie allgemein angenommen wird nachher gesagt wird daß sie sich in zwei Parteien teilten, von denen sich die eine das Gesicht rot die andere schwarz farbte. Dann wurden sis ia doch wieder nicht nur mit Worten sondern auch mit augenfalligen Mitteln arbeiten Wie soll man sich diese im wesentlichen doch offenbar enischen Rezitationen überhaupt von zwei Parteien ausgeführt vorstellen\* Und wenn man auch vielleicht annehmen wollte daß sieh die Anhanger des Krsna Vasudeva ihm zu Ehren schwarz farbten - Krsna ist 18 der 'Schwarze' - warum sollten sich die Anhanger des Kamsa rot farben' Ich wußte nicht daß irgendwo gesagt ware daß Kanisa rot gewesen sei Inwiefern kann weiter jene Teilung in zwei Parteien und die Farbung der Gesichter etwas fur die Richtigkeit des Prusens in Kamsam ghatayati be weisen ' Denn darum fuhrt Patanjali schließlich doch alles das an, ihm hegt doch gar nicht daran eine Beschreibung der Tatigheit der Granthikas um duer selbet willen zu geben. Nach Weber stellen, die Granthikas da durch wirklich seiende Empfindungen dar Abgeschen davon daß diese Übersetzung auf einer völligen Verkennung des Textes beruht durfte es schwer zu sagen sein wie eine wirkheh seiende Empfindung durch Rot oder Schwarzfarben des Gesichtes zum Ausdruck gebracht werden könnte

Schulerigkeiten machen endlich auch die Worte varnängaltum pusyant.
Weinem Sprachgefühl nach kann das gar meht bedeuten 'sie bemalen sich

<sup>1) \</sup> g| auch de Frwitnung d'r pustakos m \ 73 un \ 7" De Verse kehrn samtleh auch im Harn 1618iff wied r

mit verschiedenen Farben', das könnte hochstens etwa durch bhinnavarnativam pusyanti susgedruckt sein Varnänyatra kann nur das 'Anderseen,
die Veranderung der Tarbe' (tarnasyänyatram) sein, mit der Farbe aber
kann, da nachher von mukha die Rede ist, nur die Gesichtsfarbe gemeint
sein Genau in dieser Bedeutung erscheint das Wort aber auch sonst in
der Literatur Sahityad 166 wird taitarnya unter den sättvika vikāras
aufgezahlt und in 167 wird es definiert

visādamadarosādyair i arnānyatiam vitarnatā

'marnata (= vanarnya) ist die Veranderung der (Gesichts)farbe aus Niedergeschlagenheit, Rausch, Zorn usw '1) Und diese Bedeutung stimmt auch in unserer Stelle durchaus zu dem Folgenden. Der Inder unterscheidet zwei Arten von Verfarbungen bei Affekten eine nach Rot, die andere nach Schwarz Panini lehrt in 5, 4, 31-33, daß an lohita und kala 'tarne canitue'. 'wenn die Farbe nicht dauernd ist', das Suffix -ka trete. Die Käsikä gibt als Beispiele lohitakah kopena, lohitakah pidanena, lohitika kopena, lohinika kopena, kalakam mukham vailaksuena, 'das Gesicht ist schwarz vor Scham' Msnu 8. 25 wird unter den außeren Anzeichen aus denen der König die Gedanken der vor Gericht auftretenden Parteien erschließen soll, auch tarna genannt, wofur im folgenden Vers taktratikāra eintritt, Kullūka erklart tarnah sväbhavilatarnad anyadrso mukhalalimadih Hemacandra, Abh 307, nennt taivarnyam kālikā unter den acht sāttvikas. Fur kala und lohita treten auch Synonyma ein, so śyāma, gelegentlich auch śyāra fur Läla rakta, in Versen auch aruna für lohita Bharatiyanatyss 8, 145ff werden vier Gesichtsfarben unterschieden siäbhäitka die naturliche. masanna 'heiter, klar' rakta 'rot', und śwama 'schwarz' Die drei letzten werden auf die verschiedenen Rasas verteilt, der prasanna mulharāga kommt dem adbhuta hāsya und śrngāra zu, der rakta dem tīra, raudra. mada und karuna, der svama dem bhavānaka und bībhatsa Die Stelle schemt mir nebenbei bemerkt deutlich zu zeigen worauf schon Päninis Angaben fuhren, daß man ursprunglich nur zwei Arten der Verfarbung unterschied. denn das hier hinzugefugte prasanna ist keine eigentliche Farbenbezeichnung Bharatiyanatyas 7, 30 uurd gelehrt, daß der vor einer Gefahr be sorgte Mann ein schwarzes Gesicht habe Syamasyah sankitah purusah Im Kautiliva 18 (S 43) wird unter anderen Merkmalen an denen man einen Giftmischer erkennen kann, wie stockende Rede, Schweiß, starkes Zittern, auch suskasyāravaktratā angefuhrt Sālntyad 233 heißt es, daß der Zormge rote Augen und rotes Gesicht zeige, im Unterschied von dem Kampfeshelden raktāsyanetratā cātra bhedinī yuddhaiīratah Ebenda 500 wird Zorn und Leidenschaft als rot bezeichnet raktau en krodharagan Mahānātaka D 13,1 wird Rāvana genannt Lankesvarah sutavadhāruna. vaktracakrah. ebenda 13.38 Rāma krodhārunah, Hāla 1,1 das Gesicht der

<sup>1)</sup> Vgl Bhāratiyanatyas 7, 89 sitakrodhabl ayasramarogaklamalāpajam oz

eifersuchtigen Gaur rosäruna Erwahnt sei auch, daß dem raudra Rastrakt dem bhayānaka krsna als Farbe zugeteilt wird (Sah 232, 235) Edurfte nieht schwer sein die Belege noch zu vermehren Schon auf Grund des Angefuhrten aber laßt sieh behaupten daß das Rotwerden im allge meinen als Zeichen zorniger Erregung angesehen wurde, das Schwarz werden als Zeichen der Firicht. In diesem Sinne muß auch raktamukhab und kälamukhab in unserer Stelle genommen werden 1) und selbstverstand lich kann der Satz dann nur auf die Zuhörer gehen. Die Zuhörer verniten durch den Wechsel der Gesichtsfarbe, daß sie Zorn und Furcht empfinden wie das auch von dem idealen Zuhörer beim Schauspiel verlangt wird!)

yas tuste tustim äyäti soke sokam upaiti ca ]

kruddhah kruddhe bhaye bhitah sa natye preksakah smrtah

Auf die Zuhörer muß dann aber auch der vorhergebende Satz bezogen werden sie sind es, die teils für Kamsa, teils für Väsudeva Partei ergreifen In dieser Parteinahme und in den Außerungen der Affekte sieht aber Patanjah ein Zeichen, daß Kamsa und Vasudeva von denen die Gran thikas erzahlen in der Vorstellung der Zuhörer augenblicklich in der Gegenwart vorhanden sind Denn das ist die Bedeutung von ätas en satah Atas ca satah ist nicht etwa ein Fehler für atas ca satah und bedeutet nicht etwa wie Weber meint 'daher', sondern ist wie alle mit atas ca begin nenden Satze3) ein verkurzter Satz und darum sage ich satah' Daß Kamsa und Väsudeva beim Vortrag der Granthikas ebenso wie bei dem der Saubhikas gegenwartig sind menn auch in diesem Fall nur in der Vor stellung der Zuhörer, wird aber deshalb betont weil sich daraus wieder wie in den vorher besprochenen Fallen die Richtigkeit des Prisens in Kamsam ghatayatı ergibt4) Die Stelle des Mahabhasya soweit sie die Granthikas betrifft, ist also zu übersetzen 'Inwiesern (ist der Gebrauch des Prasens in Kamsam ghatayats usw richtig) wenn es sich um Granthilas

<sup>3)</sup> Nach Paquin mudfen vir allerdings klaldamudhah erwarten, aber diese Abwechting spincht naturiken hacht gegen meine Eddkaring denn nuch wenn von d. 7 Bemaking der Gesichter die Beide ware mudte es nach Pan. 5. 4.22 "ralte Kalido mudhäh heiden Her ist offenbar eine Akadering im Spinchegbernuch eingetreite die wenn man den Zestraum bedeukt der zwischen Paquin und Patalijah legt nicht ver wunderlich ist.

<sup>3)</sup> Bharata in Malatim Lomm 9 siehe Lévi a a O App S 63 1gl auch Muller, India what can it teach us? S 81 3) Vgl I 12 27 ruirata rea hi sibbdin pratipadyante | diai ça sutrata era yo hv

(Vorleser) handelt, bei denen (doch) nur die Verbindung von Worten beobachtet wird. Auch diese lassen, indem sie die Schicksale!) jener (Kamsa,
Bali, Väsudeva) von ihren Anfangen bis zu ihrem Ende auseinandersetzen,
sie als gegenwartig in der Vorstellung (der Horer) existerend erscheinen.
Und darum (sage ich) "gegenwartig existierend", weil sich auch Parteien
zeigen"). Die einen nehmen für Kamisa Partei, die anderen für Väsudeva,
Sie zeigen ja auch Wechsel der Gesichtsfarbe, die einen werden rot im
Gesicht, die anderen schwarz") Damit fallen all die luftigen Theorien

Die Strophe wird nich von Kaivata und Haradatta und von Visvanatha im Kommentar zu Sährtyadarpana 61 zitiert, an der letzten Stelle mit den Varianten rapame tan und pratual san era Helaraias Kommentar zu der Stropho ergibt, soweit es sich um die Grantlukas handelt, für unsere Frace nichts Neues. Ich will nur erwahnen. daß auch hier grantlika durch lathala erklart wird tatra grantliläh lathalagata its ertterüpenasva Kamsavadhādu ūcaksate, tathā ca kathakah érotare Kamsāduākārapratyangananad buddhirasudetena buddhikamsam ghatayati. In den einleitenden Bemerkungen behandelt Helåråja kurz auch die Frage, inwiefern der Ausdruck Kamsam ghātayatı, Balun bandhayatı für andere als die Granthikas richtig sei, aber, dem veranderten Zweck entsprechend, in anderer Weise als Patañials. Leider ist der Text. hier zum Teil verderbt, er lautet in der Ausgabe der Benares Sanskrit Series Citrugur dyādau lii prakrtīrūpasya prayojyaprayojakabhāvādhyavasāyāt Kamsaņi ghātayat; Balım bandhayatiti sıddham | evam krtanukaranenadye 'pı (mahanayanam)! Kamsarasuderanukarena sadrusat tadrupatopapattih Citragu ist nach Bhagavatapur 10. 61, 13 em Sohn des Krana Heläraja sagt also, daß für ihn und andere Verwandto oder Freunde des Krsna der Ausdruck Kamsam ghatawati richtig sei, weil man das Vorhaudensein des zu Veranlassenden und des Veranlassers, das nach Pün 3, 1, 26 erforderlich ist, für die ursprunglichen, wirklichen Erscheinungen des Väsudern usw doutlich erkenne. Im folgenden ist für krianukaranenadye sicherheli krianukarane natye zu lesen, das verderbte mahanayanam vermag ich nicht herzustellen. Heläräja scheint aber zu sagen, daß auch im Schauspiel, das eine Nachahmung wirklicher Geschehnisso sei, die Erscheinungen des Kamea und Väsudeva verhanden seien, da sie den durch die Schauspieler dargestellten Kamsa und Väsudeva ähnlich seien. Diese Erscheinungen, argumentiert Heläräja dann weiter im Anschluß an seinen Text.

<sup>1)</sup> Siehe oben S. 408, Anm 3.

<sup>\*)</sup> Oder 'Parteaung zeigt'; meho oben S 408, Anm 4. Zu der Bedeutung von wämdera vergleiche auch Ram 2, 1, 27, wo Räma genannt wird draughyam cöstrassmähzeu präpto vyömisfrakeu en, wortlich 'der die erste Stelle erlangt hatto bei der Anhaufung von Waffen und bei Partenungen'. Menses Erachtens kann das nur heißen, daß Räma im Kampf mit Waffen und Worten den Sieg davonautragen pflegte Der Kommentator Räma erklart vyömisfrakeu allerdings als prakritädibhägministiond takädign und Hillebrandt a o S Sl), hat das zum Beweis der Existent des Dramas zur Zeit Välmikis herangezogen. Daß in unmittelbarer Verbindung mit astrasamäha nicht von irgendwelchen literarischen Produkten die Rede sein kann, schent mit aber völlig klar Es ist auch ganz begreiffich, daß der Kommentator keine Alnung von der richtigen Bedentung des Wortes hatte, da sie bisher außerhalb des Mahäbhäga mehr belegt zu sein scheint.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf dieser Auseinandersetzung des Mahābhāsya beruht Bharttharis Stropho Vākyapadiya 3, 7, 5

sabdopahıtarüpilmi ca buddher vişayatâm galân | matual.sam wa Kamsādin sādhanati.cna manuate ||

die man auf Grund dieser Stelle aufgestellt hat, in sich zusammen Viel leicht durfen wir sogar hoffen, daß der Vegetationsdamon Krsna nun seine illegitime Evistenz beschließen wird

Das Mahābhāya bezeugt die Śaublukas fur die Mitte des zweiten Jahrhunderts v Chr.), daß sie in noch altere Zeit zuruckgehen, geht aus einer Reihe von anderen Stellen hervor. Unter der Namensform saubhika erseheinen sie im Kautiliya Arthassistra, in dem Kapitel über den Hetaren aufseher (44, S. 125). Der Verfasser schließt seine Auseinandersetzungen mit den Worten etena natanartakagügalandakawügjitanakakalavaplav kasaubhikacaranam strivyavahärinam strivy güdhäyitäs ca vyähhyädh? De Gäthäs des Vidhurapapaltiajakta. (545) ervahenen die Saubhikas als sobhiya, mit der volkssprachlichen Form des Namens, über den ich schon oben gesprochen habe. Punnaka preist dort seinen wunderbaren Edelstein, in dem die ganze Welt zu erblicken ist (G 60ff.)

ālārīye ca sūde ca natanattakagāyane |

pānssare kumbhathānike manimhi passa nimmitam ||

passa bherī mitingā ca samkāpanatadendimā |

sabbam ca tālāvacaram manimhi passa nimmitam ||

sammatālaī ca vīnaū ca naccagitam suvādītam |

turiyatātitasamphithām manimhi passa nimmitam ||

lamghikā mutthikā c' etha māyātārā ca sobhiyā |

tetātike ca jālle ca manimhi passa nimmitam ||

Der Kommentator bezeuct mit seiner Eklarung sabhujā hi naaarasobhanā

sampannarupā purisā nur aufs neue seine sattsum bekannte Unwissenheit Daß die sobhiyas, die hinter den natas, natialas, Sangern und Musikern der Instrumenten, und in unmittelbarer Zusammenstellung mit Springern, Faustkampfern, Vorfuhrern von Blendwerk, Barden und Jallas genannt werden, mit den Saubhikas identisch sind, kann eigentlich überhaupt kaum zwieflehnt sein. Den endgultigen Beweis hefert die almitiche Aufzahlung im Mahāvastu 3, 113, bei der Beschreibung von Suddhodanas Auszag zum Beauch des Buddha. Sie lautet in Senarts Ausgabe sanz e.e. ye Kaplavistavyā gandharvist | ladyathā cakrilaratābikanatamartakarliamāla sind anch bei dem Vertrag der Grantibikas, wo see nar dinch Worte hervorgenifen werden, gleichsam augenfallig in der Vorstellung der Zubärer vorhanden. Wie der werte für die Lehre vom söhlane verwetter sum, kommt her nicht in Betracht

1) ZDMG SS, S 868, habe ich ein in einer Inschrift aus Mathura angeblich er scheinnedes Izeadebhild mit den Saubbilkas in Zusammenhang gebracht. Das ist falsch. Das von Bhagyanial Indiruji veröffentlichter Faksumde liest allerdings liest dobbildige, der mit seit einiger Zeit zu Gebote stehende Abliklatich zeigt aber voll kommen deutlich bandobhildig. Lonanbild Le sanger. Lauronabbildig hann mit ein Eigenname sein. Ich habe den Irritum sehon in meiner I ist of Brahmi Inscriptions. S 10, bereichtig.

b) Teh sein von einer Übersetzung dieser und der folgenden Stellen ab die Ausdnucke entweder ganz einfach sind oder derurt, daß sie besondere Untersuebungen erfordern.

pānisvarīka<sup>1</sup>) šobhīkā lamghaka kumbhatūnikā relambakā diristralabhānakā pameautuka gāyanakā bhāndarikā hāsyakarakā bherišamkhamrdamgapa tahikā tūnarapanavarenurallakekadašivināvādā ca bahurādyakā ca sarve rajakuladvare sannipalensuh

Das Kautilīya zeigt, daß die soziale Stellung der Saubhikas keine andere war als die des ubrigen 'gandharvischen' Volkes, ihre Irauen sind Hetaren so gut wie die Frauen der natas. Im ubrigen ergeben die Listen naturlich sachlich nicht viel Immerhin bestatigt die Nebenemanderstellung der Saubhikas und der natas und nartakas in allen drei Stellen, daß sie mit diesen nicht identisch sind. Ebenso beweist die Gätha, daß sie nicht einfach Mayakāras waren. Anderseits ist es aber doch vielleicht kein Zufall, daß ihnen die Mayakāras hier gerade am nachsten stehen. Wie Springer und Ringer, Vaitāblas und Jallas?) einander ahnlich sind so scheinen auch die Māyakāras und Saubhikas ahnliche Kunste zu treiben, was nach dem oben Bemerkten wiederim auf die Deutung der Saubhikas als Schattenspieler weist.

Die letzte Stelle, die ich hier anfuhren kann, enthalt nicht den Namen der Saubhikas, sondern die Bezeichnung ihrer Kunst. Es ist die bekannte Liste der Vergnugungen an denen andere Samanas und Brahmanen teil nehmen die aber der Samana Gotama verabscheut, im Brahmajälasutta 1. 13 te erarupam visükadassanam anuvuttä viharanti sevvathidam naccam gitam väditam vellham allhanam vanissaram vetalam kumbhathunam sobhanacarakam candālam vamsam dhopanam hatthruuddham 118W 3) Fur sobhanagarakam sind handschriftliche Lesarten sobhanakarakam karakam. sobhanagaranam sobhanalam, in der Sumangalaviläsini auch sobhana Laram sobhanagam Sobhanaka oder ga ist naturlich sanskr \*sobhanaka. eine Weiterbildung von sobhana das auch dem im Mahabhasya handschrift hch belegten sobhanska zugrunde liegt4) Sobhanagarakam geht meines Erachtens auf sobhanakarakam oder karakam zuruck sobhanagaranam auf sobhanakaranam Vielleicht sind die Formen mit g in Anlehnung an Sobhanagara entstanden, mit dem sie direkt nichts zu tun haben, sie können aber auch aus dem ursprunglichen östlichen Drilekt übernommen sein Daß hier von der Kunst der sobhinas die Rede ist, kann wenn man die Liste mit den oben gegebenen vergleicht, wohl keinem Zweifel unterliegen Ich gehe daher auf fruher aufgestellte Vermutungen uber die Bedeutung

<sup>1)</sup> Lies thalla statt flla

<sup>7)</sup> Nach einer Erklaring in der Samdehausausadhi zu Kalpasutra 100 sind die Jallas räjräh stotrapathakäh, also dasselbe wie die Vaitalikas Für ihe Deutung des Kommentars als Barbiere (jalle is massain karante nahäpite) gilt das S 422 Bemerkte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Stelle ist zuletzt übersetzt und ausführlich behandelt von Franke, Digha nikaya S 8ff, der auch sehen die nachher besprochenen Stellen über palibhänacitta herangezogen hat

<sup>4)</sup> Vgl Bildingen wie gdyanaka Banger, u w

des Wortes nicht ein Buddhachosa erklart es durch natānam abbho kkıranam und fugt hınzu sobhanagarakam va patibhanacıttan ti vuttam hoti So wenig klar diese Worte im einzelnen sein mögen, so lassen sie doch das eine erkennen es handelt sich beim sobhangka nach Buddhaghosa um natas und um Bilder, also um die beiden Dinge, die uns schon vorher in Verbindung mit den Saubhikas begegnet sind. Im ubrigen bleibt freilich der Ausdruck natānam abbhokkıranam zunachst völlig dunkel, vage Vermutungen zu außern, halte ich fur zwecklos. Etwas besser sind wir über patibhanacitta unterrichtet. Nach Bhikkhunivibh. Pac 41 war in der Ge maldegalerie (cittagara) im Park des Königs Pasenadi Kosala ein patibhana citta 'gemacht' (katam hots), und viele Menschen gingen hin, es zu betrachten Pac 26 (Vin IV, 60f) wird ein Streich des ehrwurdigen Udayin erzahlt Den hat eine Nonne gebeten, ihr ein Kleid zu nahen Udäyin tut es, er farbt das Kleid und richtet es schön her und bringt dann in der Mitte ein patibhanacitta an (mayhe patibhanacittam rutthapetva)1) Darauf legt er das Kleid zusammengefaltet hin. Als die Nonne es abholt, scharft er ihr ein es erst im letzten Augenblick, wenn sie zur Predigt geht, anzulegen und hinter den anderen Nonnen herzugehen. Die Nonne befolgt das auch, und die Leute, die sie in diesem Aufzug erblicken sind entrustet Buddha ghosa bemerkt zu patibhänacitta (S 358) patibhanacittan is attana patibhā nena Latacittam | so kira civaram razitva tassa mazike nanaranneki rippa gatamedhunam (sic) etthepuresarupam alass Danach wurde der ehrwurdige Udävin der armen Nonne ein obszones Bild angeheftet haben, im Text steht davon aber nichts, und in dem Wort selbst liegt dieser Sinn jedenfalls nicht Etwas weiter führt Cullay 6, 3 2 Da wird von den beruchtigten sechs Mönchen berichtet, daß sie im Vihara ein natibhanacita, das Manner und Frauen darstellte, machen heßen (rihare patibhanacittam karapents sitherupakam puresarupakam) Der Buddha verbietet solche Darstellungen und erlaubt nur Kranzwerk (malakammam). Sehlingpflanzenwerk (lata Lammam), Delphinzahne (malaradantakam) und pancapatthikam2) Hier werden also die patibhanacities der Ornamentmalerei gegenübergestellt. und überdies wird ausdrucklich gesagt, daß sie Personen darstellten Das paßt genau auf die Bilder, die die Saubhikas vorfuhrten. Es ist verlockend patibhānacitta mit Rucksicht auf die etymologische Bedeutung von patibhāna

<sup>1)</sup> Lesart samutthapeted

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Diese vier werden auch Cullan. 5, 11, 6, 14. 4, Kommentar zu Pae. 19 auf gezahlt. Rhys Davids und Oll elmerg übervetzen die beiden letzten Worte durch bonbooks and cupboards. Auch aus den kittgemannten Stellen, wo sedansnam köle ennem gerüksparkamman vorbergeht, sehemt nur klar her orzugehen, daß sie wei mählämman und latälamman betummte Verzenungen bedeuten. Die makradianiss sind öffenbar mit den makradietis identiech die in der kädambari als Verzenungen an Armbändern und Diademen erwahnt werden (Räd Bombay 1809, 8 2 au goda patitroblangamakarikött., 8 43 wo wohl zu lesen ist mukutapatirabhangamakariköt.

als 'Wiederscheinbild', also 'Schattenbild', zu deuten Allem nachweisbar ist diese Bedeutung von patibhäna meht, und wir mussen daher patibhä nacitta doch wohl als 'Phantasiebild' auffassen') So hat offenbar auch Buddhaghosa das Wort verstanden Patibhänacitta kann somit nieht be weisen, daß das sobhanaka das Schattenspiel war, vorausgesetzt, daß Buddhaghosas Erklarung überhaupt richtig ist, wurde es eher difür einteten, daß die Saubhikas gelegentlich auch Bilder erklarten, worauf schon die Mahäbhäsya Stelle führte

Wir haben uns endheh die Frage vorzulegen, ob sich aus dem Namen der Saublikas Ruckschlusse auf die Tatigkeit, die sie ausubten, machen lassen Sk śaubhika, śobhika, p sobhiya usw ist sieherheli eine Ableitung von sk śobkā, p sobhā wie kāthika von kathā oder sabhika von sabhā, aber die gewöhnliehe Bedeutung von śobhā 'Schmuck, Pracht, Schönheit', hilft kaum zum Verstandnis von śaubhika

Auf sobhā geht aber offenbar auch saubha<sup>2</sup>) zuruck, das nach Hār 123 ein in der Lutt fliegende Stadt ist (khasamcārs puram saubham) Im Mahābhārata gehört diese Luttstadt Saubha dem Sālia und wird von Krsna gespalten und herabgesturzt<sup>2</sup>) Neben saubha findet sich auch sobha, so bei Bhāckaramisra und Uata im Kommentar zum Satarudnya<sup>3</sup>), und swar mit der Frhairung gandharranagaram, was keinen Zweifel darüber haßt daß saubha sobha ein Name der Fata morgana ist. Daß dem Wort eigentlich ein s zukommit, scheint mir aus dem sicher dazugehörigen daubhah und sobhāh hervorzugehen, das erstere wird Tri. 6 das zweite Hem Abh sesa 2 unter den Namen für die Himmelsbewohner angeführt

Die erwahnte Stelle des Satarudrya selbst (Väj S 16 33 Taitt 5 4 5 6 1, Maitr S 2, 9 6 Käth 17 14) Inntet namah sobhydya ca praisaryäya (Maitr S praisaräya) ca Bhöshannanta hemerkt dnru Sobham näma gandharvanagaram | Sältasobhanam (\*) adhrithäyeti Mahä bhärate darkanät praistädam seranam sarah raksäbandho vä tatra öha räya, Unia Sobha iti gandharvanagaram | subhayam (\*) iti vä i abhicära karmapratisarah praiyabhicärah\*) Sobhya erveheint noch einmal als Bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zu dir Hed utung von pubbbana vgi indesondiri Juli I 60 sebbatbled caresu seklini seklini ca pet blahim dissejanten walt ind all Talkivatara ihre ver schied nen Phantasen' od ir Emfall' vorfuhrten. Talkivatara Mg. 15hyam ist die nissimmentissen il i Betschnung für Musker und Tanter.

blurg, un! Rhva Dvids hat die Wort vur Frklirung von er hanggardem berang gegen (Am zum Text und SBB 11, 8 8)

<sup>9</sup> Suche besonders 3 14, 1ff 9 In 1 Stu 1 2 34

<sup>4)</sup> An love, after colling well Hr. Navana, d. et in sething on und lubba surd; to data, the jumpipplyhighes seth a cut is it sething (to sethin) memorphish ] at a rea à harmonal hammanis jumpina penyara between lubra majori septema julgara which is jumpina manuscialatan its [ latter Warah sething ] protessive weath him hasts Materialatan and I from attach part setting.

wort des Rudra in einem Mantra im Gautamadhærmasästra 26, 12 namak sobhyga aupurväya mahapurusäya madhyamapurusäyabta hmacairine namah!) Aus der Gegeniberstellung von sobhya und pratisatya scheint mir hervorzugehen, daß sobhya 'der im Zauber weilende', pratisarya'der im Gegenzauber, in Zauberabwehr weilende' ist, und ich möchte sobhya trotz des s auf sobhä zuruckfuhren, das danach ein Synonym von mäyä sein wurde Diese Bedeutungsentwicklung hat vielleicht überhaupt nur im Prakrit stattgefunden und das mag der Grund gewesen sein, wes halb man sobhya wie spater saubha und saubhika mit Beibehaltung der prakritischen s in das Sanskrit übernahm

Ich glaube dieses sobhā im Sinne von māyā noch an einer anderen Stelle nachweisen zu können. In den Therigäthas sagt dieselbe Nonne Subhā von der schon oben die Rede war, um ihrem Liebhaber das Törichte seiner Werbung klarzumachen (390ff.)

dstikā ki mayā sucitistā sombkā dārukācillakā navā | tantiki ca khilakeki ca viribaddhā viridhām panaccitā | tamk' uddiette tantikhīlake visatike vikale paripakkate | avinde khandaso kate kimbi tatika manam missaye ||

'Ich habe eine sombhā') gesehen, die schön bemalt war, mit hölzernen Stabehen (?) versehen neu, mit Schinuren und Phlocken auf allen Seiten befestigt die man in maningfacher Weise tanzen heß Wenn jenes Schinur und Phlockwerk herausgezogen auseinandergenommen verstummelt, hier und dorthin geworfen, unauffindbar (?) in Stucke zerlegt ist, was ist es dann noch, daß du deinen Sinn darauf freiten mechtest ?

Sombhā, das bisher nur iner belegt ist wird von Buddhaghosa durch sombhalā erklart, woraus nichts zu entnehmen ist. Aus dem Zusammen hang gelt aber mit Sicherhett hervor daß her von einer Puppe die Rede ist. Daß dabei aber an das Puppenspiel zu denken ist, ist mir ganz un wahrscheinlich. Die Beschreibung führt vielmehr darauf, daß es sielt um eine mechanische Puppe handelt. Die mechanischen Puppen, die Somi prabha ihrer Treundin Kahngasena bringt, sind nach der Darstellung Somadevas (kathās 29) aus Holz (nyastadārumayānekamāyāsadjantra putrikām karandikam if , kathamayth scannajāyantraputrikā 18) sie bewegen sieh durch einen bloßen Druck, auf einen Pilock (kihkākatmā trena 19) und eine von ihnen tanzt (kūcin nanarta 20)<sup>3</sup>). Auch Buddhaghosa hat sieherlich an eine mechanische Puppe gedacht, in seiner Er

Soblydja et her wahrscheinhelt ein spaterer Zuvatz. Die Wort feldt in dem entsprechenden Mantra im Samavidhanahr 1, 2, 5 (namah purusalya supurusalya usw.)

<sup>1)</sup> Ob sombhá Singular ist ist nicht ganz sieher. Buddhaghosa hat es vielleicht als Plural betrachtet da er dörnkoeilala durch därudag födih uparacitaräpakönserklart. Da aber die Nonne die sombhå doch ruit ihrem eigenen körper vergleicht so heet der Singular näher.

a) Lévi Theatre in lien S 324f Pischel Heimat des Puppenspiels S 7f

klarung findet sich michts, was auf das Puppenspiel hindeutete. Daraus erklart sich auch warum hier niebt einer der gewöhnlichen Ausdrucke für Puppe gebraucht ist, sondern sombhä, das meines Erachtens nichts weiter als sobhä, mit Einschub eines Nasals wie in p nangara, nänga, singäla usw, und ein Synonym von mäyä ist. Wie die Puppe ein Blendwerk' ge nannt werden konnte, zeigen die im Kathas gebrauchten Ausdrucke mäyasadyantraputrikä, siamäyäyantraputrikä. Ist aber p sobhä Blendwerk, Zauber' so sind die sobhiyas oder saubhikas 'Vorfuhrer von Blendwerk, Zauberer', was durchaus zu der Erklarung Purusottamadevas, von der wir ausgingen, stammen wirde. Nin kann ein Blendwerk' an und für sich gewiß in sehr verschiedenartiger Weise ausgeführt werden, ein Blendwerk' aber, bei dem man die Tötung des Kamsa oder die Fesselung des Bali oder gar die ganze Geschichte des Räma zu sehen glaubte, scheint mir technisch eigentlich nur durch Schattenbilder ausfuhrbar zu sein

Ich bin trotz alledem bereit, zuzugeben, daß es nur als wahrscheinlich bezeichnet werden kann, daß die Saublijkas Schattenspieler waren, der absolut sichere Nachweis laßt sich vorläufig kaum erbringen \* Aber schließ lich ist das gar nicht das Wesentliche Worauf es ankommt, ist, daß die Saubhikas wie das Mahabhāsya bezeugt, genau so wie die Granthikas episch mythologische Stoffe vortrugen die sie aber im Unterschied von ienen noch weiter durch Vorfuhrungen, sei es nun von Schattenbildern oder von menschlichen, stummen Spielern illustrierten. Ich halte es fur ganz unwahrscheinlich, daß sich diese Art der Vorfuhrungen zu einer Zeit entwickelt haben sollte, als ein wirkliches Drama schon bestand. Vor allem durfte es denjenigen, die die Saubhikas nicht als Schattenspieler ansehen. schwer fallen die Prioritat des Dramas zu behaupten Daß die natas, wenn sie erst einmal zu wirklichen Schauspielern vorgeruckt waren, wieder zu stummen Spielern herabgesunken waren ist kaum glaublich. Mir ist es sogar ım Gegensatz zu Hillebrandt durchaus meht sicher, ob zu Patañ talis Zeit schon ein wirkliches, d. h. hterarisches Drama bestand Worter nata, natya usw , auf die Hillebrandt sich im wesentlichen stutzt, können das memes Erachtens meht beweisen, im Gegenten wenn wir einmal etwas Bestimmteres über die Kunst der natas der alteren Zeit erfahren. hat es mit dem Drama gewohnlich gar mehts zu tun. Ich kann daher in den Darbietungen der Saubhikas nur eine Vorstufe des spateren literarischen Dramas schen, soweit es seine Stoffe dem Epos und der Mythologie entnimmt Dadurch, daß man das Wort dem Rezitator nahm und den bis dahm nur durch die Geste wirkenden Figuren selbst in den Mund legte. ist das Nātaka im engeren Sinn entstanden1) Dem scheint nur eins zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hillebrandt a n O S 8, st allerdings aberzeugt daß Schattenspiel und Puppenspiel stets nur eine Nachahmung des Dramas sein. Ich verweise dem gegen über auf Java, wo die von menschlichen Spielern aufgeführten Wayang topeng und Wayang wong unzwerfühaft aus dem Schattenspiel hervorgegangen sind. Das be

428 Alı und Ala

widersprechen Das Nātaka hat seit Kāhdāsa als standige Figur den Vidusaka Wenn er bei Bhavabhüti fehlt, so geht das auf persönliche Ab neigung zuruck. In dem Vortrag epischer Dichtungen, wie sie den Sau bhikas zukommen, hat aber der Vidusaka selbstverstandlich keine Stelle Er kommt 1a auch tatsachbeh 1m Mahanataka und 1m Dütängada, die wir fur die Saublikas in Anspruch nehmen mussen, nicht vor Glucklicher weise sind wir jetzt in der Lage, mit Bestimmtheit behaupten zu können, daß das episch mythologische Drama in vorklassischer Zeit den Vidüsaka noch nicht aufgenommen hatte. Wohl kennen Asvaghosa und Bhasa den Vidusaka, aber er tritt nur im Prakarina, dem burgerlichen Schauspiel, auf und in den Dramen, die auf die Katha zuruckgehen, so bei Aśvaghosa ım Sarıputraprakarana, bei Bhasa im Carudatta, Syapnavasavadatta Pratuñayaugandharayana, Ayımaraka Er fehlt dagegen in allen Dramen Bhāsas die epische Stoffe behandeln, im Pañcarātra Balacarita Madhya mayyayoga Dütayākya Dutaghatotkaca Karnabhara und Urubhanga Hier tritt ein tiefgehender Unterschied innerhalb des indischen Dramas zutage der auf seinen doppelten Ursprung hinweist. Die Vorfuhrungen der Saublukas auf der einen, die Kunste der alten natas auf der anderen Seite aind die Wurzeln, aus denen das indische Draina erwachsen ist Welcher Art iene Kunste der natas waren und wie sie sich zum Drama umgestalteten hoffe ich spater zeigen zu können 1)

## Ali und Ala.

In einem demnachst cracheinenden Aufsatz habe ich den Nachweis Zufernen gesucht daß das I des spiteren Sanskrit, das nicht auf altem I oder r berüht, aus zerebriden I entstanden ist, das seinereits wiederum auf ein zerebrales dzuruckgeht. Ich sehe die Herkunft des I aus I unter anderem als gesichert an wenn in alten nordindischen Inschriften oder Handschriften der Schreibung I statt des spiter üblichen I vorheit und es sei gestattet, hier an einem weiteren Beispiel zu zeigen, wie solche Schreibungen für

weist schon der Name unyang bedeutet Schatten. Das Wayang wong ist überhaupt erst im 18 Jahrhundert aufgekommen (Jaynholl a a. O. S. 120).

Alı und Āla 429

die Etymologie und selbst für die Interpretation vedischer Texte von Bedeutung sein können

Fur als 'Biene' verzeichnen die Petersburger Wörterhucher als fruheste Belege Stellen aus Kälidasas Raghuvamsa Em so snat erscheinendes Wort unterhegt von vornherein dem Verdacht, ein Lehnwort aus den Volkssprachen zu sein. In einer Felseninschrift zu Tusam im Paniah, die aus dem Ende des vierten oder Anfang des funften Jahrhunderts stammt, wird das Wort mit l geschrieben. Jämbavativadanäravindornitälinä (CII III, 270)1) Das weist auf ein ursprungliches \*ads, das sich am naturlichsten als eine Prakritform aus \*rdi erklart Analogien für den Übergang emes anlautenden r m a bieten M AMg usw acchai = rcchati, Pali AMg accha = rksa, AMg ana = rna ((Pischel, Gramm d Prakritspr \$57) Dem \*rd: entspricht im Griechischen genau dobic, das Herodot 1, 215. 4. 81 fur 'Pfeilspitze', Aeschylus, Prom 880 fur den 'Stachel' der Bremse gebraucht οἴστρου δ'ἄρδις τρίει μ' ἄπυρος2) Es kann kaum zweifelhaft sein, daß die altere Bedeutung des Wortes im Griechischen erhalten ist Als Name der Biene kann als verkurztes Kompositum sein, wie khadaa 'Rhinozeros' für alteres Lhadgarisana steht oder sücika (RV 1, 191, 7) auf ein süchnulha oder eine ahnliche Bildung zuruckgeht. Ausgeschlossen ist es aber nicht, daß \*rds nach einem bei Tiernamen auch sonst zu beobachtenden Gebrauch die Biene nach ihrem charakteristischen Körperteil bezeichnet, als wurde sich dann zu aodig verhalten wie etwa innerhalb des Laternischen barbus 'Barbe' zu barba

Ohne weiteres ist nun auch verstandlich, warum ah nach den indischen Lexikographen (Am 2, 5 14 Trik 683, Van) 1, 4, 1, 32) auch den Skorpion (verschia, druna) bezeichnen kann Die Biene und der Skorpion sind sehr verschiedene Tiere, der Stachel aber ist beiden gemeinsam<sup>3</sup>)

Neben al; lehren die Levikographen auch alm in der Bedeutung Biene' (Am 2, 5, 29, Trik 782, Hal 2, 100, Vaij 1 2, 3, 42, Hem abh 12124), Med n 34, Sabdärnava bei Ujival zu Un 4 138) und 'Skorpion' (Trik 782, Har 2204), Med n 34) An den mensten Stellen laßt es sich nicht

¹) Childers gibt das Pais Wort als alt (Abhidh Rasan) Ich kann darm der Schreibung in der Inschrift gegenuber nur eine falsehe Schreibung seiten Fur I spricht außerdem das nachher besprochene Pais als Solange als im Pais nicht aus der alteren Literatur belegt ist, muß es überhaupt als aus dem Sanskrit zuruckubernommen ersten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auf weitere Verwandte des Wortes näher einzugehen, muß ich mir hier versagen. Sie liegen wahrscheinlich in ved ardayan, rdüdara, rdüpå, rdüerdh vor

<sup>3)</sup> Ob als in der Bedeutung 'berauschendes Getränk' dasselbe Wort ist, ist sehwer zu entseheden. Um die nach dem PW nur im Sabdar in SKDr verzeich neten Bedeutungen 'Krahe' und 'Kuckuk' brauchen wir uns, solange sie nicht besser bezeitgt sind, kaum zu kummern

<sup>1)</sup> Indindiro 'll rolambah, aus all erschheßt der Kommentar beide Formen

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Drunal cell ca vrácikah Auch Am 2 5, 14 alidrunau tu vrácike, Vaij 1, 4,

430 Ah und Ala

entscheiden, ob der i oder der in-Stamm vorliegt. So laßt es sich z B. falls ich nichts übersehen habe, nicht feststellen, ob Kälidasa als oder alm fur 'Biene' gebrauchte (Kum 4,15 alipanlith, Raghuv 9, 30 alinirapata trinah, 9, 41 alibhih, 9, 44 alikadambaka , 9, 45 alivravāh, 12, 102 alivra dath) Dandin und Macha gebrauchen beide Stamme nebeneinander, so Kāyy 3, 34 alin1), Šiś 4, 30 alinām, 6, 12 aleh, 12, 64 alayah, aber Kāyy 2, 176 alınam. 3, 13 alınah. Sıs 6, 4 alını Zu alın fındet sıch nach dem PW auch ein Femininum alini in der Bedeutung 'weibliche Biene' (Sis 6, 72, Prasannar 107, 14) und 'Bienenschwarm' (Bhartrh 1, 5 [22] alini usnuh lacanam cayahla) Als Name des Skorpions im Tierkreis findet sich alin Varaham Brhate 5, 40, 40, 5 (aline)2) Alin ist naturlich eine Westerbildung von ala, n , das Hal 3, 23, Van 1, 4, 1, 32, Hem abh 1211 als Bezeichnung des Schwanzes oder genauer des Schwanzstachels des Skormons verzeichnet ist. Im Pali erscheint ala, m., wiederholt in der Be deutung 'Schere des Krebses' Belege hat Franke, WZKM VIII, 324 gesam melt4) P ala ist sicherlich mit dem ala des Sh. identisch5) Es scheint daß man ale zunschst von dem Schwanzstachel auch auf die Scheren des Skorpions und dann weiter des Krebses übertragen hat. Das letztere ist um so begreiflicher als der Inder wegen der Ahnlichkeit der außeren Ge stalt Skormone und Krebse in eine Klasse stellte. Suśrnta spricht 2, 257 von samudravršcikas 'Sceskorpionen', womit offenhar Hummer und ahn liche Tiere gemeint sinde) Die Schreibung mit 1 im Pali?) beweist, daß

<sup>1, 32</sup> trictle to ályalidrund (vo zu lesen) kann naturheh alin vorhegen. Siehier er scheint der in Stamm Vaij 2, 3, 6, 14 simhakanyduldilindm

<sup>1)</sup> Auch alimat havy 3 17 weist auf ali

<sup>7)</sup> An der zweiten Stelle, die im PW für Bienenseliwarm' angegeben wird Bhäg Pur 10, 54, 35 ist 1 aduprativa nalinim yatha gajah zu lesen

Bhāg Fur 10, 54, 35 ist 1 aduprativa naturum yathd gajdh zu lesen.

Man wird danach auch an anderen Stellen des Werkes den in Starim an nehmen durfen so alipratede 40, 2 aligit 40 6 alimukhe 40 7 usw.

<sup>4)</sup> Franke mochte glauben, daß durch dieses Pali ale die Dhatup 15, 8 ver seinherte Nurzel alei vinne die greichert gleichen Könne Ich kann dem nicht zustummen Die Nurzel alei vinne die greichen Beleitungen lehren die Lexikographen für alam z. B. Am 3 251 alam bligennapargigtischt ertrapartealam, Salv '86 erhante bligene salten redgod aleim it divenne uwe Da nich scheint en mit untestreitung, daß die im PN ausgesprochene Vermitting al es eine wie Febberong von alam ertindene Wurzel, richtig ver Firr incht sich sich mit selchen saufradhätus wie ula dale (vergen ultd) um gulau (wegen ungap) auf einer Stiffe Naturich hat man der Wurzel of spieter auch für andere Pty mologien bemützt und insbesondere für die von alt. Uppsähalatta zu Up 4, 128 betet als von alan eine nähere Bedeutungsangabe ab. Hemacanden, Up 619 von alt bligenpäden.

<sup>3)</sup> Die Verschiedenheit des Geschlichtes fallt bei einem solchen Worte kaum ins Gewicht.

<sup>9</sup> In alterer Fest hat man aber du Scheren als Hörner des Treces aufgefaßt. Es ist el arakteri tisch daß in den Galthas dir Jat (207, 1 389 1) der Krebs ausgigenannt wird wahrend der hommentar von alza spricht.

<sup>1)</sup> Bisweilen schreiben die Handschriften nuch ala

ala auf ada zuruckgeht Dies ada ist aber im Mahābhāsya zu Pan 8,3,56 tatsachlich belegt, Patañjah gibt hier, um zu zeigen, daß das in der Regel genannte sād nur das Substitut von sah sein durfe, die Beispiele sādo dandah, sādo vrēcilah, der Stock, der Skorpion, der mit einem Stachel versehen ist 1) Ada ist die mit dem Pannieischen Lautsystem, das das lignoriert, übereinstimmende Form des Wortes und geht offenbar auf \*rda zuruck wie als auf \*rda Es liegt wegen des ada nahe, zu denken, daß als überhaupt auf alsn berühe, und in der Tat ware bei einem Lehnwort aus dem Prakrit, wo die Stamme auf -s und in vielfach zusammenfallen, die irrtumliche Verwendung als i Stamm nicht umbejlich Allein geräde die Übereinstimmung mit ägöt; spricht doch für die Ursprunglichkeit von als und das Nebeneinanderstehen von \*rdi und \*rda läßt sich durch die An nahme erklaren, daß der a Stamm zunachst regelrecht als Hinterglied des Kompositums eintrat\*) und dann weiter frei verwendet werde

Anstatt als, alsa lebren Halayudha, 3, 23, Mankha, 7973), in der Bedeutung Skorpson' åls, Hemacandra, abh 1211, ålsı und äls (äly ālsh) Dieselben Formen werden im Kommentar der Bombayer Ausgabe des Amarakosa, 2, 5, 14, aus dem Lexikon des Bopālita und eines Anonymus zitert') Vaij 1, 4, 1, 32 nennt āls(n) neben als(n)? Es ist kaum anzunehmen, daß dieses āls, ālsı nicht auf dem alteren als, alsı ni der gleichen Bedeutung berühen sollte Rein mechanische Dehnung des Anlautes ist mir unwahrscheinlich, ich möchte eher annehmen, daß sie in Anlehnung an äla erfolgt ist'), das nach dem PW bei Suśruta 2, 257, 206, 207 belegt ist An den beiden letzten Stellen spricht Suśruta von einer gewissen Spinnenart, die er älausä nennt älamutravisä, jäyante tälusojas ca dähas calaussanute An der ersten Stelle lehrt er daß der Skorpion, der Visvam bhara (Skorpionenart), der Rajivafisch, der Ucettinga (Krebsart) und die Seeskorpione ihr Gitt im äla haben erschaustvambhararäjivamatsyocs lengah samudrarschäs cälaussän Laegt auch hier wirklich alansañ vor

<sup>1)</sup> Ala und ada hat schon Wackernagel Altınd Gr I, p 222, zusammengestellt

<sup>2)</sup> Wackernagel a a O III, p 118f

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zitiert, mit einem Beleg, von Mahendra zu Hem an 2, 464

<sup>1)</sup> Alth alth, 1 cyściko druna alth syad its Bopalitah | alt | athall syad cyścike bhramare puman its kośantaram

<sup>4)</sup> Siehe oben S 429 Anm 5 Fbenso kann Har 220, Vaij 2, 3, 6, 14 dlin vor legen Auch sonst ist eine Entscheidung über die genaue Form des Wortes oft nicht möglich, Säryasiddh 12, 66 dhanurmrgölikumbheşu kann alı, alın, äli oder älin ent halten.

<sup>1)</sup> Ich halte es für sehr wahrscheinlich, daß di, din "Skorpion" eine kunstliche Neubildung est, die der Absicht entsprungen ist, das Wort von al, din "Biene" zu differs nieren Man beschiet, daß Hälsyndlich, Mankha und Humacandra, ihr din "Skorpion" lehren, ali, alin in dieser Bedeutung nicht verzeichnen Was das PW für dit in tier Bedeutung Biene auführt, ist so unsicher, daß es sich nicht verlohnt, darauf einzugelen.

432 Ah und Ala

und ist cālarisāh nicht etwa einfach in ca alarisāh zu zerlegen'), so durfte es das Wahrscheinlichste sein, daß āla eine Ableitung von ala, ada ist als die aus den ala stammende (Flussigkeit'), auch der Rājiva mag irgenden als ala bezeichnetes Organ haben, das eine Flussigkeit absondert, und mit den ālaisā Spinnen ist vielleicht eine kleinere Skorpionenart gemeint, die den Spinnen ahnelt Andererseits ist aber auch die Aunahme eines ur sprunghehen āla 'Ausfluß, Schleim') durchaus nicht unmögheh, das Wort könnte dann, wie Ladén, Stud 31 gezeigt hat, mit ved rjūsi verbunden

Nun gibt es aber auch em āla, das nach den Levikographen (Am 2, 9, 103 Vail 1, 3, 2, 14, Hem abh 1059, an 2, 463, vgl auch Bhavaprak 1 1 263) den gelben Arsensk, Aurspigment, bezeichnet. Belegt ist es in Verbindung mit manaháilā hei Suáruta (siehe PW) und oft, mit verdeut lichendem Zusatz, als haritala im Mbh und in der klassischen Literatur\*) Mit diesem ala laßt sich ala 'Ausfluß' sehon der Bedeutung nach nicht vereinigen sollte sich die Ableitung des alla 'Ausfluß' von ada bestatigen, so sind die Worte auch lautlich erst im Laufe der Zeit zusammengefallen denn ala 'Arsenik' hat altes l Es ist kaum zu bezweifeln, daß das Wort für 'Arsenik' in RV 6, 75, 15 vorhegt wo der Pfeil das Beiwort dlakta erhalt Sayana erklart das Wort älena ersenäktä, und man hat danach äle luer meist als Gift gedeutet Es hegt aber kein Grund vor, warum āla, wenn es im spateren Sanskrit eine bestimmte giftige Substanz bezeichnet, dieselbe Bedeutung nicht auch schon im Veda haben sollte, und ich halte daher die Übersetzung 'mit Arsenik bestrichen' die Geldner in seinem Glossar gibt, fur richtigs)

¹) Der Zusammenhang höbt nicht erkennen ein die deler die vorliegt, die unter den adhriftanse der tierwechen Gifte sowohl k\u00f6rperiedte vie \u00edamptal, nalker als auch Ausscheidungen wie mutra, purige sorkommen. Die Frage wird dadurch noch kom plinzerter, das Bestemt un der Aufstahlung der 16 adhriftanse weder else noch die er wahnt. Nauraj hungs Lei gibt die in seiner Übersetzung durch 'salun'' wieder als ob kild dastande, vielleicht mit Bucksicht unf Bhavaprak 2, 4, 155 wo aber l\u00edli adhriftand der Giftes nur fin den Uereitkan (— Wertiging) une gelehrt wie.

Die Bedeutung Laich, die im PW offenbar wegen des Rajus angesetzt ist erscheint mir nicht gerechtfirtigt

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Der kommentar zu Am 2 9, 103 in der Bombayer Ausgabe führt das Zeugnistenen Mädfans für die Form ofa im die sich auch Rajanigh 13, 65 fundet. Sie beruht wohl ebense auf falscher Zerdegung von harntidas wie das von den Lexkographen (Sääv 776, Am 2, 9 103, Trik 948, Vau) 1, 3, 2 14, Hem abh: 1059, an 2, 480 Med I, 23f, auch Dhataprak 1, 1, 263, Rajanigh 13 65) gelehrte tolle, neben den in Bitvapprak. Rajanigh auch tättale rechent vig Garbe 1nd Min, p 48

<sup>4)</sup> Man wird meht dagsgen euwenden durfen, daß nach AV 4, 6 das Gift, mit dem der Pfeil bestrichen wird offenbar em Pflanzengift sit, da es in V 8 gegabt an geredet wird Warium sollte man meht immeralische und vogetablijsche Gifte nelsen einander verwendet haben 7 von mineralischen Giften (dbdimzes) kennt aber Sukrute 2, 252 mir phendimabbarnam with barnität.

Ala 'Arsenik' liegt meines Erachtens aber noch in einer anderen Stelle des Veda vor, ohne bisher richtig erkannt zu sein, namlich in AV 5 22, 6

takman vyāla vi gada vyānga bhūri yūvaya | dāsim nistakvarim iecha tām vairena sam arpaya ||

Bloomfield hat die Worte wala in gada manga unubersetzt gelassen. Whitney sagt von seiner Übersetzung der ersten Zeile sie sei nur mechanisch, da Emendationen unbefriedigend seien Mir scheinen die Schwierigkeiten doch nicht so unuberwindlich zu sein Viala hat man bisher fast allgemein mit dem vyala des epischen und klassischen Sanskrit2) iden tifiziert, und danach entweder durch 'tuckisch (PW . Grill, Hillebrandt. Whitney) oder 'Schlange' (Ludwig Griffith) wiedergegeben Diese Auffassung ist unhaltbar Neben Sk vyāla findet sieh vyāda\*) das allem schon beweisen wurde, daß das l uber l aus d entstanden ist. Die Zwischenstufe vuala ist uberdies in der Felseninschrift des Rudradaman zu Junagadh in Kathıāvād (151 oder 152 n Chr) tatsachlich bezeugt (Z 10 dasyuvyā lamragrogadibhir ) Die Schreibung I für I ist für den AV ganz un wahrscheinlich - die bisher beigebrachten Beispiele sind jedenfalls sehr unsicher - und ich halte sie gerade bei diesem Wort, bei dem sich dis Schreibung wada bis in spate Zeit gehalten bat für völlig ausgeschlossen Vyāla kann also nur das āla, das uns im RV begognet, enthalten Der sinzige der das richtig erkannt hat ist Weber, aber seins Übersetzung

'giftles' paßt offenbar nicht Um die Bedeutung festzustellen werden wir am besten von dem da neben stehenden twanga ausgehen. Hillebrandt gibt es durch 'körperles' wieder Das kann nicht richtig sein Der Takman erscheint im Gegenteil in dem Lied sehr körperhaft in V 3 werden außerdem ausdrucklich Eigen schaften seines Körpers erwahnt Ludwig Grille Griffith, Weber, Whitney ubersetzen tyanga mit ghedlos Diese Übersetzung ist zum Teil durch die Ansicht beeinflußt daß tyåla 'Schlange' sei Ist das unmöglich so ist damit auch der Auffassung von vyånga als 'ghedlos' der Boden ent zogen. Aber auch davon abgeschen paßt sie nicht. Die Schilderung des Takman enthalt weder in diesem Lied noch anderswo irgend etwas was darauf hinwiese daß man sich den Fieberdamon als Schlange dachte Ich kann aber auch nicht einmal zugeben daß eyanga irgendwo ein Beiwort der Schlange ist Nach Grill und Bloomfield soll das in AV 7 56 4 der Fall sein Das Tier um das es sich in jenem Lied handelt und das in V 5 und 7 sarkota genannt wird wird nirgends mit einem unzweidentigen Namen fur 'Schlange' bezeichnet, wenn es den Schlangen auch nahe zu stehen schemt (V 1) Es gehört vielmehr zu den masakas, den stechenden

Fur die genaueren Literaturangaben verweise ich auf Whitnev Atharva Veda Samhitä, p. 259

<sup>1)</sup> In der vedischen Literatur kommt das Wort nach dem PW sonst nicht vor 2) Siehe die Stellen im PW () Ep In I 8 43

Alı und Āla

494

Insekten (maśalasyārasam rusam 3, maśalayámbhani 2) Es ist klein (arbháya 3), ist lankaparrani) (1), hat Arme (ná te bāhiơr balam asti 6), trögt etwas Kleines in seinem Schwanze (pikche bibhary arbhalam 6), verwundet mit Mind und Schwanz, hat aber das Gift nur in seinem Schwanze behalter (yá ubhábhyám prabárasi pucchena cásyēna ca ļ āsyè ná te risam un te pucchabha asati 9) Deutheher, scheint mir, kann doch der Skorpon meht beschrieben werden? Dazu komint, daß sowoli die Anukramani (mantroltarisekladesatálam) als auch Keśava (trśckabhasiayjam utyate) das Lacd auf den Skorpon bezehen Andere Stellen, wo ytanga oder ananga Beiwort oder Name der Schlange ware, gibt es nicht, tyanga bedeutet vielmehr im Sk für gewöhnlich 'eines Gliedes entbehrend, verkuppel' was als Beiwort für den Takman meht paßt

Daneben gibt es aber em ganz anderes eyanga, das das PW aus Susruta und Särngadharas in der Bedeutung 'Flecken im Gesicht'a), aus dem Harry in der Bedeutung 'Fleck, Schandfleck' belegt Dis Wort muß aber auch enmal die Bedeutung 'Heckig' gehabt haben. Wenn nach den Levikographen (Trik 168, Van 1, 4, 1, 47, Hein abh 1354, an 2, 47, Med g 24) ryanga der 'Frosch' ist, so hat er meherlich diesen Namen als der 'flekhige selion in dem Froschlied RV 7, 103 wird der nient neben dem harita erwahnt Das PW hat daher meines Erachtens mit vollem Recht auch in dem Vers des AV fur ryanga die Bedeutung 'fleckig' angesetzt Naturheli erklart sich das Bewort aus den Krankheussymptomen. Wenn Bloomfield das mit einem non liquet ablehnt so möchte ich deingegenüber darauf hinneisen daß der Takman in V 3 marnedh paruseudh heißt und daß Bloomfield selbst das mit 'fleckig mit Flecken bedeckt' wiedergibt Etvmologisch ist tyårga naturlich ein Bahuvrilli aus 'anga 'Fleck' (zu ani) und dem Praverb er in der Bedeutung nach verschiedenen Seiten gehend, sich ausbreitend die in der alteren Sprache die gewöhnliche ist 1) Ebenso

I s wurde zu win führin har auf karka emzugihen, kankaparean beweist jed nfalle. Uiß das Terr Gil nke hat

<sup>4)</sup> Auch de Worte in V. 7 et eyfennt mayareid schemen rur eine Anquilung auf il n is wölndel in Namen des Korpions, eyfeila, zu enthalten. Pfauenfelen werden auch spiter als Mittel gegen Skorpions abses vierend it seiles Suierda 2, 224. For die Beutung auf den Skorpion hat, sich übergens sehon Grill, p. 188, ausseynschen, der Innstehen p. 126 opdage für des Beworte eines Schlange erklitet.

<sup>1)</sup> Auch lay 1 4 4 125

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vgl. Wackstragel Alland Or 11<sup>5</sup>, p. 285. I as allimabled; hat such damus the Bedenting Feld and entwickelt die spater fast aussehlichtlich betrecht, un RV., aler nech seln seln sit. I a gibt un RV segentheln mit em Wort, in dien ei voll kömmen einem a enty richt, ryman m. 3, 33–13. Dever Gebruich von et verstärkt, dern sehen ihreit das Vitram und die Dudlogmen auf «av vor Konsonant erweckten indrich, daß die Strophe spater lunzugefügt ist (gd. Ollenberg, Big voll 1, 243). Den Bedeutungsubergrap (Bosen Wendungen erkennen wie 10, 73, 7 dawn), i. krychnad – rimdyrm den Dies zu einem mad ernd, dessen Zautermacht nach verschied neu Seiten aus sam der Pette zu Bedeutung der spater Bedeutung.

ist viparuh in AV. 7, 56, 4 als Beiwort des Skorpions 'mit Gelenken auf allen Seiten', und das legt es nahe, das danebenstehende vyångah in diesem Fall als 'mit Gliedern auf allen Seiten' aufzufassen, wenn auch die Bedeutung 'mit Flecken bedeckt' auch hier nicht ausgeschlossen ist.

Die Bedeutung, die vi in vydinga hat, muß es auch in dem offenbar parallelen vydla haben; dies muß also 'auf allen Seiten mit Arsenik bestreut' bedeuten. Das Beiwort mag zunachst seltsam erscheinen. Aber ganz almlich wird der Takman in V. 3 avadhvannad ivärundh genannt, 'rot wie Streupulver' oder 'wie rotes Streupulver', was dem Sinne nach jedenfalls so viel ist wie 'gleichsam mit rotem Pulver bestreut'. Zweitens aber ist stur den Takman charakteristisch, daß er den Kranken gelb macht (aydın yd viśuān hdritān kṛṇōṣi 2; aydın yd abhisocayiṣṇūr viṣuā rūpdıni hdritā kṛṇōṣi AV. 6, 20, 3); AV. 1, 25, 2.3 wird er als 'Gott des Gelben' angeredet. Daß der haritasya dera mit haritāla bedeckt ist, ist also nicht verwunderlich').

Die Auffassung von vyäla und vyänga ist auch fur die Erklarung von vigada bestimmend. Der Imperativ 'eprich heraus' (Ludwig, Griffith, Whitney in der Übersetzuug) ist vollkommen sinlos!). Whitney hat daher schon in seinem Index verborum vorgeschlagen, vigada zu lesen. Das ist im Grunde gar keine Textänderung, sondern nur eine Berichtigung des Padapätha, und ich hege keinen Zweifel, daß Whitney soweit das Richtige getroffen hat. Whitney hat aber weiter das Wort zu gad 'sprechen' gestellt, und Grill und Hillehrandt sind ihm gefolgt und haben vigada durch 'stumm' bzw. 'wort. sprachlos' ubersetzt. Warum der Takman so genannt

von vi hat man deratige Komposita im Veda vielfach falsch aufgefaßt; so ist z. B. in 1, 187, 1 vy dasa erirám vipariom arádyat, cipariom seherlich kein leeres Bawort effectivels. Es ist vielmehr zu übersetzen: 'er durchstieß den Vrtra, so daß die Gelenke (oder Stucke) auseinandergingen'; vgl. 8, 6, 13 vi eytrám parvató ruján; 8, 7, 23 vi vrtrám 
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dir Assekweck gulür swarde raelkacht noch respeculienber serzden, even zwannehmen durften, daß sehen in vedischer Zeit der gelbo Arsenik als Schminko oder Puder verwendet wurde. Spater geschieht das gedenfalls. Besonders Schauspieler gebrauchen ihn, so daß natasamijhaka (Trik. 473), natamapdana (Hern abh. 1953; Rajangh. 13, 63), natabhapana (Vaij. 1, 3, 2, 13; Mödhava im Komm. zu Am. 2, 9, 103) geradezu Synonyma von hartikla sind. Aber auch der Tiska des Brautigems bestand für gewohnlich aus gelbern Arsenik, vas Kum. 7, 33 zeigt, wahrend der Hochzeitstilaka (unühadilgütlaka) für die Braut von der Mutter aus feuchtem gluckbringenden gelben und aus rotem Arsenik bergestellt wird (hartiklam ärden mächtenstellt wird (hartiklam ärden mächtenstellt klam der Sitä (Räm. 2, 65 prak., 18ff.; 5, 40, 5; 65, 23). Ich möchte es nicht ur umwahrscheinlich halten, daß wir um unter dem roten aradkennes roten Arsenik, manahita, zu denken haben; vgl. auch RV. 2, 34, 13 arunebhir nähjibhih; 10, 05, 6 aljägo Yundigo nd.

<sup>2)</sup> Grill hat seino Konjektur vi gadha in der zweiten Auflage selbet zuruckgenommen, so daß es sieh erubriet, darauf einzugehen.

sein sollte, bleibt völlig unerklarheh<sup>1</sup>) Ebensowenig kann ich Bloomfields Vermutung glucklich finden, daß rionda 'chatterer' sei mit Bezug auf das Dehruum des Kranken Ich halte das schon deswegen für unmög lich, weil weder gad noch ergad iemals 'plappern' bedeuten') Weber ubersetzt rigada 'beulenloser', was wohl em Druckfehler für 'keulenloser' (von onda) 1-t Warum der Talman so genannt sein sollte, durite schwer zu sagen sem Vicada kann meines Erachtens nur cada 'Krankheit' enthalten Fur ausgeschlosen halte ich aber, daß es 'frei von Krankheit' bedeuten und euphemistische Anrede an den Krankheitsdamon sein könnte, wie Bloomfield wester vermutet Vi muß hier naturlich wieder dieselbe Bedeutung haben wie in ryala und ryanga; rigada ist also gerade umgekehrt 'mit Krankheiten auf allen Seiten' Wiederum bietet V 3 eine Parallele, wie dem vyanga parusah pāruseyāh, dem vyala avadhvamsá ivārunāh entspricht, so ist dort dem eigada risradhai irva gegenubergestellt. Daß man sich den Takman als von zahlreichen anderen Krankheiten berleitet dachte. zeigt V 11 wo er gebeten wird, nicht den Balasa, den Husten und den Ldyuga zu Genossen zu machen und V 12, wo er aufgefordert wird, mit seinem Bruder Balasa seiner Schwester Husten und seinem Vetter Paman fortzugehen Bloomfield hat auch schon darauf hingewie-en, daß das Kusthakraut, das gegen den Takman hilft, in AV 5, 4, 6, 6, 95, 3 gebeten nird den Kranken gooda zu machen

Nielit anders als bei er gada hegt die Sache bei bhär yüruyn. Nach dem Padapātha sind das zies Worte (bhār) [ yarviyn]. Ist das riehtig, Romen sie nur bedeuten. Italt viel (oder vieles) fern, was vollig unserstandlich ist.). Bloomfield will ruyram aus dem räjrega des vierten Pāda erganien. Ibodi off (this messle) far ?). Eh hulte die Ellipse hier fur unmöglich und bezweifle daß bhār die angegelene Bedeutung haben kann. Diss für die drei vorhergehenden Worter gewonnene Frgelinis erhebt meines Frachtens Whitness Vermutung. daß bhärnyärung gegen den Padapitha als ein Wort zu lesen und ein Kompositum aus bhār ind äruyd sei, zur Gewilhiert.). Bhār am Anfang des Kompositums eitspricht öffenbar dem

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Data kemut, daß es sehr ras de lindt ist nies überbaugt je em goda Sprache, gegeben bat Arythdeosda na A. 12, 4 16 hat ehen Leumann, F1 Worterb, j. 81, richtig als frei von Krankheit erklait Godan in Mili. 1, 43, 22 erklite Kildacinik uhreh dondarde feptrachties emorgiumdager quandilaredged, lichelten klindes er "Spruch bebeuten in der Ramstap Up (Webrt, p. 379) trachemt em god), dae "Spruch ubeleuten erkein.

b) Grigodo bewest wibstverstandlich mehts für das meht reduplizierte god J. Ludwog "balle (dich.) weit ab', Griffith "keip thewilf far away from us." Daß diese Übersetzungen meht nichtig sein können, braucht nicht erst gesegt zu werden.

<sup>4)</sup> So schon Grill<sup>1</sup>, p. 156, aber in die Übersetrung nur "halt geffessen frin."
7) Die Sel resbung simml imit der alten Aussignede übersen siehe Wackernagel,
Altin. Ut L. j. 271 und die dort ausgeführte Literatur. Als ein Wort wöllte übergen.

vi in den drei anderen Komposita Schwieriger ist die Feststellung der Bedeutung von diagd. Das Wort begegnet noch einmal AV 8, 6, 26 in einem Lied, das Schwangere schutzen soll, das Amulett soll den Feinden anhangen.

aprayāstvam mārtavatsam ād rodam agham avayam

Das großere PW gibt als Bedeutung 'Nichtempfangen, Unfruchtbarkeit'1) Allein das paßt nicht, da 1a die Unfruchtbarkeit schon durch avrasastvam ausgedruckt ist. Im kleineren PW wird denn auch gerade umgekehrt 'Empfangnis' als Bedeutung angesetzt, augenscheinlich unter der Annahme, daß anham als Adiektay mit anguam zu verbinden sei?) Dem widerspricht die Lesung der Zeile in Hir Grhyas 1, 19, 7, Ap Man trap 1. 4. 11 apravastām pautramrtnum pāvmānam uta vācham. Sāma mantrabr 1, 1, 14 aprajasyam paulramariyam pāpmānam uta vā agham Die Fassung beweist, daß agham nicht zu ävayam gehört, ärayam muß vielmehr ein besonderes Ubel sein. Nun wird in der medizinischen Lite ratur avī von den Geburtswehen gebraucht (Caraka, Šārīrasth 8, 82 avī prādurbhāve, 83 avībhih samklisyamāna 88 anāgatāvī, Suśruta 1, 279 āvīnām pranāšah, 368 aprāptāvi-) 'Geburtswehen' wurde als Bedeutung fur avaya in AV 8, 6, 26 vorzuglich passen, formell wurde sich av zu āvaya verhalten wie etwa ved prant zu klass pranaya In unserer Stelle kann es sich naturlich nicht speziell um Geburtswehen handeln äigug mußte hier eine allgemeinere Bedeutung haben und diese hegt für das entsprechende auf in der vedischen Literatur tatsachlich von Kath 30, 9 āvyam tā etais te 'pājayams tad apāvyānām apāvyatvam avyam evaitair apayayatı Taitt S 2, 2, 6 3 avyam vd esá práligrhnāti yó vim praligrhndti

ndryam prdiigrhnāli ya ubhayddat pratigrhnāli, Taitt Š 3 2, 9 4 ydd vai höldāharjum abhydhayala āvyam asmir dadhati tād yan nā japhanita pratsya samiatsarād grhā dveuram. Sāyama erilait an de letzten Stelle avyah (sie) tur eine bestimmte Krankheit (rogandesah), äveuran durch sarvarojādbhih pidyeran. Seine Erklaring erweckt nicht gerade den Eindruch, daß sie auf wirklicher Keintins berühe, wir werden kuum felilgiben, wenn wir für ävi in deesen Stellen die allgemeine Bedeu sehon Weber bhāryanaya fassen seme Übersetzung reichlich Abgewehrter halte ich aber für unmostleh

) So auch Weber, Henry, Wintney Ludwig dem Griffith folgt, will rodam aghamágaram lesen, 'Bôses verkundendes Weinen' Sayana ergibt nichts Fr hat aghavárayam gelesen und erklart aghánam papánám tatphalabhutanám duhkhánám visakifi evyjanam

<sup>4</sup>) Außerdem int dazu wohl die angebiehe Bedeutung von dreyes begetringen, dar AV 7, 90 3 erscheint gethä 4fpo aphytioi stripe edsad andraych Andraych übersetzt das größere PW mit "meht wichend, nicht ablassend", das kleinere mit "keine Empfangins zustande bringend, Henry mit "moftensive", Whitney mit "motern" Sana etymologisert Mir scheint, daß dezige garmehts mit dreye zu tun hat, sondern Synonym von retus sit. Naigh 1, 12 wird dreych unter den udalandina aufgeführt, in derselben Laise steht auch rück.

tung 'Weh Schmerz' ansetzen, wie es im PW geschicht!) Nehmen wir dieselbe Bedeutung für ätagå in unserer Stelle an, so ergibt sich, daß begrifflich bhärnyarsya dem vapada entspricht wir vighaga dem vigada, eine gewiß meht unbeabsichtigte Parallehtat des Ausdruckes Ich ubersetze demnach die Zeile 'o Takman, der du mit Arsenik bestreut bist, von Krankheiten ungeben, mit Flecken bedeel t, viel Schmerzen bereitest'?)

## Eine arische Anschauung uber den Vertragsbruch.

Die indischen Rechtsbucher bestimmen, daß der Richter die Zeugen vor Abgabe ihrer Aussage zu vermahnen habe, bei der Wahrheit zu bleiben So schreibt Narada 1, 200 vor

puranaır dharmavacanash satyamahütmyakirtanash |

anriasyapavadars ea bhrsam utirasayed rman

Durch alte Dharmaspruche die die Erhabenheit der Wahrheit preisen und die Luge tadeln, soll er sie (die Zeugen) in gewaltige Furcht versetzen '

Die gleiche Vorschrift gibt Brhaspati 7, 19 (Jolly)

sahhuah sa bodhaniyas tu dharmasastrapraiedibhih

Denselben Brauch bezeugen aber auch schon die Alteren Werke, Yajinavalkya (2 73 säkinah srätanyet) Manu (8, 79 sabhāntah säkinah grāpiān pradesrato 'nuyunjuta rudhinā tena santrayan), Visnu (8, 24 sakanas co srātanyet) Baudhayana (1, 10, 9 sāksinam dairam') uddistam

<sup>3</sup>) So lesen die Grantha und Nagari Handschriften De Telugu Handschrift des Kommentars des Goundamamin und die Nagari Abschrift einer Malayalam

<sup>1)</sup> Vgl auch Geldner Ved Stud I, 246 Anm I

Ala scheint auch ein Pflanzenname zu sein. Kaus 25. 18 wird gegen Harn verhaltung und Verstopfung ein Infusum vorgeschrieben das unter anderem dla enthalt Darila bemerkt dazu alam godhumavyadhih (1) hesava erklart ala durch yavagodhumaralli AV 6 16 4 besteht aus den ziembeh ratselhaften Worten glasgläsi pured sildi jalday uttarā | nilogalasdiā Sayana erklart alasāla šalāi jālā (410) und nilagalasalla als die Namen von drei sasyavalli (sasyama jari) Kaus 51, 15 schreibt die Verwendung der Strophe beim Glabbesaja (aber Saj annabhesajam) vor wober man drei Spitzen von silde jäla (sic) in der Mitte des Feldes eingrabt, hes nennt die drei sas javalli. Die vorausgehende Strophe schließt apeki nir ala. Say best nirāla und sagt es sei die Krankheit dieses Namens. Das Wort ist aber kaum von dem dla der Strophe 4 zu trennen vgl Bloomfield SBI VLII 465f Kaus 35 28 endlich wird für einen Liebeszauber ein Pfeil vorgeschrieben dessen Spitze ein Dorn ist, der mit Eulenfedern verschen ist und dessen Schaft antäla ist (antälakäi dayā). Bloom field Kaus p \L\I und Caland Alt nd Zaub. p 119 sehen in as tala wiederum emen Pflanzennamen aber Dania erklatt asstam Iranam alam kandam (MS kanum) yasyah sa. Wurde es nicht ganz gut zu dem übrigen passen, wenn an den Schaft des Pfeiles der Stachel eines seliwarzen Skorpions gestrekt waro? Wie sich der Pflanzen name zu den oben besprochenen Worten verhalt vermag ich nicht zu sagen. Giftig kann die Pflanze kaum gewesen sem, wie ich in Hinblick auf RV 6, 75 15 bemerken möchte da nach Kaus 25 18 der Kranke die Alabruhe trinken muß

yatnāt preched vicaksanah), und mir scheint, daß auch Āpastamba ihn im Sinne gehabt hat, wenn er 2, 29, 7 den Zeugen ubhayatak samākhyāpyah nennt, 'nach beiden Seiten hin zu belehren', d h tiber den Lohn für die Wahrheit und über die Strafe für die Lage!) Die meisten Rechtsbucher enthalten denn auch mehr oder weniger umfangreiche Proben solcher Ermahnungsreden des Gerichtsherm, so Baudh 1, 19, 10—12, Vas 16, 32—34, Visnu 8, 25—37, Manu 8, 80—86, 89—101, Yājň 2, 73—75, Nār 1, 201—228, Brh 7, 20f

In der zweiten Rede bei Manu stehen unter anderen die folgenden Verse (8, 97—100)

yārato bāndhavān yasmın hantı sāksye 'nriam vadan | tātatah samkhyayā tasmın chruu saumyānupūrtasah || 97 pañca paśvanrte hantı daša hantı gavānrte | 98 satam aštānrte hantı sahasram purtuşānrte || 98 hantı jātān ajātāms ca hıranyārthe 'nriam vadan | sarvam bhūmyaurte hantı mā sma bhumyaurtam vadih || 99 apsu bhūmısad ity āhuh strinām bhoge ca maithune | abyesu caiva ratnesu sarvesu ašmamayesu ca || 100

Vernimm nun, mein Lieber, in richtiger Aufzahlung, wie viele Ver wiele der Zeugennussage derjenige tötet, der die Unwährheit spricht. Funf tötet er bei einer Luge um ein Kleinvieh, zehn tötet er bei einer Luge um eine Kuh hundert tötet er bei einer Luge um ein Pferd tausend bei einer Luge um einen Sklaven. Die Geborenen und die Ungeborenen tötet er wenn er um Gold eine Luge spricht Alles tötet er bei einer Luge um Land. Sprich daher nicht eine Luge um Land (Bei einer Luge) um Wasser, um den geschlechtlichen Verkehr mit Frauen und um Juwelen, die im Wasser entstanden sind und allen, die aus Stein bestehen, ist es wie (bei der Luge) um Land so behauntet man.

Handschrift haben tv etam das Govinda somer Erklarung zugrunds legt und Buhler und Hultzsch angenommen haben Ich bezweiße daß das richtig ist Uddis ist her offenbar wie andere Verben des Sagens mit doppeltem Akkusativ konstruert Em Verstandiger soll den Zeugen befragen, der uber das, was ihm von den Gottern droht belehrt ist Auf Govinda ist nach dem, was Hultzsch, S VIII bemerkt kein Gewicht zu legen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bühler übersetzt 'after having been exhorted to be fair to both sides, aber Huradatta erklart offenbar richtig sübliquatu sübliquor ann prakennöl i autpusucannen casatyavacanna säkinno yad bhärnjadam tat sosyam bruhs | anntam tyakind autyena seurgum eguas | anntam ukteu mahägikoram naradam pratipatsyasa tigädind prakärena samakhiyapya pradivicakadibih, pritu it kesab. Die handsohnitlich bereugte Lesart samakhiyapyan scheint mir besser als dass grammatisch falsche samakhyāpya, das Buhler aufgenommen hat

<sup>3)</sup> Buhler 'concerning men', nut der Note', e slaves Zur Bedeutung des Wortes vergleiche den Mantra bei Knus 133, 3 nama gäve mannatva mannijut anavayat ca mamava purusä bhavan (erg vale), Suttampata 769 Lhettam vatthum hiraman va gavussam däsapprisam [ hivo bandlu punku köme yo navo anunyijhali, usw

es wie um ein Kleinvieh. Um Kleider, Gold, Getreide, den Veda ist es wie um eine Kuh. Um einen Wagen ist es wie um ein Pferd.'

Die Gautama-Dharmasütras gelten als das alteste uns erhaltene Rechtsbuch, und man könnte daher denken, daß auch die Ferm, in der uns die Anschauungen über die Folgen der falsehen Zeugenaussage hier vorliegen, die alteste sei. Ich halte das für ganz unwahrscheinlich. So gewiß im allgemeinen auf dem Gebiet des Dharma wie in anderen Wissenschaften die versifizierten Lehrbucher junger sind als die in Prosa abgefaßten, so gewiß seheint es mir zu sein, daß die Sütra-Verfasser so und so oft alte Memorialverse in Prosa aufgelöst haben 1, und daß das auch hier der Fall gewesen ist, dafür spricht meines Erachtens nicht nur die metrische Form bei Baudhäyana und Vasistha, sondern auch der ganze Charakter dieser Äußerungen. Gautama war zu der Umwandlung der Verse in Prosa geradezu gezwungen, da er es sich bekanntlich zum Prinzip gemacht hat, überhaupt keine metrischen Regeln aufzunehmen Dazu kommt, daß sich, wie wir spater sehen werden, beweisen laßt, daß jene Sütras nicht die originelle Schöpfung Gautamas, sondern einer alteren Quelle entlehnt sind.

Auch inhaltlich ist Gautamas Fassung gewiß nicht die ursprungliehste Alle, auch die nachher aus den Epen und dem Paneatantra anzufuhrenden Strophen, sprechen von der Luge um eine Kuh, ein Pferd und einen Sklaven Diese drei können wir alse mit vollkommener Sicherheit der altesten Fassung zusehreiben. Aber auch das Kleinvieh bildet offenbar ursprunglich den Anfang der Reihe, es fugt sich ungezwungen ein, wahrend das Madehen. des Vasistha dafur einsetzt, nicht recht in den Rahmen paßt, wenigstens nicht an erster Stelle. Als alt muß ferner aneh die Luge um Land gelten, wenn sie auch bei Vasistha, der nur einen Sloka zitiert, fehlt, sie bildet bei Gautama, Baudhāvana, Manu und Nārada deutlich den Gipfelpunkt und Absehluß der Reihe. Ganz unwahrscheinheh ist dagegen die Ursprungliebkeit der Luge um Gold. Das Gold steht allerdings bei Manu und Närada zwischen dem Sklaven und dem Land, aber in den alteren Werken außerhalb der Reihe, und zwar bei Gautama dahinter, bei Baudhäyana davor. Had auch bei Manu und Närada paßt es eigentlich gar nicht in die Reihe hinem, da jātān ajātāms ca doch ganz dasselbe ist wie sarram und somit die Steigerung, die sicherlich ursprunglich beabsichtigt ist, fehlt Was bei Gautama und Manu hinter der Luge um Land aufgeführt ist, wird schon durch die Art der Anfuhrung als spatere Zutat charakterisiert1) Und

i) Ich muß es mir versagen, das hier durch Beispiele im einzelnen zu belegen In zahlreichen Fallen schnumert der unsprunglich metrische Charakter von Sätras noch deutlich durch, in anderen ergibt er sich aus dem Inhalt oder durch Vergleich mit der Spruchliteratur

<sup>1)</sup> Die genaue Übereinstimmung im Wortlaut zwischen Manu 100 ab und Gaut 18, 19 läßt auf direkten Zusammenhang sehleßen, und da der Verfasser der Manusmitt, wie M. 2, 18 ergt. Gantama kannte, so ist es nicht unwahrscheinlich, daß Manu 109 ab genale aus Gautama enlommen ist. Ein zwieter Fall, wo Manu in einem Zu-

wie man die Reihe am Schluß vervollstandigt list, so hat man sie auch am Anfang erweitert Daß der aus der kurzeren Version des Narada angefuhrte und nur hier uberlieferte Vers sekundar ist, ist wohl selbstverstandlich Das Gleiche gilt aber auch von Baudh 11, 12a Über den Inhalt von 12a ist schon gesprochen, Vers 11 kann ursprunglich garnicht mit Vers 12 verbunden gewesen sein, weil die beiden Verse inhaltlich garnicht zu vereinigen sind In Vers 11 wird is allgemein die Tötung von drei Vatern, drei Großvatern und sieben Geborenen und Ungeborenen als Folge des falschen Zeugnisses ohne jede Rucksicht auf die Art der Aussage. hingestellt Was die Zahlen der Getöteten betrifft, so steht Gautama mit seinem '10 100 1000, 10000, 100000 oder sarram' allen anderen Ouellen 1) gegenuber, die anstatt dessen '5. 10. 100 1000. sarram' nennen In Indien hat immer die Sucht bestanden. Zahlen ins Ungemessene zu steinern Wir werden daher schon prinzipiell die niedrigeren Zahlen als die älteren ansehen mussen und das Schwanken Gautamas zwischen 100000 und sarram beweist daß ihm die Fassung mit dem sarram bekannt war. Aus der Vergleichung der Dharmasastras ergibt sich also als die wahrscheinlich alteste Form des Memorialverses

ksudrapasvanrte pañca dasa kantı gavünrte\*) | satam asvünrte kantı sahasram purusünrte | sarıam bhumuanrte kantı

Der letzte Pada muß da die Quellen hier auseinandergeben, zunachst zweichlart bleiben Das Resultat ist nicht überraschend Die auf Grund innerer Indizien erschlossene Form ist abgesehen von einer inhaltlich belanglosen und unsicheren Variante, genau die jenige die der Vers bei Bau dhayana zeigt also in der altesten Quelle, die ihn überhaupt in motrischer Form bietet.

Dieser Memorialvers hat eein Gegenstuck auch im Ramäjana Hier

śałam aśrūnrie hanis sahasram iu garānrie | atmanam svajanam hanis purusah purusanrie ||

'Hundert tötet er bei einer Luge um ein Pferd, tausend aber bei einer Luge um eine Kuh, sich selbst und die Angehörigen tötet der Mensch bei einer Luge um einen Menschen.'

Es wird wold memand bezweifeln, daß Välmiki als er die Strophe dichtete, den alten Memorialiers im Sinae hatte. Er beabsichtigte allersatz zu einem volkstumlichen Spreibe mit Gautama übereunstramt ist die Regel über die elbaren Tiere ver ZDWG LAI G

1) Nur das Rămayana das aber meht direkte Quelle ist nennt noch andere Zahlen siehe nachher

b) Dress Lesung möchte seh mit Rucksicht auf Gautama für die alteste halten, zumal sie wie wir sehen werden tatsichlich belegt ist. Selbstveret in lich ist es bei solchen Versen in vielen Fallen unmöglich den ältesten Wortlaut bis in alle Einzel heiten hieren fastnatellen. dings kein wörtliches Zitat, und so erklart es sich, daß er ihn unvollstandig wiedergibt und andere Zahlen nennt Der Unvollstandigkeit hat der spatere Bengali Bearbeiter abzuhelfen versucht, er fugt (hinter 34, 14) noch die Zeilen hinzu

hantı jātān ajātāms ca bhūmyarthe tv anriam vadan | bhūmyanrtena tulyam ca purusānrtam ucyate | kulam āsapiamam hantı naro bhūmyanriam vadan ||

Das Merkwurdige ist nun daß die Strophe bei Välmiki eine ganz andere Bedeutung hat Sie ist dem Laksmana in den Mund gelegt, der dem Sugrīva Vorwurfe macht, daß er sein Verspreelien nicht gehalten habe, zum Lohn fur die ihm von Räma gewahrte Hilfe die Sitä zu suchen In welchem Sinne die Strophe zu verstehenist, geht deutheh aus den unmittel bar vorhergehenden Worten hervor

yas tu rājā sthito 'dharme mitrānām upakārinām ( mithyā pratijāām kurute ko nršamsalaras tatah [[

'Gibt es wohl einen gemeineren Menschen als den König der, in Un recht verharrend, Freunden, die ihm Dienste leisten, sein Versprechen nicht wahr macht?'

Valmiki bezog also den Memorialvers nicht auf den falschen Zongen, sondern auf den König, der som Versprechen in bezug auf Schenkungen an seine Diener nicht halt, und wir haben die Frage zu entscheiden, ob seine Auffassung oder die der Dharmassastras die ursprunghehere ist. Es seheint mir zweifellos zu sein daß sie zugunsten Vähmlas entschieden werden miß. Es laßt siel zunachst sehwer en Grund erdenken, warum aus der interschöpflichen Fulle von Dingen auf die sich die Aussage von Zeugen vor Gericht beziehen kann gerade kleinvieh. Kuh Pferd, Sklave und Land ausgewahlt sein sollten Gerade die spateren Zusatze mit ihren zum Teil ganz anders gearteten Gegenstanden wie dem mauthuna zamiyoga zeigen wie wenig jene laste genugte. Anderseits ist aber die Liste ein vollstandiges Verzeichnis der Dinge intt denen ein indischer König die ihm geleisteten Dienste zu bezahlen pflegt und insbesondere gilt die Schenkung von Laud genau wie in der Liste als die hochste der Gaben.

Dazu kommt ein Zweites Schon Hopkins hat in einer Note in seiner und Burnells Übersetzung des Manu bemerkt (zu 8, 18) daß es seltsam seinen daß das heilige Tier, die Kuh, hier an Rang unter dem Pferd und, wie wir Innzufugen können, unter dem Sklaven und Land zu stehen seheine. Ein falseltes Zeugnis in bezig auf einen geheiligten Gegenstand durfte doch seiherlich eine seltwerere Sünde sein als ein anderes. Man wird die Berechtigung dieser Bemerkung anerkennen mussen. Allein die Sache andert sielt vollstandig, wenn der Memorialivers ürsprunglich auf einen vertrags bruchugen König ging. So hoch auch der ideale Wert der Kuh in den Augen eines Hindu gewesen sein mag, ihr tatsichlieher Wert stand sieherhelt.

stets hinter dem eines Pferdes oder eines Sklaven zuruck, von Land ganz zu schweigen Es ist daher ganz naturlich, daß der König, wenn er seiner Verpflichtung in bezug auf eine Kuh nicht nachkommt, eine kleinere Sünde begeht als in den spater genannten Fallen Vielleicht hat man ubrigens spater in Indien abuliche Bedenken gehabt wie Hopkins, und die Vertauschung von Kuh und Pferd, wie sie im Ramavana und in dem nachher angefuhrten Spruch des Pancatantra vorliegt, ist micht zufallig Daß in diesem Punkt aber die Dharmasastras das Altere bewahrt haben, wird. wie wir sehen werden auch durch das Mbh bestatiet

Wir gelangen so zu dem Schlinß, daß in den Dharmasastras ein Spruch, der ursprunglich der Rajamiti angehört, auf den falsehen Zeugen umgedeutet ist 1) Es laßt sich weiter aber auch nachweisen, daß in der Vorlage. auf die Gautamas Sütras zuruckgehen, der Spruch noch seine ursprungliche Bedeutung hatte Bei Gautama folgen auf das Sutra sarram ra bhumau unmittelbar die Worte harane naralah Ihr Auftreten in diesem Zusammenhang ist sehr seltsam 'Land wegnehmen', d h die einem Tempel oder einem Brahmanen oder sonst einer Privatperson verliehenen Guter wieder einziehen, kann überhaupt nur der König. Ich brauche nur auf die bekannten Verwunschungsspruche in den Inschriften zu verweisen, in denen dem König, der Land konfisziert, die Höllenstrafen angedroht werden, alle drei Ausdrucke des Sutra bhūmi hr und naraka kehren hier wieder

> sastim varsasahasrāni svarae modati bhumidah l acchetta canumanta ca tany eva narale vaset svadatiam paradatiām va uo hareta vasundharām [ sastim varsasahasrani narake nacuate dhruvam?)

Die Worte harane naralah bei Gautama können sich also nur auf den König beziehen. Wie sollte nun aber der Gedanke hier plötzlich von dem Zeugen auf den König abirren? Die ganze Schwierigkeit verschwindet, wenn sich die vorausgehenden Regeln ursprunglich gar nicht auf den Zeugen sondern auf den König beziehen Der Übergang von dem König, der das versprochene Land meht gebt zu dem König, der das einmal ge schenkte Land wieder wegnimmt, ist leicht genug. Wir können, glaube ich, sogar noch einen Schritt weiter gehen. Ist es richtig, daß Gautama den alten Memorialvers gekannt und in Sutras aufgelöst hat, so können wir ietzt wohl behaupten daß der letzte Päda dieses Verses in der altesten

476 1913 S 674ff

<sup>1)</sup> Vielleicht hat sich eine Audeutung des ursprunglichen Sachverhaltes noch darın erhalten, daß Manu 8 89 der undankbare Betruger eines Freundes mit dem falschen Zeugen auf eine Stufe gestellt wird

brahmaghno ye smrtë lokë ye ca stribëlaghëtinah ] metradruhah Letaghnasya te te syur bruvato mreš || 1) In dieser Fassung z B Ep Ind IV, 197 Fur ahnliche Fluch und Segens spruche vgl die Sammlungen bei Pargiter, Hultzsch und Jolly JR 18 1912 S 243ff

Gestalt, wie er Gautama vorlag, anstatt der Worte sälsi sälsyam mrsä nadan (Baudh) oder må sma bhämyanntam tadih (Manu Nar) eine Wen dung wie harane narakah smrtah enthielt Daß man diese Worte spater beseitigte, weil sie auf den Zeugen bezogen absolut keinen Sinn hatten, ist begreiflich, inhaltlos genug ist es, was bei Manu an ihre Stelle gesetzt ist

Die Geschichte unseres Memorialverses ist damit noch meht zu Ende Udyogaparvan, Kap 35, erzahlt Vidura dem Dhrtarästra ein uthässe purätuna, den Samväda des Datya Virocana mit dem Brahmanen Sit dhanvan Bei dem Svayamvara der Kesini waren die beiden über die Frage in Streit geraten, wem der Vorrang gebühre Sie wetten um ihr Leben und tragen auf Sudhanvans Vorschlag Prahräda, dem Vater des Virocana die Entscheidung an Prabrada, im Innern von der Überlegen heit des Brahmanen überzeugt, macht Ausflüchte, er könne die Frage micht beantworten, da sein einziger Soln eine der streienden Parteen sei Als Sudhanvan trotzdem auf eine Entscheidung drangt, sagt Prahräda

atha yo nana prabruyat satyam vā yadı vānrtam | etat sudhannan prechāmı durvivakta sma kim naset || 30

'Wenn einer nun aber weder die Wahrheit noch die Unwahrheit sagt, danach frage ich dich Sudhanvan, wie bringt der die Nacht zu der schlecht antwortet?

Sudhanvan antwortet

yām rātrim adhivinnā strī yām caivāksaparājitah | yam ca bhārabhttaplango durivraktā sma tām vaset || 31 nagare pratiruddhah san bahirdvāre bubhuksitah | amitrān bhuyasah') pasyed yah saksyam anitam tadet || 32

amitran bhuyasah<sup>1</sup>) pasyed yah saksyam antiam tadet || 32

\*Eine Nacht wie sie eine Frau hinbringt die von einer Nebenbuhlerin

Ellen Nacht we sie eine Frau innormet die von einer Necenonmermin verdrangt ist, oder einer, der im Wurfelspiel verloren hat oder einer dem der Leib vom Lastentragen schmerzt eine solche Nacht bringt der hin der sellecht antwortet. In der Stadt eingeschlossen soll hungernd vor den Toren machtigere Feinde sehen uer eine umwähre Zeugenaussage macht. Daran sehließen sieh die beiden Strophen Manu 98 und 993) Prahräda fallt darauf das Urteil zugunsten des Sudhanvan der über seine Gerechtigkeit erfreut, ihm das Leben des Sohnes selienkt. Vidura zicht aus der Geselnchte den Schluß

tasmād rajendra bhūmyarthe nānrtam vaktum arhası | mā gamah sasutāmātyo nāšam putrartham abruvan || 39

'Daher darfst du, großer König nicht um Land willen die Unwahrheit sprechen, gehe nicht mitsamt deinen Söhnen und Dienern zugrunde, indem du um deines Solines willen nichts sagst

Es kann memandem entgehen, daß die Verse 32-34 her garmeht am Platz sind Was sollen her Außerungen über den Memeid des Zeugen ? Prahräda tritt in der Geschichte doch meht als Zeuge auf, sondern als

<sup>1)</sup> No bhunafah

<sup>2)</sup> Lesart vadeh für vadih

Richter Und ebensoweng ist Dhrtarästra, der sieh an dem Betragen Prahradas em Betspiel nehmen soll, ein Zeuge, auch er ist der König, der uber die Anspruche der Pändavas auf ihr Gebiet zu entscheiden hat Aber auch davon abgesehen hilden jene Verse gar keine richtige Antwort auf die in Vers 30 gestellte Trage Prahräda fragt, wie es dem ergehe, der weder die Wahrheit noch die Unwahrheit sagt, also entweder unbestimmt und zweideutig oder gar meht antwortet, in Vers 32—34 werden ihm aber die Folgen einer Luge ausennandergesetzt. Das alles laßt darauf schließen, daß der Text hier meht im Ordnung ist Tatsachlich wird auch der uns angeliende Teil der Geschichte in der sudindischen Rerension ganz anders dargestellt<sup>13</sup>. Als Prahräda micht weiß, wie er aus dem Dilemma heraus-kommen soll sicht er einen Hams- den weisen, allwissenden Dirtarastra<sup>13</sup>. An ihn wendet er sich zunachst mit der Frage, oh er in diesem Fall ein Urteil abgeben musse. Der Hamsa bejaht es. Darauf legt Prahräda ihm die Frage vor

alha yo nawa sibrüyan na satyam nünrtam vadel\*) |
hamsa tattvam ca prechämi kiyad enah karoti sah || 35
Der Hamsa natwortet
preto dharmam na sibruyud golarnasithilam caran |
dharmad bhrasyati röjams tu näsya loko ist na prayäh || 36
dharma eta samruyut yathā nadysa tu kuloyan |
ye dharmam anupudyanias tusunm dhydyania äsate || 37
testiho räham tu haret tatra bhaset pädad ca kartars |
padas tesu sabhācstas yatra nindyo na nindyate || 38
anenā bhavati tresho muvyanie pi sabhāsadah |
katiram eno gachbe ca yi ninduy yatra hi nindyate || 39

Wenn einer auf Befragen nicht das was Rechtens ist, spricht, indem er sich schwankend wie ein Kublor bennumt der kommt um (den Lohn des) Rechtes o Komg für ihn gibt es keine Welt, keine Nachkommen Das Recht zerbricht wie Flusse die auf Ufer wachsenden (Baume), die jenigen, welche obvoll sie das Recht erkennen schweigend in Nachdenken dasitzen. Der Komg tragt die Haltte (der Schuld) ein Viertel fallt dem Titer zu ein Viertel den Mitghedern des Gerichtshofes wenn der Schuldige meht für schuldig erklart wird. Prei von Schuld ist der König, auch die Mitgheder des Gerichtshofes sind befreit, und die Schuld fallt dem Tater zu, wenn der Schuldige in schuldig erklart wird.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Text der Lumbakonam Au-gabe ist durch zahllose schlechte Lesarten entstellt. Ich habe zur Verglischung eine Handschrift in Grantha und eine in Telugu lerungezogen kann aber 1 ser nur die wichtigsten Verbesserungen geben.

<sup>5)</sup> Ya 18t mit den Handschriften di rianigiram mahaprāji am zu lesen 9) So die Handschriften (P räuriam) Au gabe prabruyāt sai jam 14 yads vantam nach N

<sup>1)</sup> So die Han I-christen Ausgabe geerled rd

Dann wendet sich Prahrāda mit einer neuen Frage an den Hamsa mohād vā cawa kāmād vā mithyāvādam yadi bruvan | dhrtarāstra tattwam mrchāms durmiaklā tu kām¹) taset || 40

'Wenn einer aus Verblendung oder Begier eine Unwahrheit spricht,
— Dhrtarästra, ich frage nach der Wahrheit — wie bringt der die Nacht
hin, der schlecht entscheidet'

Von der Antwort des Hamsa ist die erste Strophe (41) mit N 31 identisch<sup>2</sup>). Die folgende lautet hier aber mit anderem Schliß

nagare pratiruddhah san bahirdväre bubhulsifah | amitrān bhuyasah pašyan durvitaktā tu tām vaset || 42 Es folgt noch

yām ca rātrım abhıdrugdho yām ca putre priye mrte³) | sarıasıena ca hīno yo duriwaktā tu tām vaset || 43

'Und eine Nacht, wie sie ein Betrogener hinbringt, oder einer, dem sein lieber Sohn gestorben ist, oder einer, der um seine ganze Habe gekommen ist, eine solche Nacht bringt der lun, der schlecht entscheidet.' Daran schließen sich dann die beiden Strophen Manu 98 und 994)

Diese Darstellung ist im Gegensatz zu der von N durchaus luckenlos und folgenchtig, so daß ich nicht daran zweifle, daß uns in S der ursprungliche Text vorliegt, wahrend N einen verstummelten und wahrscheinlich unter dem Einfluß der Dharmasästras veranderten Text betet<sup>3</sup>) Jedenfalls ergibt sich aus S, daß sich die Verse über die Tötung der funf usw hier weder auf den falschen Zeugen beziehen noch auf den König, der den versprochenen Lohn nicht zahlt, sondern auf den König, der in einem Rochtsstreit um ein Kleinvich, eine Kuh ein Pferd, einen Sklaven, Gold oder Land wissentlich ein falsches Urteil fallt. In genau demselben Sinne erscheint der erste jener Verse im Paßeatantra im Textus simplicior und in Purnabhadras Version. Die Umstande die zur Erwahnung des Verses Anlaß geben sind almlich wie in dem Iuhasa. Ein Hase und ein Haselluthn streiten um den Besitz einer Höhle und rufen die Entscheidung eines Katers an. Dieser belehrt sie über die Eigenschaften eines Richters zunachst in einer Strophe, die eine gewisse Ahnliehkeit mit Mbh. S. 5, 35, 40 hat\*)

manād vā yadı vā lobhut krodhād va yadı vā bhayāt |

yo nyāyam anyatkā brûte sa yātı narakam narah ||

'Der Mann, der aus Hochmut oder Habsucht oder Zorn oder Furcht ein falsches Urteil fillt, fahrt zur Hölle' Daran schließt sich der Vers

<sup>1)</sup> Ausgabe kim 2) Abweichend nur tu für sma

So ist mit den Handschriften austatt des sinnlosen mitre priye nite der Aus gabe zu lesen

<sup>4)</sup> Abweichend G (nicht T) kanyante für pascante

b) Bei dem Ausfall der Verse S 35d-40e in N scheint die Vermischung der gleich auslautenden Padas 35e (hannst tatteam en prechämi) und 40e (dirtardifra tatteum prechämi) eine Rolle gespielt zu haben

<sup>\*)</sup> Buhler 3, 107, Kosegarten 3, 108, Purnabh 3, 97

pañca paśvanrte hanti ) daśa hanti garanrte | śutam kanyanrte hanti sahasram puruşanrte |

R Narasımhachar hat ferner, JRAS 1913, S 388, darauf hingewiesen, daß in einer Schenkungsurkunde des Ganga Königs Mädhavavarman (um 400 n Chr) neben den uhliehen Segens- und Verwunschungs soruchen die Verse stehen

> ksudrapasvanrte pañea dasa hantı garünrte | satam ascante kantı sakasram purvasinrte | hantı jätän ajätams ca suvarnasyänrte prabhoht | sarvam bhumyanrte kantı mä ema bhümyanrtam vadet ||

Trotz der unverkennbaren Anlehnung an Manus Text können sich diese Veree nicht wie bei jenem auf den falsehen Zeigen beziehen, der an dieser Stelle nichts zu suchen hat Sie können nur, wie alle solche Verwunschungsspruche in den Insehriften, auf den König gehen, und man kann höchstens sehwanken, ob sie dem König gellen, der seine Versprechungen nicht erfullt oder dem der ein falsehes Urteil abgibt. Ich möchte das letztere fur das Wahrscheinlichere halten

Die Bedeutung die der Memorialvers im Ubh, in der Inschrift und im Pafie hat isteht wie man sieht der ursprunglichen noch sehr nahe, viel naher jedenfalls als die Bedeutung die die Dharmaßästras damit ver binden Der Spruch gebört hier noch immer der Rajaniti an, von dem König der selbst seine Diener um den versprochenen Lohn betrugt, zu dem König der uber alinhebe Anspruche an dritte Personen falsch entschiedt ist nur ein kleiner Schritt Die ursprungliche Bedeutung selbst aber kann luter nicht vorliegen in Gaustamas Vorlige der altesten erschließharen Quelle wurde sonst das bhunganita imt dem harana identisch sein, was wegen der verschiedenen darauf gesetzten Strafen nicht der Fall sein kann Außerdem spricht wie wir sehen werden ein außerindisches Zeugnis gegen die Ursprunglichkeit dieser Auffassung. Wir mussen also annehmen, dall man den alten Spruch uber den worthruchigen König spater einerseits auf den ungerecht urteilenden König anderseits auf den falsehen Zeugen ungedeutet hat

Merkwurdig ist es nun, daß sich diese Umdeutung von Spruchen der Räjanit auf den falschen Zeugen immer wiederholt. Die ersten sieben Gäthas des Jahäpaduma Jätäka (472) enthalten die Rede der Höflinge des Königs Brahmadatta die ihren Herrn warmen übereilt und grausam gegen seinen falschlich angeklagten Sohn zu verfahren. Nur die letzte dieser Gathas nummt auf den besonderen Fall Bezug, die übrigen sind allgemeine Spruche über die Pflichten eines Königs bei der Jüstzwerwaltung. Sie

<sup>1)</sup> Bihler elam aévánete hants. Hier sind al o Kuh und Pferd vertauscht, vgl S 443f

<sup>1)</sup> Lies prabho

sind durchaus nicht etwa buddhistisch, vier von ihnen lassen sich vielmehr in mehr oder weniger ahnlicher Form auch bei Manu nachweisen.

G 5 und 6 lauten

n'elantamudună sallă elantatilhinena vă | attum mahante thăpetum tusmă ubhayam ācare || paribhūto mudu hots atstillho ca seravă | etaŭ ca ubhayam ñatsă anumanhan samācare ||

Weder ein ausschließlich Milder noch ein ausschließlich Strenger kann sich in einer hohen Stellung behaupten, daher ube man beides. Der Milde wird unterdruckt, und der allau Strenge macht sich Feinde, dies beides aber einseliend, halte man sich in der Mitte.

Damit vergleicht sich Manu 7, 140

tīksnas cana mrdus ca syāt kāryam viksya mahīpatih | tiksnas cana mrdus cana rājā bhanati sammatah ||

'Der Konig muß nach Prufung des Falles sowohl streng als auch milde sein, ein König, der sowohl streng als auch milde ist, steht in Ansehen'

Diese Gedanken über den Nutzen, den die Paarung von Strenge und Milde bringt, kehren auch im Mbh oft wieder, und die Verse des Epos stehen den Gäthäs zum Teil naher als die Strophe Manus So findet sich der letzte Pada von G 5 wortlich in 12, 56 21

mrdur hı räyä salalam langhyo bhavatı sarıasah | tilsnäc codvyate lokas tasmäd ubhayam äcara\*) || und 12. 102. 33

> dvesyo bhavatı bhütänüm ugro räjä Yudhısthıra | mrdum apy aramanyante tasmād ubhayam ācaret ||

Beide Verse gehören Abschnitten an, die Bhīsma dem Yudlusthira als eigene Weisheit vortragt Mbh 12, 56, 39, ein Sloka, der nach N° aus dem Lehrbuch des Brhaspati stammt\*), enthalt das Verbum paribhū in demiselben Zusammenhang wie G 6

ksamamānam nrpam nityam nicah paribharej janah |

hastıyantü gajasyeva sıra eräruruksatı !!

Bhisma zicht daraus den Schluß, V 40

tasmun nawa mrdur nityam tikeno nawa bhasen nrpah |

vāsantārka sva śrīmān na šīto na ca gharmadah ||

Ausfuhrlich wird die Frage über den Nutzen von Lama und tejas in dem als uthäsa purätana bezeichneten Samväda zwischen Prahräda und

<sup>1)</sup> G 1 und ihr Gegenstuck, G 4, habe ich bisher in der brahmanischen Literatur nicht gefunden Dem Sittne nach entspricht Mibh 12, 70, 7 nåparikeja nayed dandam

<sup>\*)</sup> So Nº, Nº āśraya, Kumb dearet

<sup>2)</sup> Vers 38 bārhaspatye ca šāstre ca šloko nigaditah purā asminn arthe mahārāja tan me nigadatah šrnu ]]

Mit Var auch Kumb 55, 38 In Nº fehlt der Vers 8402 Barrs, Kleine Schriften

Balı Varrocana abgehandelt (VIbh 3 28) Von den Strophen stien hier angefuhrt

- 7 yo miyam kamate tata bahun dosan sa rindats |
   bhriyah paribharanty enam udasinas tatharayah ||
   14 (von dem Milden)
  - athasya daran sechanis parebhuya ksamavatah |
  - 19 (von dem Strengen)
  - samtapadresamohums ca satrums ca labhate narah | 231 tasman nutyutsrjet tejo na ca nutyam mrdur bhavet |
  - kule kale tu samprapte mrdus til sno pr va bhavet ||
    kale mrdur yo bhavats kale bhavats darunah |
  - sa vai sukham avapnoti lole musmini ihaiva ca ||
    36 mrdur bhavaty avaj alas tiksnad udvijste janah |
- 36 mrdut bharaty araj atas tiksnad udrijste janah | kale prapte drayam caitad yo reda sa mahipatih |

Aber auch in anderen itihasa purutana kehren ahnliche Verse wieder, son dem Samvada zwischen Bharadraja und König Satrumjaya Ubh 19 140 65

mrdur sty avajanants tiksna sty udvijants ca | tiksnokale bhavet tikono mrdukale mrdur bhavet ||

und in dem Samvada zwischen Brhaspati und Indra Wish 19 103 34
mrdum avv gramanvante tilsnad i diritate janah |

ma tikeno ma mrdur bhi e tram tikeno bhara mrdur bhara ||

In Sutras aufgelöst erscheint der alte Memorialvers in Fral. 1 des Kau tiliyasastra<sup>1</sup>) tilknoda: do hi bhitanam adiejaniyah | mrdudandah pari bhiyate | yatharhadai dah phiyah was im Kamandaliyasastra 2 37 wieder versitiziert ist

udiejayati tiksnena mrduna paribhuyate (
dandena nrpatis tasmad yuktadandah praśasyate\*)

Viel genauer als alle angefuhrten Verse stimmt aber mit G 6 eine Strophe überein deren Herkunft leider nicht feststeht. Sie findet sieh in der Subhastavali in der Vitipaddhat; 2692 unter Strophen die die Unter sehnft, ete érit yasamineh tragen?) und in der Sarngadharapaddhati 1397 in der Rajanut deren Strophen nach der Untersehnft Rajanitis Smrtis Bharata und Ramajana entinommen sind. Sie lauten

mrdoh paribhato niiyam tairam tiksnasya niiyasah | uisryyailad diayam tasman madhyam trilim samasrayet ||

Auel andere Sutras deses Ab-chattes lassen ach auf alto Memor alverse zum ekführen

<sup>1)</sup> Wiederlolt in t abwe chendem Text in d r swe ten Halfte (las nad yall arhato da dam nayet pakşam anāfritāh) n 6 15

<sup>\*)</sup> H nter °791 Es ist aber naturbeh zwe felhaft ob nach der Ab cht Valla bhadevis d $\exp$  Untersel rRnoch für °69° g h

Die Übereinstimmungen zwischen dieser Strophe und der Pali Gäthä gehen so ins Einzelne<sup>1</sup>), daß mir die Annabme eines direkten Zusammenhanges unabweislich erscheint, und ich glaube, daß wir mit ziemlicher Sicherheit der Pali Gätba die Prioritat zuschreiben können Jedenfalls aber können wir G 5 und 6 als Verse der Räjanit in der Volkssprache bezeichnen Das Gleiche gilt für G 3

adandıyam dandıyatı dandıyan ca adandıyam | andho va ıssamam magyam na jānāli samāsamam ||

'Wer den nicht zu Bestrafenden bestraft und den zu Bestrafenden nicht bestraft, der kennt nicht Recht und Unrecht wie ein Blinder (nicht) einen unebenen Weg (findet)'

Bei Manu 8, 128 lautet die Strophe

adandyān dandayan rājā dandyāmš carvāpy adandayan | ayaso mahad āpnots naralam carsa gacchats ||

'Der König, der die nicht zu Bestrafenden bestraft und die zu Bestrafenden nicht bestraft, erlangt große Schande und fahrt zur Hölle")'

Eine Rājanīti Strophe ist jedenfalls auch G 2
uo ca apvativekkhitā dandam kubbati khattivo

salantalam so gilati jaccandho za samalkhikam ||

Wir können das nur übersetzen 'Und der König, der, ohne (den Sachverhalt) ordentlieli geprüft zu laben, eine Strafe verhangt, gleicht einem Blindgeborenen, der (Fische) mitsamt den Graten und mitsamt den (darauf sitzenden) Fliegen verschlingt. Sehon das Fehlen des eigentlichen Objektes im Hauptsatz macht es aber meines Erachtens völlig klar, daß lier ein Fehler bei der Übertragung des Ardhamägrahli Originals in das Pali gemacht ist?) und daß der letzte Pada ursprunglich etwa lautete jädiyandhe in macchiyam Macchiya = sk. matsyala verwechselte der Übersetzer mit dem viel haufigeren macchiyā = sk. malnkā, p. malkhliā und machte daum den Text danaeh zurecht. Daß der ursprungliche Sinn ist 'Der verschlingt wie ein von Geburt an Blinder Fisch imtsamt den Graten', wird durch die entsprechende Strophe bei Manu 8, 95 bestatigt andho matsyan väsääti sa narah lannkan sala ]

yo bhāsate 'rthavaskalyam apratyaksam sabhām gatah ||

Man vergleiche auch noch den Wechsel zwischen \(\tilde{a}\) straja und \(delta\) deara in William 12, 56, 21

<sup>2)</sup> Dem Sinne nach abnüch, aber dem Wortlut nach fernerstehend ist Visnu 5, 195

das dyam pramocayan dandyād desgunam dandam üvahet | neguktas cāpj adand jūnām dandakārt narādhamah ||}

างสาร capj และการเกลา และและสาราสารสารสาร

<sup>3)</sup> Die Bild von dem Mann, der Reis mitsamt den Huben und Halmen und Fische mitsamt den Schuppen und Gritten (matgen sokolallin selandakin) alt, gebraucht auch Putafijali, Mahälbi (kielhorn) H, 144 172, 245 Vom Verschlucken von Flegen ist aber sonst meines Wissens nicht die Reck

Die Zusammengehörigkeit der beiden Strophen ist jedenfalls unbe 
streitbar, bei Manu aber bezieht sich die Strophe nicht auf den Köning, 
sondern auf den Zeugen, der vor Gerieht seine Aussage macht, sie gehört 
wiederum der oben erwähnten Ermahnungsrede des Richters an die Zeugen 
an Buhler übersetzt dichter 'Der Mann, der in einem Gerichtshof einen 
unwahren Bericht von einem Sachverhalt gibt (oder eine Tatsache behauptet), von der er kein Augenzeuge gewesen ist, der gleicht einem Bhinden, 
der Fissche mitsamt den Graten verschluckt 'So laßt sich der Text allen 
falls verstehen, wenn auch nicht zu leugnen ist, daß den Worten der zueiten 
Verszeile und besonders dem artharuntalyam ein Sinn untergelegt wird, 
der Zum mindesten ungewöhnlich ist. Nun lautet die Strophe in der Mätrkäder Naradsamtt. 3. 14

andho matsyān svāšnāts nerapelsah salantakān | paroksam arthavaslalyād bhāsate yah sabhām gatah ||

Der Zusammenhang laßt keinen Zweifel darüber, daß der sabhām golah der Richter ist, der sabha, wie er in Vers 3, 4, 11, 15, 17 oder sabhāad, wie er in Vers 5, 7, 8, 9, 12 13 genannt wird, und ebensowenig kann es zweifelhaft sein, daß der Sunn der Strophe ist 'Wer als Richter aus mangelhafter Kenntinis des Sachverhaltes ein unklares Urteil abgibt, der gleicht einem Bilmden, der unbekummert Fische mitsamt den Graten ißt' So kommt auch der Vergleich zu seinem Recht, der Richter, der sieh die Sache nicht ordentheh ansieht handelt wie ein Blinder oder, wie des Kommentator Asshäya durch seine Bemerkung einm österackenh an deutet, es fehlt ihm das Auge des Sastra Es scheint mir unter diesen Umstanden vollkommen sieher, daß auch hier die Beziehung der Strophe auf den Zeugen sekundar ist.

Laßt aich somit in zwei Fallen beweisen daß Spruche der Räjanitia und den falschen Zeugen umgedeutet sind, so werden wir in anderen Fallen, wo uns in der Überlieferung eine zwiesplitige Auffassung entgegentritt, nicht anders urteilen Die Strophe yön rätrim adhirinnä stri, die sich Mih S 5, 35, 41 auf den sehlechten Richter bezieht, sieht bei Närada 1, 2031) in der Ermahnungsrede an die Zeugen Ebenso ist der Spruch über den sehlechten Richter Mib S 5, 35, 36 in jene Ermahnungsrede eingefugt, allerdings mit großen Umanderungen (1, 204)

```
säksi säksys samuddišan golarnaisikslam vacak |
sahasram värunän päsän munkte sa bandhanäd dhruvam ||
```

Bisweilen können wir die allmahliche Umwandlung des Spruches noch erkennen Mih S 5, 35, 37 hefft es von dem Richter, der sich um die Entscheidung herumdruckt

dharma etän samrujatı yathü nadyas tu külajän | ye dharmam anupasyantas tüsnim dhyäyanta äsate ||

<sup>1)</sup> Lesart nur sa für tu oder sma

Bei Nārada, Mātrkā 3, 11, bezieht sich der Spruch ebenfalls noch auf den Richter

ye tu sabhyāh sabhām prāpya tusnem dhyāyanta āsate | uathāprāpiam na bruvate sarie te 'nriavādinah || Bei Visnu 8, 37 ist er aber auf den Zeugen übertragen

jananto 'pr hi ye saksye tusnimbhuta upasate | te kūtasāksinām vāpais tulyā dandena cāpy atha

Bei Yāiñavalkva heißt es endlich. 2. 77

na dadati ca wah saksuam yanann avi naradhamah 1 sa kūtasāksinām pāpais tulyo dandena caiva hi

Die letzte Strophe hat mit der des Mbh nicht mehr die geringste Ahnlichkeit, und doch hangen sie im Grunde miteinander zusammen

Abnlich liegt die Sache bei der Strophe über den schlecht entscheidenden König, Mbb S 5, 35, 42

nagare pratiruddhah san bahirdväre bubhuksitah amıtran bhūyasah pasyan durıvakta tu tam vaset ||1)

Bei Narada 1, 202 heißt es in der Rede an die Zeugen in der kurzeren Version

> nagare pratiruddhah san bahirdvārī bubhulsitah amıtran bhuvasah nasyed yah saksyam anrtam vadet ||

In der langeren Version ist die erste Zeile dieser Strophe abgeandert worden, offenbar weil man eingesehen hatte, daß die Worte durchaus nicht fur den Zeugen paßten Sie lautet hier

nagno mundah kapalena paradyare bubhuksitah

In dieser Form steht die Strophe der noch viel durchgreifender umgearbeiteten l'assung nahe die in den Ermahnungsreden bei Vasistha 16. 33 und Manu 8, 93 erschemt und die Närada selbst in 1, 201 anführt

```
naano mundah kapāli ca2) bluksarthi ksutpipāsitah [
andhah satrukule2) gacched yah saksyam anriam vadet ||
```

In dem satrukule gacchet, das als Fluch fur den Zeugen ziemlich un

motiviert erscheint, hat sich noch eine Spur von den Feinden erhalten, die ursprunglich das Reich des ungereehten Königs vernichten

Mit der Tendenz, die uns bei diesen Umdeutungen immer wieder entgegentritt, wird es auch in Zusammenhang stehen, wenn in die Mbh S 5, 35, 38, 39 entsprechenden Strophen bei Baudh 1, 19, 8, Manu 8, 18, 19 und Nārada, Mātrkā 3, 12, 13 der Zeuge hineingebracht wird

pādo 'dharmasya kartāram pādo gacchati sāksinam4) padah sabhasadah sarran pado rajanam rechati ||

<sup>1)</sup> Dem Sinn nach steht dem Manu 8, 174 nahe yas tv adharmena kāryānı mohāt kuryān narādhipah | acırat tam duratmanam vase kurvantı satravah ||

<sup>1)</sup> M satrukulam, N satrugrham 1) M N Lapālena 4) M N pādah sāksinam rechats

rājā bhavaty anenāš ca1) mucuante ca sabhāsadah | eno gacchat: kartāram watra minduo ha minduate2)

Daß in der ersten Strophe ursprunglich garnicht von dem Zeugen die Rede war, scheint mir deutlich daraus hervorzugelien, daß er in der zweiten Stroplic auch in den Dharmasastras nicht erwahnt wird. Auch liat der letzte Pada der zweiten Strophe luer keine Entsprechung in der ersten. solche yamaka Strophen pflegen aber, wie zahllose Beispiele zeigen, genau parallel zu sein Dazu kommt, daß die Fassung des Epos sprachlich wie metrisch altertumlicher ist. man beachte insbesondere, wie der letzte Halbvers zuerst bei Baudh und dann weiter bei Manu und Nar geglattet wird2)

Wir können aber glaube ich, nicht nur die Umdeutung der alten Memorialyerse auf den Zeugen konstatieren, sondern auch den Grund dafur angeben Rucksichten auf praktische Bedurfnisse, die bei der Entstehung der gesamten alteren Dichtung in Indien eine Rolle gespielt haben, sind auch hier maßgebend gewesen. Als die Ermahnungsrede der Zeugen in der Gerichtsverhandlung üblich wurde hatte man naturlich das Bestreben sie so feierlich und eindrucksvoll wie möglich zu gestalten. Alte Spruche sollten erklingen wie Narada ausdrucklich bemerkt, und so griff man, anstatt neue Verse zu schmieden, lieber auf die alten Niti Spruche zuruck und dichtete und deutete sie um so gut oder so schlecht das nun geben mochts

Kehren wir noch einmal zu dem Memorialvers, von dem wir aus gingen, zuruck. Über den Ausdruck panea usw. hanti gehen die Ansichten der Kommentatoren des Manu weit auseinander Ramacandra umschreibt hantı zunachst durch ghatayatı fugt dann aber hınzu yad vü narake yozayatı palauati er macht sie in die Hölle fahren und im folgenden bleibt er bei dieser Erklarung Die gleiche Erklarung geben Medhatithi (pañca bandha vāms canriam hants tatas ca tesam narakapātanam) Sarvajāanarayana (narake patayati) Govinda (narake yojayati) und Kullūka (narake yojayati) Nach Raghavananda bewirkt der Schuldige daß die Verwandten aus dein Himmel fallen und in Tierleibern wiedergeboren werden (uttamalokāt pātayatı tıryagyonım prāpayatı vā hananam tıryagyonıtvaprāptih) Alınlıch sagt Nilakantha zu Mbh 5 35 33 pañca purrajān hants nasayats para lokac cyarayati Diese Erklarungen treffen sieherlich meht das Richtige Sie legen in hants einen Sinn hinem, den das Wort ursprunglich unmöglich gehabt haben kann Die Anschauung daß die Luge den Vatern schade. ist allerdings alter als jene Kommentare Sie tritt z B in den Spruchen Vas 16, 32, 37 zutage

1) Auch der zweideut ge Ausdruck padodharmas ja ist sicher nicht ursprunglich

<sup>1)</sup> M & anends tu

a) Handschriftlich auch II M N mindarho yatra mindyate Inhalthch ent spricht Gaut 13 11 ellesabhyardjalartreu doso dl'armatantropidavam

brūhi sālsın yathātattram lambante mtaras tava | tava rākyam udīksānā utpatantı patantı ca || svayanasyārthe yadı rārthahetoh paksāsruyenava radantı kāryam |

stajanasyarıne yadı tarthaheton paksatsrayenasın tadanlı käryam | te sabdaramsasya kulasya pürvün svargasthıtims tün apı pülayantı || Ahnlıch wie die Kommentatoren wird auch schon Baudhayana den

Annien wie die Kommentatoren wird auch sehen Baudhayana den Spruch verstanden haben, wie die vorausgehenden Strophen 1, 19, 11, 12ab zeigen, aber gerade diese Strophen haben wir als nachtraglichen Zusatz erkannt. Der Memorialvers selbst enthalt mehts, was auf die Vater oder sonstige Verstorbene als die durch den Lugner vernichteten Personen hin wiese Manu wurde sich in der Einleitungsstrophe 3, 97 gewiß auch anders ausgedrucht haben, wenn er sie im Ange gehabt hatte, und selbst dem Bengali-Bearbeiter des Räm lag noch der Gedanke an sie fern, wie sein Zusatz kulam äsaptamam hant, zeigt

Medhātīthi, Sarvajūanārāyana und Kullūka geben denn auch noch eine andere Erklarung 'er tötet funf' soll soviel heißen wie 'er ladt eine ebenso große Schuld auf sich, als ob er funf getötet hatte' (Medh atha tā tair hatair yat papam tad asya bharatity aghnann api hantity ucyate, Sarv lecit tu tavatpurusahantrdoso bhavatitu asvartha itu ahuh, Kull atha va yāvatām bāndhavānām hanana phalam prāpnots) Haradatta zu Gaut 13.14 faßt das hants ebenso auf, bezieht aber die Zahlen auf die in dem Sütra angefuhrten Gegenstande, nach ihm ladt man sich durch die Luge um ein Kleinvich eine Schuld auf, als ob man zehn Stuck Kleinvich getötet hatto (ksudrapašavo 'jārskādayah | tadvisaye 'nrtavadane sāksī daša hanti | tesām dašānām vadhe yārān dosas tārān asya bharaists), und analog lautet die Erklarung in den ubrigen Fallen Diese dritte Erklarung gibt auch Rāma zu Rām 4, 34, 9 neben der ersten (satam hantı satāsı ahananado oosahasrahananabhāl. ātmaghātadosabhal | nijam punya sabhāk gosahasrahananaohak atmagnatadozabhak | nijam punya lokam nāšayati vā ] tathā svajanasya prirādeh punyalokam ca našayati) Daß Haradattas und Ramas Erklarungen falsch sind zeigt Manu zur Genuge Aber auch Medhatithis, Sarvajnanarayanas und Kullukas zweite Erklarung ist viel zu gezwungen, um richtig zu sein

Wenn im Grunde kein einziger Kommentator den Vers richtig versteht, so lußt das darauf sehließen, daß die Ansehauung, daß eine Luge nicht dem Lugner selbst, sondern soundsorielen seiner Verwandten den Tod bringe, zu ihrer Zeit meht mehr lebendig war Daß sie zur Zeit der Abfassung der Manusmitt bestand, zeigt die Angabe in 8, 108, daß ein Zeuge als meineidig gelten soll, wenn ihn innerhalb von sieben Tagen nach dem Tag seiner Aussage Krankheit, Feuer oder der Tod eines Verwandten trifft Diese Anschauung geht aber bis in die vedische Zeit zuruck Über einen Lügner wird in RV 7, 104, 15 (= AV 8, 4, 15) der Fluch gesprochen, der mit der Erwahnung einer bestimmten Zehl von Verwandten auffallig mit unserem Memorialvers übereinstimmt

ádhā sá vírair dasábhir ví yūyā yó mā mógham ydtudhānéty dha

'Und um zehn Manner') soll der kommen, der mieh falschlich einen Zauberer nennt'

Wir können aber die in unserem Memorialvers zutage tretende Anschauung noch weiter zuruch verfolgen Venduläd 4, 2 richtet Zarahustra an Ahura Mazdäh die Frage cath acle mifra tara yai ahurahe mazdä, "Wievele sind deime, des Ahura Mazdäh, Vertrage t' Ahura Mazdäh antwortet, es seien sechs, und zahlt sie der Reihe nach auf 1 cacahinō, 2 zastā marātō, 3 pasu mazō, 4 starof mazō, 5 tirō mazō, 6 dainhu mazō Eine ahuliche Reihe findet sieh in dem Tragment Vd 4, 48 hō upa miritō hāu asporanō mazō hau anumayo mazō hāu staror mazō hāu virō mazō

In Vd. 4, 3—4 wird dann auseinandergesetzt, daß der folgende Vertrag miner starker ist als der vorhergehende vach paorium miljeren kerrandit, zastö maso addi finamerzait, zastö maso addi finamerzait, zastö maso addi antara urraitya fradafziti, pasi mazo addi framerzaiti, pasi mazo addi antara urraitya fradafziti, ww. das Wort mascht den ersten Vertrag Der zastö masö hebt (ihn) dann auf der zasto masö setzt (ihn) dann zwischen den beiden Vertragschließenden fort. Der pasis mazö hebt (ihn) dann auf, der pasis mazö ketzt (ihn) dann swischen den beiden Vertragschleßenden fort usw. 15)

In 4, 5ff sehhebt sich daran die Frage cval aeko mifro auw druhto äddraits yd vacahino 'wieweit macht solcher Vertrag, (namhch) der vacahino, sindig, wenn er lugnerisch gebrochen worden ist! 'Die Antwort lautet frië satäis hada cifangm nargm nabänazdistangm para barasii, was Bartholomes Alur Wib 1757 inbersett 'mit dreimsi hundert mitbußenden Mannern aus der nachsten Verwandteshaft hat ere side Schuld) wieder gutzumachen In denselben Formeln wird für die folgenden Vertrage die Zahl der mitbußenden Verwandten auf 600 (18sus satäis), 700 (hapta satäis) 800(alia satais) 900 (naus satais) 1000 (hazanram) festgesetzt

In 4, 11—16 wird dann noch eine den genannten Zahlen entsprechende Zahl von Hieben für den Schuldigen bestimmt yö mißrəm aucs družuti yım racahınım ka he asti cişa tibro sata upärananam upäröit aspake akrava tikro sala eraoso caranava usw

Schon Spiegel ZDMG XXX, 5671 hat diese Auseimandersetzungen des Avesta mit Manus Strophen über den falschen Zeugen zusammengestellt.) Die von Spiegel erkannte Übereinstimmung wird aber noch viel größer, wenn wir anstatt der Strophen Manna den, Memorialvers in der Form und in der Bedeutung die sich uns als die altesten ergeben haben, der Ver

<sup>3)</sup> Siyana HV dadabiri virash putrash [ upokal-param etat ] earway bandhujonash; Al dadabir dadasamishyalari virash putrash. Due Strophe enthalt nach der Traduton bekanntheh den Schwur mit dem sech Vassyths von der Anklage Vikwamitras reinigte.

Ich schließe mich hier durchaus der Auffassung Bartholomacs, Altr Wtb [536] an

Darnach Jolly Zeitschr f vergi Rechtswissenschaft, Bd 3 250 SBF 33,
 Recht und Sitte S 142

gleichung zugrunde legen. Da der indische Sprueh ursprunglich meht auf den falschen Zeugen, sondern auf den König geht, der den versprochenen oder ausbedungenen Lohn nicht zahlt, so handelt es sich im Indischen ebenso wie im Iranischen um eine Bestimmung über den Vertragsbruch Die avestische Liste stimmt außerdem nun mit der indischen vom dritten Gliede ab in der Sache wie in der Reihenfolge aufs genaueste überein. Dem pasu maző entspricht das paśvanriam, dem staorō mazō das gavānriam und das asianriam Das av pasu bezeichnet hier, wie an zahlreichen anderen Stellen, wo es neben staora erscheint, genau wie das sk paśu das Kleinvich1), av staora, das Großvich, schließt, nach Vd 7, 42 zu urteilen. außer Rind und Pferd auch noch Esel und Kamel ein2) Dem tiro mazo entspricht das purusānriam Bartbolomae, Altir Wtb , 1454f , ubersetzt vīrō mazō 'durch Verpfandung, Burgestellung eines Mannes geschlossen'. er versteht unter vira also offenbar einen Freien, der die Burgschaft für die Innehaltung des Vertrages übernimmt. Ich halte das, von anderen Gründen abgesehen, schon deshalb fur nicht richtig, weil dann der eiro mazo ganz aus der Reihe der ubrigen Vertrage lierausfallen wurde, bei denen doeb der genannte Gegenstand, das Stuck Vieh oder das Land, unzweiselhaft der Besitz des einen der beiden Vertragschließenden ist\*) Meines Erachtens kann vira hier nur die Bedeutung 'Sklave' haben, also in genau demselben Sinne gebrauebt sein wie das entsprechende sk. purusa Die Verwendung von eira in dieser Bedeutung braucht nicht zu befremden. da 1770 mazō sicherlich ein alter Ausdruck ist und gerade in der alteren Sprache 1119 auch sonst hinter pasu in der Bedeutung 'Höriger, Diener, Sklave' erseheint Y 31, 15 hanara västryehyä aenanho passus tiräatca adrumanto 'oline Gewalttat cegen das Vieh und die Sklaven des nicht lugenden Bauern', Y 45, 9 pasuš viring ahmāling fradaþāi å 'um Ge deihen zu verschaffen unserem Vieh und unseren Sklaven, Y 58, 6 pairī mand pairi racd pairi šyaobanā pairi pasuš pairi tiršng spontāt manyais dadəmahi haurvafšavo dri o gaēbā driafšavo dri o virā driā haurva ašaranto\*) wir eignen dem heiligen Geist die Gedanken zu die Worte zu die Werke zu, das Vich zu, die Sklaven zu, die wir unversehrtes Vich, gesunden Haus stand, gesundes Vieh, gesunde Sklaven haben, gesund und unversehrt sind und mit dem Aša verbunden sind', vel auch Y 62, 10 upa bwā hahšõit gāuš tabua upa tīranam pourutās 'es moge dir zu eigen werden eine Herde von Kuhen, zu eigen eine Fulle von Sklaven'. Yt 10 28 aut ahmas

<sup>1)</sup> Bartholomac a a O Sp 879 Daß hauptsachlich an Schafe zu denken ist, zeigt die Freetzung von pasu durch anumaya m Vd 4, 48

<sup>4)</sup> Bartholomae a a O Sp 1590f Daß auch im Avesta das Pferd an Wert über der Kuh steht geht außer aus Vd 7, 42 auch aus Stillen wie 1t 8, 3 (5, 21) outen aspanam hazarem gegen haceure authungungen hervor

<sup>3)</sup> Ganz ausgeschlossen sind naturlich trotz Spiegel Comin I, 119, Deutungen auf den Fhevertrag oder den Vertrag zwischen Lehrer und Schuler

<sup>1)</sup> So nach Bartholomae für afwante der Ausgabe

gleichung zugrunde legen. Da der indische Spruch ursprunglich nicht auf den falschen Zeugen, sondern auf den König geht, der den versprochenen oder ausbedungenen Lohn nicht zahlt, so handelt es sich im Indischen ebenso wie im Iranisehen um eine Bestimmung über den Vertragsbruch. Die avestische Liste stimmt anßerdem nun mit der indischen vom dritten Gliede ab in der Sache wie in der Reihenfolge aufs genaueste überein. Dem pasu, mazo entsprieht das paśranriam, dem staoro, mazo das garanriam und das asvantam. Das av. pasu bezeichnet hier, wie an zahlreichen anderen Stellen, wo es neben staora erseheint, genau wie das sk. paśu das Kleinvich1); av. staora, das Großvich, schließt, nach Vd. 7, 42 zu urteilen, außer Rind und Pferd auch noch Esel und Kamel ein2) Dem vīrō, mazō entspricht das purusantam. Bartholamae. Altir. Wtb . 1454f . ubersetzt vîro, mazo 'durch Verpfandung, Burgestellung eines Mannes geschlossen'; er versteht unter vira alse effenbar einen Freien, der die Burgschaft fur die Innehaltung des Vertrages ubernimmt. Ich halte das, von anderen Grunden abgesehen, schon deshalb fur nicht richtig, weil dann der viro .mazo ganz aus der Reihe der ubrigen Vertrage herausfallen wurde, bei denen doch der genannte Gegenstand, das Stuck Vich oder das Land, unzweifelhaft der Besitz des einen der beiden Vertragschließenden ist3). Memes Erachtens kann vira hier nur die Bedeutung 'Sklave' haben, alse in genau demselben Sinne gebraucht sein wie das entsprechende sk purusa, Die Verwendung von zirg in dieser Bedeutung braucht nicht zu befremden. da viro mazo eicherheli ein alter Ausdruck ist und gerade in der alteren Sprache vira auch sonst hinter pasu in der Bedeutung 'Höriger, Diener, Sklave' erscheint Y 31, 15 hanaro . . västryehyä aenanho passus viraatca adruyyanto ahne Gewalttat gegen das Vieh und die Sklaven des nicht lugenden Bauern', Y 45, 9 pasūš vīrīng ahmāling fradabās ā 'um Gedeihen zu verschaffen unserem Vieh und unseren Sklaven, Y 58, 6 pairi mand pairi vacd pairi švaobanā pairi pasūš pairi vīrīna spentāi manvavē dadəmahî haurvafšavê drvê gaêbă drvafšavê drvê vîrê drvê haurvê ašavantê\*) wir eignen dem heiligen Geist die Gedanken zu, die Worte zu, die Werke zu. das Vieh zu. die Sklaven zu, die wir unversehrtes Vieh, gesunden Hausstand, gesundes Vieh, gesunde Sklaven haben, gesund und unversehrt sınd und mit dem Aša verbunden sınd', vgl auch Y 62, 10 upa bwā hahšoit gaus tabua upa viranam pourutas es moge dir zu eigen werden eine Herde von Kuhen, zu eigen eine Fulle von Sklaven', Yt 10, 28 aat ahmas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bartholomae a a O Sp 879 Daß hauptsachlich an Schafe zu denken ist, zeigt die Ersetzung von pasu durch anumaya in Vd 4, 48

<sup>2)</sup> Bartholomae a. a O Sp. 1690f Daß auch im Avesta das Pferd an Wert über der Kuh steht, geht außer aus Vd 7, 42 auch aus Stellen wie Vt 9, 3 (5, 21) satem aspanam hazarem augun hadeur autumasanam hervor.

<sup>3)</sup> Ganz ausgeschlossen sind naturlich, trotz Spiegel, Comm. I, 119, Deutungen auf den Ehevertrag oder den Vertrag zwischen Lehrer und Schuler.

<sup>4)</sup> So nach Bartholomae fur aswanto der Ausonha

nmänät dadöit givica tafina tiranqmea 'und diesem Haus gibt er Herden von Kulien und Sklaven', Yt 13 52 buyit ahnt mmäne ginica rafinca upa ruranqmea 'es soll welt in diesem Haus einstellen eine Herde von Kühen und von Sklaven') Dem dainhu mazo endlich entspricht dis bhüny anriam auf die genauere Bedeutung von dainhu werden wir noch zuruek kommen.

Über das in paşu mazo usu an zweiter Stelle erscheinende Wort bemerkt Geldner Studien zum Avesta I. 952) 'mazanh ist nicht s v a Große Vd 7, 51 ist für avarantem mazo vielmelir maso zu sehreiben nach Yt 13 6 1 65 3 ma-anh gehört zu sh mah mamh mamhate. z maz. ist also zunichet s v a Gabe Vd 18 29 pasca me actahe merevahe nat paro daršahe tanu mazo aluš dabat mer mir diesem Vocel Parodarša nur cine winzige Gabe von Fleisch gibt. An unserer Stelle ist mazo das, was man drangibt sctzt = Pland' Line Wurzel maz die Geldner aus masata er wird zuteilen in Y 54 I erschließen wollte laßt sich fur das Ausstische meht erweisen Bartholomae a a O Sp 1113, führt masafa auf mad zuruch Die Verbindung von mazah mit ek mamhate ist im libelisten Maße un nahrscheinlich da mamh 'schenken' kaum von sk magha 'Gabe zu trennen ist vel insbesondere RV 1 11 3 mamhate maghám 0, 1, 18 manhá ca mamhates) Außerdem liegt mamh cher der Begriff des reichlichen Spendens zuerunde iedenfalls aber nichts was auf die Entwicklung zu Pfand schließen ließe. In den beiden anderen von Geldner angeführten Stellen heet unzweifelhaft wie Geldner nach den Lesungen seiner Ausgabe jetzt selbst anzuerkennen scheint") mazah Größe' vor Vd 7,51 yasca më aetaešam vat dahmanam avarantem mazo rikānayāt yaba he tanuš anhat und wenn mir einer von diesen Leichenstatten soviel an Größe (d. li ein Stuck so groß) wie sein Körper ist abgrabt. Vd 18 29 'und wer ein Stuck Fleisch so groß wie der Körper dieses meines Vogels Parodarša verschenkt' Obwohl somit der Geldnerschen Erkhrung eigentlich völlig der Boden entzogen ist halt doch auch Bartholomae in seinem Wörterbuch für pasu mazo usw an der Deutung wobei Verpfandung eines Schafes stattfindet. durch Vernfandung eines Stucks Kleinvich eines Schafes geschlossen usw fest Ich glaube nicht daß es jemals ein Wort mazah 'Draufgeld Pfand,

i) Mir sche nt daß auch im Veda an manchen Stellen wo von tiru die Rede scher aller an Hörge zu dechen ist als an mannhehe Nachkommen, so z B RV 5.57 gömnd aferend rinharut sentram candraeud ridho maruto dada nah Gelegentisch erschent tiru in dieser Bedeutung noch im der spateren Sprache siehe z B Mbh 3.113.12 podun prubhudun padapund en kirök im nachsten Vers bezeichnen dese tirih sein als däseh des Vibhandakas an den se versel enkt and

<sup>1)</sup> Ich habe die Transkr ption verandert

<sup>3)</sup> Andererseits ist mamhate wahrscheinlich von mahayali erfreut verherricht ganz zu trennen

<sup>&</sup>quot;) In der Ausgabe ret tanuma o in Vd 18 29 als ein Wort gedruckt

Pfandwert' (Bartholomne a. a O. S. 1157) gegeben hat'); mazah kann memes Erachtens auch hier nur 'Größe' sen, der pasu. mazō') muþrō nsw. ein Vertrag 'von der Größe' oder, wie wir sagen wurden, 'in der Höhe' eines Kleinvichs usw.'). Auch hier zeigt sich wieder die genaueste Übereinstimmung mit dem indischen Spruch, in dem es sich ja ebenfalls um Lohnvertrage in Höhe der genannten Gegenstande handelt. Bei dieser Aufassung schwinden denn auch die Schwierigkeiten in Vd. 4, 3.4, die Geldner a. O. S. 89; 061., zu einer ganz anderen und unhaltbaren Auffassung von framarzaciti und fradafaiti veranlaßt haben. Die beiden Paragraphen besagen nichts weiter, als daß die Abmachungen uber einen höheren Lohn die fruheren Abmachungen uber einen geringeren Lohn ungultig machen

Ich bin uberzeugt, daß man in mazah an unserer Stelle uberhaupt nie etwas anderes als 'Große' gesucht haben wurde, wenn nicht der pasu.mazō, staorō,mazō, vīrō.mazō und daišhu.mazō mifrō hier mit dem wachinō und dem zastā.marštō, dem durch das Wort und dem durch Handschlag geschlossenen') Vertrage, in eine Reihe gestellt waren Es herrscht also kein einheitliches Prinzip in der Reihe, in den beiden ersten Fallen bildet die außere Form des Vertrages, in den vier letzten der Wert der Sache, um die der Vertrag geschlossen wird, die Grundlage der Klasstizierung. Die Vergleichung mit dem indischen Spruch löst auch diese Schwierigkeit Sie

<sup>2)</sup> Auch an anderen Stellen, wo Bartholomae dieses Wort wiederzufinden glaubt, vermag ich es nicht zu erkennen. Vd 5, 60 steht nöit zi ahuro mazdå yanhuyanam avarstanam parti ricya (lies ricyā) darbe nort asperent mazo nort avacino. mazo Wolff ubersetzt das nach Bartholomae 'denn Ahura Mazdah ist nicht willens, (etwas) von beweglichen Sachen verkommen zu lassen nicht (was) einen Asporona (als Pfand) wert (ist), nicht (was) noch weniger wert (ist)' Es scheint mir ziemlich unnaturlich, daß man den Wert einer Sache danach bestimmt haben sollte, wieviel sie als Pfandobiekt galt. Viel ungezwungener ist es doch, auch liier asperene maze emfach als 'etwas von der Große, d h im Werte, eines Asperona' aufzufassen Eben sowenig scheint mir der Begriff des Pfandes in dem Wort tann mazah am Platz zu sein, das Pursišnihā 18 erschemt. Die Stelle lautet in Bartholomees Lesung und Übersetzung (a a O Sp 637) tanu maző ašayattı yö tanu mazo biraošat tanu maző zi aëlqmest ašayam pafre yat nõst yasa mibo mamne, 'ein Ağawerk im Pfandwert des Leibes muß vermitigen, wer ein Drugwerk au Pfundwert des Leibes verbranten hat Und zwar hat er em Asswerk im Pfandwert des Leibes dann vollendet, wenn er niemals mehr falschigedacht hat' Ganz abgesehen davon, daß es wenig wahrscheinlich ist, daß dasselbe Wort hier eine vollig andere Bedeutung haben sollte als in Vd 18, 29, scheint mir auch hier die Auffassung 'in der Große, in der Hohe, im Wert des Leibes' an sich viel naher zu begen

<sup>2)</sup> Das Kompositum ist offenbar sekundar in die a-Flevion übergeführt worden; darauf laßt wenigstens der Akkusativ pasu mazəm usw in 4, 13ff schließen

<sup>3)</sup> Spiegel, de Harlez, Darmesteter übersetzen mazah durch Wert, was naturlich diasselbe ist Auch die Pahlavi Übersetzung gibt mazo in pasu mazo, staorō mazō, daibhu mazō genau so durch mazāk wieder wie dias mazō m Vd 7, 51; 18, 29

<sup>9)</sup> Das ist sicherlich der Sinn des Wortes Das in 4, 3 für zastā marštö eingesetzte zastö mazö oder zastö masö, wie Geldner hiest, ist offenbar in Anlehnung an die folgenden Ausdrucke gebiddet

zeigt daß die Reihe ursprunghelt überhaupt nur die vier letzten Gheder umfallte, die beiden ersten sind ein apiterer heterogener Zusatz. In anderen Weise ist die Reihe in Vd 4, 48 im Anfang durch den upp merstö, den 'besprechenen', und den asperanö mazö den Vertrag 'in der Höhe eines Asporano', erweitert worden, und gerade dieses Selmanken scheint mir zu bestatigen, daß wir es hier mit nachtraghelen Zusatzen zu tun laden

Die Übereinstimmung zwischen den iranischen und den nidischen Anschauungen erstreckt sich weiter aber auch auf die Folgen, die der Bruch der genannten Vertrage nach sieht zieht. In beiden Fällen werden Verwandte des Vertragsbruehigen, deren Zahl mit jedem höheren Vertrag wachst geschadigt Daß die Zahlen selbst differieren, ist dabei belanglos auch laßt es sich kaum entscheiden, auf welcher Seite dabei die größere Ursprunglichkeit liegt Zu dem Satz bris satüis hada cibanam naram nabanazdığlanam nara barastı bemerkt Geldner, dessen Übersetzuno sich inhaltlich nicht von der oben angeführten Übersetzung Bartholomaes unterscheidet 1), a a O S 97 'Wie weit der Vertragsbruch auf die Familie des Betreffenden zurückwirkte, ob sie nur guten Namen und Krecht verlor oder fur jeden untstehenden Schaden mit aufzukommen listte, ist nicht gesagt' Er versteht unter den Strafen also irdische Strafen und das wurde von der indischen Anselianung weit abliegen. Es fragt sich aber. oh nara barasti wirklich 'er tragt es er hat die Schuld zu tragen' (Geldner). 'er hat es wieder gutzumschen' (Bartholomae) bedeutet Zunachst macht schon der Wechsel des Subjektes in astaraits und para baraits Schwierigkeiten Es ware doch sehr seltsam wenn auf die Frage 'Wie weit macht der lugnerisch gebrochene Vertrag sundig" die Antwort lauten sollte Er hat die Schuld wieder gutzumachen usw Von dem Schuldigen ist in der Frage 1a zunachst gar nicht die Rede sondern nur von dem Vertrag Also ist von vornherein zu erwarten daß auch para barait auf den Ver trag gebt Wester hat aber auch para barasts sonst nirgends die von Geldner und Bartholomae angenommene Bedeutung Überail, im Avestischen wie ım Altpersischen heißt es nur wegnehmen, beseitigen', und ich sehe schlechterdings nicht ein wie man dazu kommen sollte, hier den Begriff 'die Schuld zu erganzen Der Sinn des Satzes kann daher meiner Ansicht nach nur sein daß der Vertragsbruch soundsoviele mitbußende Manner ans der nachsten Verwandtschaft 'wegnummt' oder 'beseitigt', d h ihnen den Tod bringt Para baraits wurde dann genau dem indischen hants entsprechen Allerdings macht die Konstruktion Schwierigkeiten statt þrið, hövað hapta, aðta, nara satāið sollten wir þrið sata usw erwarten An der letzten Stelle steht mm aber tatsachlich hazanram, wo wir dem

<sup>1)</sup> Auf die Übersetzungen oder viehnehr Umsehreibungen dieses Satzes die Spiegel die Harlez und Darmesteter bieten n\u00e4her einzugehen halte ich f\u00fcr uber flussig und bemerke nur, da\u00e4 die Beziehung der Zahlen auf Jahre, die Darmesteter der Tradition folgend annamnt voll g willkurfels sit

satāiš entsprechend vielmehr hazanra erwarten mußten. Entweder an der einen oder an der anderen Stelle mussen wir also einen Fehler annehmen, und mir schemt es nach dem oben Gesagten unabweishch, daß dieser Fehler in satāiš steckt. Ein Fehler dieser Art steht auch keineswegs allem da Gerade bei den Zahlwörtern zeigt sieh in der Sprache des jungeren Avesta eine eigentumliche Verwilderung im Kasusgebrauch. Es ist offenbar nur ein Zufall, daß sieh der Instrumental satāiš für den Akkusativ sata sonst nicht nachweisen laßt. Für den Nommativ sata steht aber satāiš in Vt. 5, 95 yd. vazint ištaiš satāiš hazanrimea, Yt. 5, 120 yenhe autauf hazanram anva satāiš hazanrimea, für den Nommativ hazanrim steht hazanrāiš in Vd. 13, 51 (14, 1) hazanrāiš sātīš strī nāmanō hazanram satatā sānīš mairyō nāmanō. Andere Falle soleher Kasusvertauschung (hazanram, sata für Gen Vd. 2, 30, hazanrāis für Gen Vt. 5, 96, 8, 49 usw.) lassen sich leicht aus Bartholomaes Worterbuch feststellen

Es hat sich uns im bisherigen, wenn wir von den Zahlen absehen, die genaueste Übereinstimmung zwischen den avestischen Bestimmungen und dem indischen Spruch ergeben. Nur in einem Punkt sebeinen sie noch voneinander abzuweichen. Wir haben oben festgestellt, daß der indische Spruch auf den König geht Im Avesta ist von einer Beschrankung auf den König nicht die Rede Daß aber ursprunglich auch die avestischen Bestimmungen nur fur den König galten geht meines Erachtens mit völliger Sicherheit aus dem Namen des letzten Vertrages hervor Nach Bartholomae soll danntu hier 'ein Landstuck' bedeuten Diese Bedeutung hat des Wort en keiner anderen Stelle der avestischen Literatur und ehen sowenig in den altpersischen Keilinsehriften. Es bedeutet sonst nur 'Landgebiet, Landseliaft', insbesondere ist es der Name der vierten nolitischen Embet des alturanischen Staates der sich aus nnüng, dem Haus oder der l'anule 118 der Gemeine zantu, dem Gau und darnhu, der Landschaft. aufbaut und die Bezeichnung der Provinz im altpersischen Reich, ge legentlich auch einer Landschaft innerhalb der Provinz Wir können also auch an unserer Stelle daiphu nur als Landschaft oder Provinz fassen Mit einer Provinz kann aber nur der König belohnen. Man hat spater offenbar eingesehen daß die letzte Vertragsart auf Privatverhaltnisse nicht passe So ist die Reihe in Vd. 4, 48 entstanden, in der der dainhu mazo fehlt und die sich auch durch die Hinzufugung des asporono mazoi) als für kleine Leute zurecht gemacht erweist

Line so weitgehende Übereinstimmung, wie sie sieh zwischen dem Avesta und dem indischen Spruch ergeben hat, kann unnögheh zufallig sein Wir können vielmehr mit volliger Sieherheit behaupten, daß sie am Vererbung beruht, und daß schon in arischer Zeit die Aischauung be-

<sup>&#</sup>x27;) Ich möchte noch auslruckheh bemerken, daß der asparanö ma,ö mehts mit dem hiranyönntam zu tim hat Wie aus Vd. 5.60 hert orgeht, ist der Wert des Asparana seln genng

standen hat daß ein König der den mit seinen Dienern abgeschlossenen Lohnvertrag nicht innehalt didnich seinen Verwandten den Tod bringt deren Zahl mit der Höhe des Lohnes wachst der medrigste Vertrag ist der mie in kleinwich ein Schaf oder eine Ziege es folgt der Vertrag im ein Großvieh eine Kuli oder ein Pferd der um einen Sklaven und sehheßlich der um ein Land. Is ist weiter auch kum zu bezwifeln daß diese An schauung sehon in arischer Zeit in einer Formel festgelegt war eine solche Formulierung wird durch die allmahltehe Zahlensteigerung geradezu bedingt

Das Ergelinis ist wie mir scheint für die Rekonstruktion der arischen Urzeit noch von weiterer Bedeutung Van hat die Frage wie weit sich hei den Ariern schon ein wirkliches Königstum entwickelt liatte bisher offengelassen1) Nun lonnen wir freilich den Umfang des Landes, um das es sich in unserer Formel handelt nicht bestimmen zumal die Aus drucl e dafur im Indischen und Iranischen auseinundergeben ich meine aber doch daß ein könig der mit Land lohnen kann und sei es auch nur ein Dorf gewesen3) doch etwas mehr gewesen sein muß als ein kleiner Gauhauptling Ich möchte in diesem Zusammenhang auch noch auf eine andere Tatsache aufmerksum machen die in die gleiche Richtung weist In historischer Zeit regiert der indische Herrseher mit Hilfe eines Spionage systems das uns z B im Kautiliyasastra in aller Ausführlichkeit en schildert wird Der persische König unterhalt Beamte in den Provinzen die ihm über die Tatigl eit der Satrapen Bericht erstatten und die Griechen berichten von des Großkömes und omfahung Diese Einrichtungen haben sich offenbar aus gemeinsamen Anf ngen entwickelt. Im Veda sind the Gotter von Spal ern (spas) umgeben unsbesondere kommen sie Mitra Varuna zu Im Avesta hat Mil ra seine Spaher (spas It 10 45 baerara spasano 1t 10 46 usu ) Wir können laum umlun die Vorstellung von den Spahern des Mitra und Varuna in die arische Zeit zurückzuserlegen Diese Vorstellung beruht aber gewiß nicht wie man wohl gemeint hat auf irgendwelchen physisel en Erscheinungen sie verdankt ihre Ent stehung in erster Linie dem Konigtum Mitra Varunas Mitra und Varuna sind die rijing oder samrijg die Könige oder Oberkönige Mibra ist der Landesherr aller Lander (uspanam dahyunam danhhupantim 1 2 11 usu ) er ist der vouru gaoyaoli la anra gaosa baevare casman (1 2 3 usn ) der weite Triten Besitzende Tausendohrige Zehntausendaugige d h der von seinen ώτα und ogθαλιοι umgebene βασίλει, wie es richtig auch die Tradition auffaßt die in den Augen und Ohren des Uibra Gemen sieht Bestand aber die Einrichtung der Spalier in arischer Zeit so muß damals auch schon ein Oberkönigtum entwiel elt gewesen sein. Dorfsel ulzen und

<sup>1)</sup> Si le z B L huard Meyer C sel el to les Altertums I S 819

<sup>1)</sup> Is see daran er m rt. daß sel. das av. da. hu zu tiern neut is 1h. Dorffentwelett hat un! daß a sel. m Ind sel en spat r i nter ler Sel enkung von. Land immer le Veil i ng eines Dorfes i realien vril.

Stammeshauptlinge haben fur Spaher keine Verwendung Wir werden daher annehmen durfen, daß schon in arischer Zeit ahnliche Verhaltnisse geherrischt haben, wie sie uns in historischer Zeit etwa bei den nomadisierenden Saken oder Massageten entgegentreten, und die Erwagung, daß das siegreiche Vordringen der Arier über gewältige Landergebiete kaum ohne die Leitung einer Zentralgewalt denkbar ist, seheint mir nur geeignet, diese Annahme zu unterstutzen

## Die śakischen Mura.

In der Sprache, die als nordarisch, ostiranisch, altkhotanisch oder sakisch bezeichnet wird, gab es ein umfangreiches buddhistisches Dichtwert, von dem Leumann und Konow bereits fruher Bruchstucke veröffentlicht hatten. Jetzt hat Leumann wiederum gegen 250 Strophen aus diesem Werk mitgeteilt, darunter einen größeren zusammenhangenden Absehmitt, der eine Maitreyasamiti enthalt.) Die Ausgabe ist von einer Übersetzung begleitet, die ein glanzendes Zeugnis für den Scharfsinn ablegt, mit dem Leumann die Schwierigkeiten der unbekannten Sprache bemeistert hat Auf dem Titelblatt nennt er diese nordarisch, und zur Rechtfertigung dieses Ausdruckes bemerkt er S. 9.

'Soll ich mich nebenbei auch noch entschildigen wegen des Ausdruckes 'nordarisch' 'Emige Zeit, nachdem ich ihn eingeführt hatte, hat doch Luders gezeigt, daß 'sa kisch' etwas bestimmtere Vorstellungen erwecken wurde Ich labe die Zulassigkott dieser letzteren Bezeichnung selber auch schon vor mehreren Jahren bemerkt auf Grund einer Strophenzeile unserer nordarischen Maitreja saintti Aber deswegen nun die neue Sprache 'sakisch' statt 'nordurisch' zu nennen, selnen mir doch nieht nötig, um so weniger als mir der neue Name zu unselbn und zu undeutsch klingt. Eher wirde ich die Sprache angesielts der Schwerigkeiten, die sie noch bietet, auf echt bavrisch eine sakrische heißen '

Ich halte es fur überflussig naher auf diese Ausfuhrungen einzugehen Nur das eine sei hier nedimals iervorgehoben ganz gleichgultig, wie man sich zu der Prage stellt, ob die namenlose Sprache die Sprache oder eine der Sprachen der Sahas gewesen sei oder nicht — der Name 'nordarisch' kommt ihr jedenfalls micht zu Er ist aus der Vorstellung heraus entstanden, daß 'obensowenig wie die Lehnworte auch die Originalworte des Idioms eine direkte Zugehörigkeit desselben, sei es zum indischen Zweig des indogermanischen Sprachstammes, zulassen' (Leumann, ZDMG LXII, S 84) Duß das vöhig unrichtig ist, daß diese

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Maitr va samit, das Zukunftsid al der Buddh-ten Die nordarische Schildering in Text und Übersetzung nebst siehen anderen Schilderungen in Text oder Übersetzung Nebst einer Begrundung der indogermanischen Mitrik. Von Ernst Lumann Strußburg 1919.

Sprache velmehr trotz ihrer starken Beemflussung durch das Indisehe ihrem Grundcharakter nach zu den transichen Sprachen gehört hat Konow GGA 1912 S 5.1ff endgultig nachgewiesen Die Bezeichnung ist also falsch und geeignet urzige Vorstellungen zu erweeken

Daß Leumann noch immer an ihr festhalt ist um so auffallender als er selbst auf eine Stelle in dem von ihm veröffentlichten Text hinweist die vorausgesetzt daß seine Interpretation der Worte zutrifft die Rich tigkeit des von mir vorgesehlagenen Namens Sakisch beweisen wurde Die Strophen um die es sich handelt finden sich in der Beschreibung des Einzuges des Maitreya und seiner Mönche in die Stadt die jetzt Benares heißt zu der Zeit aber den Namen Ketumati führen wird

248 ku ssamana n[1]yana daində bissun[1]ya ratana vicilira

ku va murinā daindi. Skatimje maje mure 249 nfijyaskya no homole bihiyu ce tiole ahiainā kusde

tivy ha puyete balyes rathayo grusts tiu kalu

250 tiyau jea hər[i]yana yədandı hatəru uyenora vicitira tiiyə bb[i]ye miire kədəra hatəro hi'amdə tiisse yədandə 251 yılaru ilə uyenaura kue esau muro hatəro kuru vədandə

eses raysna stare army dukha rarasare recitira

252 kye va ššini mvire jsa pura nande balyse viri bilsamgge o dala hvallar viri scar va isra awastuv o a re

253 kye vu mamə ssasına parsındı ce va parrəta dukhyan əsa cu 170 ve avassəreta pulstə o usurru alışatu mrahe

Leumann ubersetzt diese Strophen

248 Als die Monche die Schitze [— die Juwelenspeicher] sehen (und) die allartigen Juwelen die verschiedenen (und) als ferner die siegeligen (Schitze) [— die Siegel peicher] sie sehen (und darin) die fallischen unsere Mudras [— unsere gegenwartig üblichen Saha Siegel] —

249 Cerngschitzung (da) ihnen wird (wach) außerordentheh Dann hin sel aut der Priester (und) den Beisteher [= seinen Famulus]

redet er an zu dieser Zeit (mit den Worten)

2'0 Mit diesen (Aostbarkeiten) Umstunde haben gemacht einst die Wesen verschiedene dieser einzigen Mudra [= eines einzigen solehen Siegels] wegen einst Mensehen (einander) zugrunde haben gemacht [= gerichtet]

251 Viel [= Zahlruch] (sind) diejenigen Wesen welche (obschon sie nur) eine Mudra einmal falsch gemacht [= einen Siegelabdruck einmal trugerisch verwendet] laben (doch infolge solch einmaligen Vergebens) sogar jetzt (noch) auf dem Abweg (der tieferen Wiedergeburten) stehen [ sich befinden] (und da) Leiden erleben verselnedene

252 (et)welche (Wesen) ferner (sind da die nur) mit einer Mudră [= mittelst eines einzigen Siegelabdruckes] Tugendverdienste genommen [= erworben] haben (durch Preigeligkeit) dem Priester gegenüber (oder) dem Mönchsorden (gegenuber) oder einem Gesetzesverkundiger gegenuber (und doch infolge solch bloß einmaliger Wohltat) sogar jetzt (noch) unter den Göttern sitzen [= weilen]

253 (et)welche ferner (die) in meinem Ordensreich loskommen (aus den Leiden des Samsara, (et)welche ferner (die bereits) losgekommen (sind) aus den Leiden (des Samsāra) — was auch man die ubrigen fragt oder Gold, Silber (und) die Nebenmetalle! [= was will man erst noch nach den ubrigen Wesen und nach den verschiedenen Metallen fragen! Auch auf allerlei Weisen, die noch nicht genannt sind, haben die einstigen Wesen, teils in schlimmem und teils in gutem Sinn, die Siegel und auch die Metalle verwendet und sind dafür hernach im Laufe des Samsära je nachdem be straft oder belohnt worden ]

Jedem der diese Übersetzung liest, wird sich, glaube ich, die Überzeugung aufdrangen, daß müra hier nicht richtig wiedergegeben sein kann Um von allem ubrigen zu sebweigen, wie sollte der Anblick solcher Siegel in den Mönchen das Gefuhl der Geringschatzung hervorrufen? Mir scheint schon aus dem Zusammenhang allein klir hervorzugeben, daß mura hier nur Munze oder eine bestimmte Munze bezeichnen kann und daß die mürnä Munzhuuser' sind, dhentweiger Hauser in denen man das gemunzte Geld aufbewahrte oder — und das ist mir das Wahrscheinlichere— die Munzen, in denen das Geld hergestellt wurde Ich wurde also übersetzen

Wenn die Mönche die Schatzhauser sehen und die mannigfachen ver schiedenen Juwelen, wenn sie auch die Munzhauser sehen (und) unsere sakischen Munzen wird ihnen in hohem Grade Geringschatzung Dann sehrut der Buddha hin, er redet seinen Famulus an zu jener Zeit Mit diesen haben einst die verschiedenen Wesen Umstande gemacht, dieser einzigen Munze wegen laben einst Menschen (einander) zugrunde gerichtet Zahlreich sind die Wesen, die einmal eine einzige Munze gefalscht haben (und) sielt noch jetzt in dem Zustand der qualvollen Geburten befinden (und) verschiedene Leiden erfahren Einige erwarben sich auch imt einer einzigen Munze dem Buddha, dem Orden oder einem Gesetzesverkunder gegenüber Verdienste<sup>1</sup>) (und) sitzen noch jetzt unter den Göttern einige werden auch in meiner Lehre erlöst, einige sind auch von den Leiden er löst Was fragt man auch nach den ubrigen (Schatzen)<sup>2</sup>) oder Gold, Silber und den Nöbenmetallen <sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ein Berepiel bietet die Geschiehte des jungen Madehens, das dem Orden zwei Kupfermunzen sehenkte in Kumaralatas Kalpanamanditika (Sutralamkara traduit par Huber, p. 11947)

<sup>3)</sup> Ich erganze zu arabbreiß meht upmatura sondern ratana vell V 248. Nach dem der Buddha seh ausführlich über das Ungluck und das Gluck verbreitet hat das das Glut des de Wenschen gebracht hat, überhüßt er seinen Hörern die Ausfül rung derselben Gedanken mit Bezug auf andere Schaftze und ingemunztes Gol I Silber, Kunfer usw.

Gluckheherweise sind wir für die Bedeutung von müra meht auf die angeführte Stelle allem angewiesen Das Wort findet sich zu wiederholten Malen auch in den aus Dandän-Uhlig stammenden Urkunden in dieser iranischen Spriche, die Hoernle, JASB Vol LNVI Part I. p 234ff und vollstandiger Vol LNX Part I Extra Number I p 30ff veröffentlicht hat), siehe Vol LNXI, Nr. 6, 7, 15, VOL LNXI, Nr. 5, 8, 12, 13 Das Wort

<sup>1)</sup> Die Lesung der Daten hat Konow berichtigt und in Zusammenhang damit die ganze Frago der Datierung und Lokalisierung dieser Urkunden endgultig gelöst (JRAS 1914, S 339ff) Davon abge-chen hat aber die Entzifferung der Urkunden kaum Fortschritte gemacht und es erscheint mir unter diesen Umstanden nicht un angebracht, auf ein paar Punkte hinzuweisen, die vielleicht geeignet sind, das Ver standnis dieser schwierigen Texte zu fürdern. Das Wort, mit dem die Urkunden bezeichnet werden ist offenber pldala, eine Ableitung von der Wurzel pir 'schreiben', die durch die Formen pide 'er hat geschrieben', parste pide 'er hat vermilaßt zu schreiben (Leumann, Maitr S 70, 152ff) gesichert ist. Pidaka ist offenbar eine ahnliche Bildung wie lihitaka oder lihidara 'Brief', das in den Kharosthi Dokumenten von Nova erscheint (Stein, Ancient Khotan, p 368, Konow, SBAN 1916, S 817) Pidaka findet sich in dem einleitenden Satz der Urkunden, der mir im einzelnen nicht klar ist, in Nr 1, 12, 17 und in einem der letzten Satze in Nr 1 tilra ei nidake prammam hifma Lhufha Brigasi u Budasam hamgueji eistara und Ar 12 tira sol'! pifdake) prammam khuha Mamdruse hamguste raste. Ich möchte das übersetzen Und dann soil diese Urkunde entscheidend (prammain = sl., pramanam) sein, worauf hin Bry asi und Budaśa m (d i Budaśa n = Buddhaślsana) als Vertragschließende luntreten (bzw , Mamdruss als Vertragschließender hintritt') " Hoernle a a O S 34, hat für hamgusta allerdings die Bedeutung 'Zeugo' erschlossen, mir seheint aber aus Ar 12, so unklar der Zusammenhang im einzelnen auch sein mag, doch deutlich hervorzugehen, daß Mamdreuse nicht der Zeuge, sondern derjenige ist der sich zu den in der Urkunde angegebenen Vereinbarungen bereit erklart. Das Wort hamqueta findet sich außerhalb des eigentlichen Textes der Urkunden sehr häufig in Verbindung nut Namen, und zwar gewöhnlich in ganz auffallender Schreibung mit dazwischengesetzten horizontalen btrichen Ar 1 Beludai | ham | au | sta Buda ia m | ham | gu | ets, Punagam | ham | gu | ets Nr 12 Mamdreu | so | ham . , Nr 17 Bruhada | to | ham | quete Ebenso atcht in der bei Stein Anc Ah Tafel CA abgebildeten Urkunde Ld(?) #2 | ha (?) Iam | gu | ets Nur am Schluß von Nr 17 steht Hammaks hamgusts. Hoernk scheint darin die Unterschriften der Zeugen zu sehen, allem um wirkliche Unterschriften kann es auch nicht handeln, da jene Worte in allen Fallen von ilerselben Hand geschrieben sind wie die Urkunden selbst. Es ergibt sich also, daß als die tigentliche Unterschrift nur die drei Striche anzuschen sind, die der Unterschreibend im ihr von dem Aussteller der Urkunde dafür freigelassenen Lucken zwischen den letzten Silben des Namens oder des Wortes hausgusts setzte. Das trifft auch for den Raspmaks in Ar 17 zu. Der Schreiber der Urkunde hat hier vergessen, die nötigen Lucken zu lassen und Rammaki hat daber seine drei Striche darüber, hmter die Schlußworte der Urkunde filmifika Rammaki hamqueti viste gesetzt. Daß des Schreibens unkundige Personen in dieser Wese zu zeichnen pflegten, scheint mir aus ilen gleichzeitigen ehmesischen Urkunden von Dandan Uiliq hervorzugehen, the rum Tell schon Hoernie s s O S 21ff , bekannt gemacht und spater Chavannes in Steins Ancient Khotan p 521ff, mit Übersetzung herausgegeben hat. In Ar 3 schla St der Tixt der eigentlichen Urkunde allerdings nach Chavannes mit den Worten Les deux parties ont ensemble trouvé cela equitable et clair et ont appos. I empreinte de leurs doigts pour servir de marque, einer Formel, du sich in Nr 5 und 10 wieder-

steht nicht etwa am Schluß, sondern im Text der Urkunden selbst, und das macht es von vornherem unwahrscheinlich, daß es hier Siegel bedeute und sich etwa auf die chinesischen Stempelabdrucke beziehe, die einige

holt Aber in den Urkunden ist von einem Emgerabdruck nichts zu sehen. Dagegen finden sich in Nr. 3, rechts von der neunten Zeile, in der der Entlicher Su Men it genannt wird, drei wagsrechte Striche, und drei abnibele, nur etwas kurzere Striche stehen, wie sehen Stein, p. 276, bemerkt hat, in Nr. 18 rechts von dem Namen des Entleihers und dem somer Frau und links von der erwähnten Formel, doch sind die letzteren vielleicht wieder ausgewischt. Ganz deutlich sind die drei Striche auch in Nr. 9 links von dem Namen des Sohnes der Entleiherin. An Stelle der Striche auch in Nr. 9 links von dem Zeilen, in denen drei mehr pinkt. oder hakenformige Gebide in Nr. 5 links von dem Zeilen, in denen der Entleiher und seine Zeugen genannt werden, in Nr. 6 rechts von dem Namen der Entleihern. Mir seichent es vollig sicher, daß auch diese der Striche oder Punkte die Stelle der Unter schrift der Vertragsehließenden oder der Zeugen vertreten, daß sie hier nicht wie in den Urkunden in einheumsscher Sprache nebenensander, sondern unteremander stehen, erklat sien haufteha aus der Richtung der chniesseken Schrift

Ich mochte endlich noch darauf hinweisen, daß das von Hoernle, JASB Vol LXVI Part I p 235f Nr 9 (Plate XII) veroffentlichte und JASB Vol LXX Part I Extra Number I p 41 unter Nr 16 aufgeführte Fragment gar nicht zu den Ur kunden gehört. In Zeile 1 steht pirāva kura sica nammavya kamtha eine Stadt namens Sica im Lando Pirava', Zeile 2 bari beramādri 'sie lassen Regen regnen', Zeile 3 si gamisa nammamya kamiha 'nun die Stadt namens Gamisa . Zeilo 4 pamisase gampha 'funfzig Meilen . Zeile 7 u Lamma halas mamnusri a'ysanas 'und in welcher Gegend Mañinari humara (vgl. die haufice Phrase Lamma halas quasta ba usa asta hasta Vairacch usw \ Zeile 8 [ma] huéri a usanat tta hve si cu hiri kina Mañiuéri Kumara sprach so nun weswegen Zeile 3 manusri a ysanas it ita [hv]e [s]s Vianjušn Kumara sprach dann so nun' Es hegt hier offenbar der Anfang einer Erzahlung vor Man vergleiche etwa die Einleitung zum Saddharmapundarika, wo der Bodhisattva Mastrova den Mañiuśri Kumārabhuta nach cewissen Wundererscheinungen insbe sondere nach der Ursache eines Blumenregens fragt. Aber die hier erzahlte Legende scheint lokalen Charakter zu tragen. Pirava ist wahrscheinlich mit dem Pirova identisch, das in den Kharosthi Urkunden von Nija IV, 56, 136, XV, 168, 333 (Rap son, Specimens p 5 7) erscheint Ist Sica vielleicht das Saca, das sich ebenda I. 164, AV, 318 (Rapson, p 14 15) findet? Fur die Charakterisierung des Fragmentes ist es ferner wichtig, daß es nicht in der Buchschrift geschrieben ist, sondern in der Schriftart, die Hoemle als 'Lursive' Brahmi bezeichnet und die offenbar die Schrift des taglichen Lebens war. Sie hat sieh iedenfalls wenn wir von zwei spater in eine Handschrift des Aparimitäyuhsutm eingelegten Blattern absehen, bislier in keiner Pathi gefunden sondern nur m Urkunden und in den von Hoernle, JRAS 1911, p 447ff , beschriebenen Rollen, die Dharanis und alinliche Texte teils in Sanskrit, teils in der einheimischen Sprache enthalten und die augenscheinheh für den prak tischen Gebrauch bestimmt waren \* In die Klasse dieser Schriftstiicke muß auch unser bragment gehoren. Der Text, soweit er sieh bis jetzt entziffern laßt, konnte sehr wohl den Anfang eines Dhamm artigen Werkes gebildet haben. Auch die Form und die Größenverhaltnisse des Fragmentes stimmen aufs beste zu der Annahme, daß es einer Dharani Rollo angehört hat (Aus dem nur erst jetzt zugangheh gewordenen Werke Manuscript Remains of Buddlust Literature found in Eastern Turkestan, I, p 401, er-che ich, daß auch Hoernie inzwischen die richtige Bedeutung von vidala und hamqusta pefunden hat I

der Urkunden zu tragen schemen Ausgeschlossen wird diese Beziehung dadurch daß mura ein paarmal in Verbindung mit Zahlen erschemt, so mit 12300 in Nr 5 (muri n stå dodasan usärva drraise ttyam muryan isa), mit 5500 und 1100 in Nr 8 (pamusārə pamse mūrə e. y mūre ysāre sa, mit 1000 in Nr 12 (mura usara) Die Verbindung mit so hohen Zahlen macht es meines Erachtens völlig sicher, daß mura auch hier ein Geldstuck bedeutet, und ich glaube, wir konnen sogar noch einen Schritt weiter gehen und die Art dieses Geldstuckes genauer bestimmen. In den schon in der Anmerkung auf S. 466 erwahnten gleichzeitigen chinesischen Urkunden aus Dandan Uilio ist haufig von Geld die Rede Auch hier handelt es sich fast uberall um hohe Summen Ein Mann namens Su Men ti leiht 15000 Geldstucke (uén) wofur er in acht Monaten 16000 oder 26000 zuruck zuzahlen hat (Nr 3) Der Soldat Ma Ling chih leiht von einem Monch des Klosters Hu huo 1000 Geldstucke, wofur er monatlich 100 Geldstucke als Zinsen zu zahlen hat (Nr 5) Eine Frau A sun leiht 15000 Geldstucke (Nr 9) eine andere Frau Hau Shili sau, verpfandet allerlei Gegenstande. darunter einen Kamm, fur 500 Geldstucke (Nr 6) Ein Fragment (Nr 7) nennt 100 Geldstucke Auf den Wert der gemeinten Munze laßt die Ur-Lunde Nr. 4 schließen, in der ein Mann 6000 Geldstucke als Kaufpreis für einen Esel einklagt. Es kann danach keinem Zweifel unterhegen, daß das Geldstuck der Urkunden die bekannte durchlochte Kupfermunze ist, die man mit dem anglisierten Wort cash zu bezeichnen pflegt. Derarture Munzon haben sich im Gebiet von Khotan in ziemlicher Anzahl gefunden 1), sie waren offenbar das gewöhnliche Geld wahrend der Zeit der chinesischen Herrschaft in Turkestan bis zum Ende des 8 Jahrhunderts Die Fursten von Khotan haben auch nach 728 als die Kaiserliche Regierung ihnen den Konigstitel verlicht) Laum eigene Munzen schlagen lassen, wenigstens

1) Siehe ilie Liste der Minzen bei Stein Ancient Khotan p 575ff, und Taf

<sup>9)</sup> Be dahm schemen die Mitglieder der Vila (ik Vijaya ehm Weih ch ih) Dynasti nur ilen Titel a mochli gehört zu laben. Als a mochli von Yu tien wird der Yirst von Klotan in dem Filaß von 728 bezeichnet durch den er zum König ernannt wurde und die offiziell Schreiben aus dem Jahr 708 (Urkunde Nr. 1) set an ilen Weichli chilo Fraß kien der Seeks Studte und a mochli Auferssert (Clavannes in Steins Ancent Klotan, p 6237). Daß der Titel in Khotan weiter serbreitet war erijbt sich an ike demoswiehen Videon'e von 781 (hr. 3) die einen a mochli Sili tita ät Herri weit z. Schreiber in barbarwicher Schrift erwicht A mochli muß ih Wiedergabe eines einbemuschen Titils som und ich wage ihe Vermitting daß es das ik amötigs ich das in der einbemuschen Sprache von Khotan am Ica Nom Sig ümdes einer dandet lautete wie Vers XVIII 208 des Gehelbtes zeigt zefolgaure habst synde ungerne dandes neuennen.

<sup>&#</sup>x27;secundaci trag Tanaen le lauter dandrus, westen Monche Do bur dandca and Grand der Belentung des Sanskritwortes richtig durch Vinnster wiedergeben, ist mit ennigermaßen raufelindt es scheunt mehr de Tittel einer Grossile-infaulkasse zu sein als eine Funktion zu beziechnen. Danselben Tittel führte auch der Furst von Kasl gar (ön le) bis er zusammen mit dem Fursten von Kabota zum Konig ernannt wurde

ist bis jetzt kein derartiges Stuck bekannt geworden. So können wir mit Sicherheit annehmen, daß auch mära in den Urkunden in einheimischer Sprache die einnesische Kupfermunze bezeichnet. Danit ist naturlich nicht gesagt, daß mära auch in dem Gedieht, das der Sprache nach zu urteilen vielleicht Jahrhunderte alter ist, genau die gleiche Bedeutung gehabt haben musse, wir werden mära hier wohl in dem allgemeinen Sinn von "Minze, Geldstück" nehmen durfen

Eine Ableitung von müra, mürimgya (fem ) begegnet uns ferner in der Beschreibung der Herrlichkeiten von Ketumatī, V 139

murīmgye varı stune stāre ššō krraušu ššō ššau məstə hambīsa usarrnū kase vırə āləsətınā mesta

Leumann denkt hier an 'siegelige', aus Siegelstein, d h aus Acbat oder dergleichen bestehende Saiden. Er ist also zu der wenig wahrscheinliehen Annahme gorwungen, daß die Bedeutung von müra auch auf das Material erweitert wurde, aus dem man Siegel herstellte. Ich bin überzeugt, daß wir auch bei mürimgya von der Bedeutung 'Munze' ausgehen 
mussen, und meine, daß wir uns unter den 'Munzeaulen' Saulen von aufeinandergeseinchteten Munzen vorzustellen haben, deren Höhe hier allerdings ins Fabelhafte gesteigert ist. Genau so wie in V. 253 wird auch 
lier in unmittelbarem Anschluß an die murimgye stune ungemunztes Gold 
und Silber genannt. 'Da stehen Munzsaulen, eine jede einen Krosa hoch, 
(und) Haufen von Gold in den Gebuschen und große (Haufen) von Silber'

Einige Schwierigkeiten bereitet die Feststellung der Bedeutung von mura in V 161f, wo das vierte der sieben Juwelen des Königs Sankhaheschrieben und

> mūra candāvanə ssau ggamphu hāysa brūšiite esive dasu virr ānije bērāšiite pharu ratana vicitra ttəhe rrūnatēte jsa ssīve uysnora Lirr yanındı āssenši vrālli lue məstə astassā tearsuva dətəna

'Der mura candātana (cantāman) leuchtet bei Nacht ein Yojana weit, wenn er am Banner sitzt, regnet er viele verschiedene Kostbarkeiten. In folge dieser Helligkeit verrichten die Wesen bei Nacht (ihre) Arbeiten, aus blauem Vaidūrya ist er, groß, achtechig, prachtig von Aussehen.

Daß sich der Verfasser den eintäman als eine Munze oder gar eine Kupfermunze gedacht haben sollte, wird durch die Angaben in V 152 ausgeschlossen, die mit der von Leumann angefuhrten Beschreibung im Lahitavistara übereinstimmen (maniratnan nilauadäryam astämsam) Man könnte daher zunachst daran denken, müra hier als Siegel zu fassen, und sich darant berufen, daß achteelige Siegel aus Bronze tatsachlich in

<sup>(</sup>Chavannes a a O) Ich wurde es aber für vorschnell halten, daraus etwa zu schließen, daß in Kashgar dieselbe Sprache gebersicht haben musse wie in Khotan da es sich hier um ein Lelinwort handelt, das auch in verschiedenen Sprachen Aufnahme finden konnte

Khotan gefunden sind Abbildungen von zweien solcher Stucke gibt Stein, Ancient Khotan, Taf L. the chinesische Herkunft steht für das eine fest und ist für das andere höchst wahrscheinlich (Stein a 2 O S 103 109, 465) Wir können indessen sieher sein daß sieh kein Zentralasiate den cintaman in der Gestalt jener Siegel vorgestellt hat. In den Fresken der Höhlen von Turl estan kommt unendlich oft ein Gebilde vor. das einem indischen Langwurfel ahnlich sieht und meist von Strahlen umgeben ist In den Zeichnungen bei Grunwedel, Altbuddhistische Kultstatten in Chinesisch Turkistan kann man sehen, wie es von Bodlusattvas, Gott heiten und Nagas auf dem Haupt oder in den Handen getragen wird (Fig. 22. 243 642 644a) es wird auf einer Lotusblame ruhend (Fig 165) oder im Wasser schwimmend (Fig 123) dargestellt oder dient auch einfach zur Fullung des Raumes (Fig 48 53) Aus einer unverkennbaren Darstellung der sieben Juwelen in einer Höhle bei Qyzyl (Fig 275) konnte Grunwedel feststellen daß dieser Langwurfel die zentralasiatische Form des eintämani ist und sie entspricht da sie in der Tat acht Ecken hat, auch durchaus der Beschreibung im Lahtavistara Mit einem Siegel hat also der eintamans abensoweng Abnlichkeit wie mit einer Munze Ich glaube daher, daß wir mura candavana als ein Kompositum fassen mussen') und daß der wunder bare Stein der Munzen' oder Geld Wunschstein' genannt wurde, weil man glaubte er konne semem Besitzer Geld herbeizaubern. Daß es in der Stroplie selbst heißt er regne verschiedene Kostbarkeiten (rafana), scheint mir damit nicht im Widersprüch zu stehen\*)

So sicher es auch sein durite daß mura in der Sprache von Khotun Munze' bedeutete so ist es doch gewiß ebenso sicher, daß das Wort, das auf das alte mudra zuruckgeht!) unsprunglich ein Siegel bezeichnete, und es ist von Interesse daß sich derselbe Bedeutungsübergung, den wir hier beobachten können noch einmal in einer iranischen Sprache auf indischem Boden vollzogen hat. Der heutige offizielle Name der hauptsachlichsten Goldmunze Britisch Indiens mohur geht chenfalls durch das Hindustänf auf das persische muhr Siegel zurück. Ich kann nicht feststellen, wann muhr zuenst in der neuen Bedeutung gebraucht worden ist. Vule und Burnell Hobson Jobson S 4381 bemerken daß der Anne zuerst mehr

<sup>1)</sup> Laumann fuhrt m semem Glosar Zur nordanischen Sprache und Literatur, et al. auch en Konpostum emdatam mura an über das sich da kein Beleg dafür mitgeteilt wird seinwer urteilen lißt. Ist es richtig so wure es etwa so aufzufas en wie klamudra (siehe unten 8 471)

<sup>2)</sup> So erklart z B auch der Jatala kommentar den Kaluapana Regen in dem bekannten Verse na kal äpanatassena inti lämeni vijati Dlep 186 Jat 258, 2 als ennem Regen der seben Kostbarkerten Vandhäti saltaratanarassam vassäpeti l (av) uliba kal äpan arussan t. tuttum

volkstumlich gewesen und im allgemeinen Sinne gebraucht zu sem scheine und erst allmahlich auf die Goldmunzen eingeengt sei, die zuerst die Ghürī Könige von Glazni um 1200 pragten – Ihre Belege aus der englischen Literatur gehen bis 1690 zuruck

Den gleichen Bedeutungsubergang hat aber auch das indische mudrā durchgemacht Die Grundbedeutung des Wortes, das erst in der nachvedischen Literatur auftritt, ist Siegel, d h sowohl das Werkzeug zum Siegeln, der Siegelring, als auch der Abdruck. In dieser Bedeutung findet sich das Wort auch in dem Prakrit der Kharosthi Dokumente von Niva. wo die keilförmigen versiegelten Doppeltafeln als kilamudra, kilamumdra, kilamumira, wortlich 'Keilsiegel', bezeichnet werden Rapson, Specimens, S 13, hat mit Rucksicht auf die letzte Form diese zuerst von Stein gegebene Erklarung des Wortes bezweifelt, aber, wie ich glaube, mit Unrecht Kilamumira ist sicherheh nur ungenavo Schreibung für kilamumdra. Da in dem Dialekt Tenues zwischen Vokalen und hinter Nasal erweicht werden. so trat eine Unsicherheit in der Schreibung ein, die zu der gelegenthehen Verwendung eines t auch fur alteres d fuhrte wie in stam = sh sdam, tamda = sk danda1) Was aber den Nasal betrifft, so möchte ich darauf hinweisen, daß ihn auch die modernen Volkssprachen in dem Wort kennen, un Hindi findet sich mundra neben mudra, un Khas heißt der Ring munro, ım Sındhi mundri 2) Daß das Kompositum nicht den gewöhnlichen Regeln des Sanskrit entspricht kann bei einem technischen Ausdruck in einer Volkssprache nicht ins Gewicht fallen

In den heutigen Volkssprachen, Hindi Marāthī, Bengali, Kanaresiseh, wird mudrā nach Ausweis der Worterbueher aber auch im Sinne von Munze gebraueht, Molesworth bemerkt, daß mudrā insbesondere eine Rupie be zeichne für die der genauere Ausdruck räpyamudrā sei wie tämramudrā für den kupfernen pāisā oder suiarnamudra für den mohur oder pagoda Auch für das Sanskrit verzeichnet das PW auf Grund des Sabakat verzeichnet das PW auf Grund des Sabakat padruma für mudrā und mudrikā die Bedeutung 'Munzo', als Beleg wird nach Skdr eine Stelle der Mitäksurā gegeben die sich im Divyaprakarana unter Yan 2, 113 findet

sauvarnīm rājalīm tāmrīm āyasīm tā sušodhītām | salīlena sakrd dhautam praksīpet tatra mudrīkām ||

und aus Vopadeva 6, 14 hamamudrila lunzugefugt. Aus dem letzteren ergibt sich aber fur die Bedeutung von mudrilä nichts, und die Stelle der Mitälsens ist müßerstanden. Sie ist ein Zuta aus Phämaha, der eine

<sup>1)</sup> Siehe Konow, SBAW 1916 S 823ff

i) Daher der Nasal auch in iranischen Lehnworten aus dem Indischen bal mundrig mundari Ring Fingerung, algh m\u00e4nder Ring Ohrring (Die Nasaherung ist jetzt sehon aus viel alterer Zeit belegt, in der Mah\u00e4prayangina Dharani Man Rem I, S 54 steht mundragana [für mudragana\u00e4]).

Khotan gefunden sind Abbildungen von zweien solcher Stücke gibt Stein, Ancient Khotan Taf L, die chinesische Herkunft steht für das eine fest und ist für die andere höchst wahrscheinlich (Stein a a O S 103, 109. 465) Wir können indessen sicher sein daß sich kein Zentralasiate den cintamani in der Gestalt iener Siegel vorgestellt hat. In den I resken der Höhlen von Turkestan kommt unendlich oft ein Gebilde vor, das einem indischen Langwurfel ahnlich sieht und meist von Strahlen umgeben ist In den Zeichnungen bei Grunwedel, Altbuddhistische Kultstatten in Chinesisch Turkistan kann man schen, wie es von Bodhisattvas Gottheiten und Nagas auf dem Haupt oder in den Handen getragen wird (Fig. 22. 243 642 644a) es wird auf einer Lotusblume ruhend (Fig 165) oder im Wasser schwimmend (Fig 123) dargestellt oder dient auch einfach zur Fullung des Raumes (Fig. 48, 53) Aus einer unverkennbaren Darstellung der sieben Juwelen in einer Höhle bei Qyzyl (Fig 275) konnte Grunwedel feststellen daß dieser Langwurfel die zentralasiatische Form des cintamani ist und sie entspricht da sie in der Tat acht Eeken hat, auch durchaus der Beschreibung im Lalitavistara. Mit einem Siegel hat also der cintamani chensowenig Ahnlichkeit wie mit einer Munze Ich glaube daher, daß wir mura candarana als em Kompositum fassen mussen 1) und daß der wunderbare Stein der Munzen oder Geld Wunschstein' genannt wurde, weil man glaubte er könne seinem Besitzer Geld herbeizhubern. Daß es in der Strophe selbst heißt er regne verschiedene Kostbarkeiten (ratana) scheint mir damit nicht im Widerspruch zu stehen")

So sieher es auch sein durftie daß mura in der Sprache von Khotan Munzo' bedeutete so ist es doeli gewiß ebenso sieher, daß das Wort, das auf das alte mudru zuruckgeht') ursprunglich ein Siegel bezeichnete, und es ist von Interesse daß sich derselbe Bedeutungsübergung den wir hier beobachten können noch einmal in einer runusehen Sprache auf indusehem Boden vollzogen hat Der hentige offizielle Name der hauptsachhichsten Goldmunze Britisch Indiens mohur geht ebenfalls durch das Himdustänl auf das perasiche muhr Siegel zuruck. Ich kann nicht feststellen wann muhr zuerst in der neuen Bedeutung gebruicht worden ist. Yule und Burnell Hobson Jobson S 4381 bemerken daß der Name zuerst mehr

<sup>4)</sup> Leumann führt in semem Glossar 7ur nordarischen Sprache und Literatur, S 131 auch ein Kenpositum condoraum inna an über das sieht da kein Beleg dafür mitgetellt und sehner urteilen laßt. 1st es richtig so ware es etwa so aufzufassen wie kilamindra (aiche unten S 471).

<sup>&</sup>quot;) So erklart z B auch der Jataka Kommentar den Kabapana Regen in dem bekannten Verse na kahāpanarozena tit läusesu uppti. Dhp 186 Jat 258,2 als ennen Regen der seben Kostuhecten. Mandhäte tau sid a kal āpanarozssan in sultam

<sup>9)</sup> Über die Lautverhältuisse und die Herkunft des Wortes I at Hubschmann LX XXXVI 176 gehandelt und neuerdings Junker IF AXXV, 273ff der die Fritiehung aus dem Assyrischen wer mis sehemt mit Recht be trutet

volkstumlich gewesen und im allgemeinen Sinne gebraucht zu sein scheine und erst allmahlich auf die Goldmunzen eingeengt sei, die zuerst die Ghürf-Könige von Ghazni um 1200 pragten – Ihre Belege aus der englischen Literatur gehen bis 1690 zuruck.

Den gleichen Bedeutungsubergang hat aber auch das indische mudrā durchgemacht Die Grundhedeutung des Wortes, das erst in der nachvedischen Literatur auftritt, ist Siegel, d h sowohl das Werkzeug zum Siegeln, der Siegelring, als auch der Abdruck In dieser Bedeutung findet sich das Wort auch in dem Prakrit der Kharosthi Dokumente von Niva. wo die keilförmigen versiegelten Doppeltafeln als kilamudra, kilamundra, Lilamumtra, wörtlich 'Keilsiegel', bezeichnet werden Rapson, Specimens, S 13, hat mit Rucksicht auf die letzte Form diese zuerst von Stein gegebene Erklarung des Wortes bezweifelt, aber, wie ich glaube, mit Unrecht Kila mumtra ist sicherlich nur ungenaue Schreibung für kilamumdra. Da in dem Dialekt Tenues zwischen Vokalen und hinter Nasal erweicht werden. so trat eine Unsicherheit in der Schreibung ein, die zu der gelegentlichen Verwendung eines t auch für alteres d führte wie in itam = sk idam, tamda = sk danda1) Was aber den Nasal betrifft, so möchte ich darauf hinweisen, daß ihn auch die modernen Volkssprachen in dem Wort kennen, ım Hındî fındet sıch mundrā neben mudrā, ım Khas heißt der Ring munrō, ım Sındhī mundri 1) Daß das Kompositum nicht den gewöhnlichen Regeln des Sanskrit entspricht, kann bei einem technischen Ausdruck in einer Volkssprache nicht ins Gewicht fallen

In den heutigen Volkssprachen, Hindi Marathi, Bengali, Kanaresisch, wird mudră nach Ausweis der Worterbucher aber auch im Sinne von Munze gebraucht, Molesworth bemerkt, daß mudra insbesondere eine Rupie bezeichne, für die der genauere Ausdruck rüpyamudrä sei wie tämramudrä für den kupfernen päisä oder suvarnamudrä für den mohur oder pagoda Auch für das Sanskrit verzeichnet das PW auf Grund des Sabdakal padruma für mudrä und mudrikä die Bedeutung 'Munze' als Beleg wird nach Skdr eine Stelle der Mitäksarä gegeben, die sich im Divyaprakarana unter Yäin 2 113 findet

sauvarnım räjatim tämrim äyasim tā sušodhıtām | salılena sakrd dhautām praksipet tatra mudrikām ||

und aus Vopadeva 6, 14 hamamudrika lunzugefugt. Aus dem letzteren ergibt sich aber fur die Bedeutung von mudrikä mehts, und die Stelle der Mitäksqrä ist mußterstanden. Sie ist ein Zitat aus Präämäha, der eine

<sup>1)</sup> Siehe Konow, SBAW 1916, S 823ff

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daher der Nasal auch in iranischen Lehmvorten aus dem Indischen, bal mundrig, mundari Thing, Tingering, afgh mündar Thing Oliring (Die Nasaherung ist jetzt sehon aus viel alterer Zeit belegt, in der Maliäpratjangina Dhärani, Man Rem. 1, S 54 steht mundragena [für mudragenah])

Abart des taptamāsarudh; beschreibt, bei der nicht eine Munze, sondern ein Siegelring aus einem mit heider Butter gefullten Gefaße herauszufischen ist Daß es sich um einen Ring handelt, wird durch die Bemerkung völlig sichergestellt, daß nach Vollzug des Ordals der Zeigefinger des Beklagten auf Brandblasen hin zu untersuchen sei Seribt hat in seiner Sammlung der Fragmente des Pitamaha (V 175) die Stelle auch bereits richtig übersetzt Tatsachlich aber findet sich mudzi in der Bedeutung Munzer in Mahendras Kommentar zu Hem An 3, 81 Mahendrafug dort den für räpaka gelchriten Bedeutungen sutarnädimudragor api hinzu und zitiert als Beispiel tad aps sampratam abara räpalam (vgl 2, 293) Um 1200 wurde also mudzi im Sinne von Munze gebraucht, und es hann nicht als ausgeschlossen geiten, daß der Bedeutungsubergang unter dem Einfluß des persischen mußr erfolgte Daß er nabeliegt, zeigt aber auch die Ge schichte eines anderen insischen Wortes

In der vedischen Literatur, bis zu den Upanisads hinab, ist das Wort für Silber rajata Rajata halt sich auch in der Folgezeit, in der nachvedischen Literatur tritt aber daneben räppa auf, das mehr und mehr der eigentliche generelle Name des Silbers wird Das PW führt als fruheste Belege Stellen aus dem Epos und Manu an Lehrreich ist Mbh 5, 39 81

suvarnasya malam rüpyam rüpyasyāpı malam trapu | yñeyam trapumalam sısam sısasyāpı malam malam |

In der alten Zeit steht rajata in der Liste der Metalle, wie eine bekannte, in den Brahmanas öfter wiederkehrende Stelle zeigt, die Chändogya Up 4. 17. 7 lautet tadyathā lavanena suvarnam samdadhyāt suvarnena rajatam rajatena trapu trapunā sisam sisena loham usiv Fur Manu sind rūpya und rajata völlig identisch 4 230 nennt er den rupyada neben dem hiranyada, 5, 112 braucht er rajata im folgenden Verse raupya, 8, 135 steht raupya, ın den beiden nachsten Versen rajata Auch das Kautılıya wechselt zwischen rūpya und rajata als Gattungsnamen S 60, 85 241 wird von sutarnarajata gesprochen aber 8 86 heißt es tutthodgatam gaudikam kāmamalam kabukam cākravālikam ca rupyam S 87 89 243 steht rupyasuvarna Im Pali ist in der kanonischen wie in der spateren Literatur rajata das gewöhnliche Wort, besonders in der festen Verbindung jataruparajata, siehe z B Digh 1, 1 10 Cullav 12 1, 1ff Jat II 67, 1, 92 27, III, 207, 4, IV, 3, 7, 140, 13 Aber schon in der Lanonischen Prosa und in den Gäthäs erscheint daneben auch rupya, z B Samyuttan I, S 104, wo die Zahne des Ele fanten des Mara mit reinem Silber - suddham rupnyam - verglichen werden, Jat 449 3, 454, 4 sovannamayam manımayam lohamayam alha rupiyāmayam¹) Ebenso wechseln im Mahārastu rajata und rūpya pra bhutajātarūparajatopakaranā II, 168, 12, suvarnamayūni rupyamayūni II, 420 15, suvarnarūpyamayam II 468, 15

<sup>1)</sup> kaccayana 8, 29 f hrt nebenemander rūpiyamayam und rayatamayam auf

Abart des taplamāsavidhi beschreibt, bei der nicht eine Munze, sondern ein Siegeling aus einem mit heißer Butter gefullten Gefaße herauszulischen ist. Daß es sich um einen Ring handelt, und durch die Bemerkung völlig sichergestellt, daß nach Vollzug des Orduls der Zeigefinger des Beklagten auf Brandblasen hin zu untersuchen sei Sernba hat in seiner Sammlung der Fragmente des Pitämaha (V 175) die Stelle auch bereits richtig übersetzt Tatsachlich aber fündet sich midd'a in der Bedeutung Munze in Mahendras Kommentar zu Hem An 3, 81 Mahendra fügt dort den für räplaße gelehrten Bedeutungen seinernädimudragor api hinzu und zitiert als Beispiel tod api sämpratam ühara räpalam (vgl 2, 293) Um 1200 wurde also mudra im Sinne von Munze gebraucht, und es kann nicht als ausgeschlossen gelten, daß der Bedeutungsubergang unter dem Einfluß des persaschen muhr erfolgte Daß er nahehegt, zeigt aber auch die Geschiebte eines anderen indischen Wortes

In der vedischen Literatur, bis zu den Upanivads lunab, ist das Wort für Silber rapata Rayata halb sich auch in der Folgezeit, in der nachvedischen Literatur intt aber daneben ripya auf, das mehr und mehr der eigentliche generelle Name des Silbers wird Das PW führt als fruheste Belegs Stellen aus dem Epos und Alanu an Lehrreich ist Mbh 5, 39, 81 susurgasig malam ripyam ripyassatig malam traps.

suvarnasya maiam rupyam rupyasyapi maiam irapu yheyam trapumalam sisam sisasyapi malam malam

In der alten Zeit steht rajata in der Liste der Metalle, wie eine bekannte. in den Brahmanas öfter wiederkehrende Stelle zeigt, die Chandogya Up 4. 17. 7 lautet tadyalha laranena sutarnam samdadhyāt sutarnena rajatam rajalena trapu trapunā sisam sisena loham usw Fur Manu sind rūpua und ragata vollg identisch 4 230 nennt er den rupyada neben dem hiranyada, 5,112 braucht er räjata im folgenden Verso raupya, 8, 135 steht raupya, in den beiden nachsten Versen rajata. Auch das Kautiliya wechselt zwischen rapya und rajata als Gattungsnamen S 60 85 241 wird von surarnarajata gesprochen, aber S 86 heißt es tutthedgatam gaudikam kumamalam kabukam cākrarālikam ca rūpyam S 87 89, 243 steht rūpyasuvarna Im Pali ist in der kanonischen wie in der spateren Lateratur rajata das gewöhnliche Wort, besonders in der festen Verbindung jataruparajata, siehe z B Digh 1 1, 10 Cullav 12, 1, 1ff , Jāt II, 67, 1, 92, 27, III, 207, 4, IV, 3, 7, 140, 13 Aber schon in der kanonischen Prosa und in den Gäthäs erscheint daneben auch rupnya, z B Samyuttan I S 104, wo die Zahne des Elefanten des Mära mit remem Silber — suddham rüpnyam — verglichen werden, Jat 449, 3, 454, 4 sorannamayam manimayam lohamayam atha rūpyāmayam¹) Ebenso wechseln im Mahāvastu rajata und rūpya pra bhūtajātarūparajatopakaranā II, 168, 12, suturnamayānt rupyamayānt II, 420, 15, suvarnarūpyamayani II, 468, 15

<sup>1)</sup> Kaccayana 8, 29 fulrt nebenemander rupiyamayarı und rajatama jam auf

Es ist für die Zeitbestimmung Paninis micht unwichtig1), daß er in diesem Fall auf seiten des Veda steht Er lehrt in 5, 2, 120 die Bildung von rūpya und hatte hier sicherlich die Bedeutung 'Silber' angegeben, wenn sie ihm bekannt gewesen ware. Statt dessen sagt er rüpād āhata prasamsayor yap 'an rūpa tritt ya in der Bedeutung "geprigt") oder wenn ein Lob gemeint ist' Als Beispiele gibt die Kāśikā āhatam rūpam asya rūpyo dinārah | rūpyah kedārah | rūpyam kārsāpanam | prasastam rūpyam asyāsti rūpyah purusah und bemerkt weiter zur Erklarung nighātikātādanādinā dinārādisu rupam yad utpadyate tad āhatam itu ucvate 'wenn durch Schlagen mit einem Hammer usw auf den dinaras usw ein Bild entsteht, so heißt das ahata' In dem von Panini gelehrten Sinne findet sich das Wort auch im Pratimokea Nissag 18-20 lauten im Pali vo pana bhilihu jataruparajatam ugganheyya tā ugganhāpeyya tā upanikkhittam va sädiyeyya nissaggiyam pacilliyam, yo pana bhikkhu nanappa kārakam rūpiyasamrohāram samāpajjeyya n p, yo pana bhikkhu nānappa karakam kayarikkayam samāpajjeyya n p Im Prētimol sa der Mūlasar vastivădins heißen die entsprechenden Titel nach Mahāvvutpatti 260 jātarūparajatas paršanam, rupikavyavahārah, krayat ikrayah, rupiku ist hier naturlich nur falsche Sanskritisierung von rapiya anstatt rupya In dem aus Turkestan stammenden Text des Pratimoksa der Sarvastivadins3) lauten die Regeln und punar bliksuh svahastam rüpyam udgrhniyad ia udgrähayed va niksiptam va sadhayen nihsargikä patayantikä, yah punar bhiksur nanaprakaram rupyanyanaharam samapadyeta n p , yah punar bhilsur nanāprakaram krayatikrayam samāpadyeta n p Das rūpyam in Regel 18 scheint hier aber erst spater an die Stelle eines alteren jatarung-

<sup>1)</sup> Es ist hier naturlich nicht der Ort naher auf diese Frage einzugehen da aber bis in die neueste Zeit hinem immer wieder die Behauptung Webers wiederholt wird, daß Panim in die Zeit nach 300 v Chr zu setzen sei weil er in 4 1, 49 yarang erwahnt und die Bildung des erst von Katyayana — ob mit Recht oder Unrecht, sei dahingestellt - auf die Schrift bezogenen gavanan lehre, so mag es gestattet sein. nochmals darauf hinzuweisen wie es schon Ludwig Sb Bohm Ges Wiss Cl f Philos Gesch u Philol 1893, Ar 9, S 7 getan hat daß die von Weber beigebrachte Tatsache meht die geringste Beweiskraft beutzt. Wenn die Inder, erst als Alexander der Große in ihrem eigenen Lande er chien Kunde von den Griechen erhalten hatten. hatten sie sie ganz gewiß nicht als Tomer, sondern mit einem Namen bezeichnet. der auf "Ellyres oder Maxedones zuruckgehen wurde, die Soldaten Alexanders haben sich doch sicherlich nicht Ionier genannt Der Name Yavana muß lange vor Alexander zu den Indern gelangt sein, entweder über Persien oder durch die Semiten und selbst wenn die Beziehung von garanani auf die Schrift richtig sein sollte, sehe ich nicht em was die Annahme verbieten konnte daß die Inder die griechische Schrift vor 300 v Chr kennen lernten Ich bemerke noch, daß die Schlusse, die sich aus runge bei Panini ziehen lasen, durchaus zu den Resultaten stummen, zu denen Liebich bei seinen Untersuchungen geführt ist (Panim besonders S 50)

<sup>1)</sup> dan ist der typische Ausdruck vom Schlagen oder Pragen der Munzen, vgl Rajat 3, 103 (PW)

<sup>3)</sup> Finot JA Sér XI, T 2, S 498

rajalam getreten zu sein die tibetische Über-ctzung') hat statt rupyam gser dan drul und ebenso liest die chinesische Übersetzung des Kumara ma") dafur Gold oder Silber In Regel 19 hat der tibetische Übersetzer dagegen rupyanyanahara gelesen da er es durch muon thsan-can-qun's) ap tod pa wiedergibt wahrend Kumaranya auch luer von Silber oder Gold spricht In der chinesischen Übersetzung des Pratimoksa der Dharma guptas ist nuch Beal Catena S 219 in Regel 18 von gold silver or even (copper) com in Regel 19 von purchase or sale of different precious sub stances (sewels) die Rede Die Übereinstimmung des Pali Textes mit dein der Mulasarvastivadins und dem der Sarvastivadins in der tibetischen Version laßt kaum einen Zweifel darüber daß in der altesten Fassung Regel 18 die Annahme von jataruparajata Regel 19 rumua Geschafte verbot Rhys Davids und Oldenberg übersetzen rupnyasamrohara durch transactions in which silver is used Allem wenn rupiya in der Bedeutung Silber auch schon im Pah kanon begegnet und im Sanskrit spater behebig mit rajata wechselt so ist hier die Einschrankung auf Silber doch sicherlich nicht am Platz. Wir können rupsya hier meines Erachtens nur in dem Sinne wie Panini es braucht von gepragten Munzen4) verstehen und missen rupyasamtohara durch Geldgeschafte wiedergeben Dabei ist sicherlich an das Ausleihen von Geld auf Zinsen Geldwechsel und ahnliches zu denken wahrend sich krayarikraya auf den Handel mit Waren bezieht Jataruparaigta war aber ursprunglich wahrscheinlich wirklich das was der Name besagt Gold und Silber die Regel hatte al o den Zweek die Annahme größerer Geschenke in gemunztem oder ungemunztem Gold und Silber zu verbieten wahrend unbedeutende Geldsummen zu nehmen er laubt war Die Monche von Vesali machten sich daher im Grund gar keines Verstoßes gegen die Regel schuldig wenn sie von den Leuten Geld im Wert eines kal ipana und darunter erbettelten (Cullav 12 1 1 detharuso samghassa kahapanam pi addham pi padam pi masakaruram m) Erst nachtraglich schemen die Vibhajvavadins ebenso wie andere Schulen wenigstens im Prinzip strengere Grundsatze vertreten zu haben und diese kommen in dem alten Pali kommentar zu den Regeln zum Ausdruck Hier (Suttay I 238ff) wird zunachst jatarupam in 18 durch das seltsame satthuranno erklart rajatam soll die kursierende Munze sein ein kahapana em masaka aus Et en Holz oder Lack (patarupam nama satthuranno vuccats ) rajalam nima kalapano lolamasako darumasako jaturiasako ye roharam gacchants) In 19 wird dann rumyam mit genau denselben Worten erklart wie vorher jalarupurajalam aus dem nanaj pakarakam des Textes aber

<sup>1)</sup> Il tl. De t bet sele Vers on der Valhsarg Lapraya-enti kadi armas. S 12

<sup>1)</sup> Finot a a O

<sup>3)</sup> Wortlich mi deutlel en Ze et en (d sa fr md sa i) versel en Der Ausdruck f ndet set noch enmal im Bhkeun prut m (H ti S 16)

<sup>4)</sup> So nelt g selon hern Built smu II S 113 Hutl a a O S 13

weiter gefolgert daß hier auch unbearbeitetes oder zu Kopf . Hals . Hand . Fuß oder Huftenschmuck verarbeitetes Metall gemeint sei Das alles zeigt zur Genuge, daß dem Verfasser garnicht daran liegt, eine eigentliche philologische Erklarung zu geben, sein Streben geht vielmehr dahin, den Textworten einen Sinn unterzulegen der mit der Lehre seiner Schule ubereinstimmt Daß rūpiya in der Tat die Munze ist, wird durch das Nidāna zu 18 im Suttav bestatīgt. Da wird erzahlt, wie ein Mönch von einem Laien einen kahapana annimmt. Da dieser kahapana den Wert der ihm zugedachten Fleischration reprasentiert, konnen wir sicher sein daß der Erzahler dabei an die gewöhnliche Kupfermunze dachte. Im weiteren Verlauf der Erzahlung wird aber dieser kahāpana stets als rūpiya bezeichnet Danach kann auch der rumuschaddaka, der nach dem Kommentar zu N 18 und 19 angestellt wird um widerrechtlich empfangenes Geld zu beseitigen nur ein 'Munz' oder 'Geldverwerfer' sein, nicht ein 'bullion remover', wie Rhys Davids und Oldenberg übersetzen. Naturlich haben wir uns das rūmua dieser Zeit nicht in der Form der snatsren Munzen vorzustellen, es handelt sich hier selbstverstandlich um die sogenannten gepunzten ('punch marked ) Munzen, uber deren Form und Beschaffenheit man sich bei Ranson Indian Coins, S 2f unterrichten kann

Die Teststellung daß rūpya bei Pānini 'gepragt' und im Pratimoksa 'Munzs Geld bedeutet ist nicht ohne Wert fur die indische Munzge schichte Rūpya 'Silber' muß auf der Substantivierung des Adjektives rūnya beruhen Nun hat Rhys Davids On the Ancient Coins and Massures of Cevlon S 7 allerdings angenommen daß der Name des Silbers auf rupua in der Bedeutung 'schön zuruckgehe gerade so wie surarna 'Gold eigentlich das schonfarbige sei Ich halte es fur sehr wohl möglich daß surarna 'Gold' erst durch Volksetymologie aus suarna siàrna glanzend oder himmlisch entstanden ist1) dafur spricht daß einmal Taitt Br 3 12 6 6 der Udatta noch auf der ersten Silbe und im spateren Sanskrit sehr haufig starna neben suvarna erscheint. Allein die Umdeutung muß in sehr fruher Zeit erfolgt sein wie aus der gewöhnlichen Akzentuation des Wortes im AV und in den Brahmanas hervorgeht. Für die ursprungliche Bedeutung von rupya hat das aber wenig Gewicht. Man kann gerade um gekehrt gegen Rhys Davids geltend machen daß spater durvarna 'schlocht farbio' ein Name des Silbers ist und daß schon Taitt Br 2 2 4 5 dem sutarnam hiranyam ein durtarnam hiranyam gegenübergestellt wird wo runter nach Säyanas durchaus annehmbarer Erklarung Silber Blei Kupfer usw zu verstehen ist Praktisch kann meine ich kaum ein Zweifel be stehen daß rūpya 'Silber eigentlich das Gepragte' ist. Das aber zwingt zu der Annahme daß bereits geraume Zeit vor der Abfassung des Pah Kanons des Epos, Manus und des Kautiliya, also soweit sich ein absolutes

<sup>1)</sup> So schon Uhlenbeck, Etym Worterb Über die Beziehungen zwischen Gold und Himmel habe ich an anderem Orte gehandelt

Datum angeben laßt, schon im funften Jahrhundert v. Chr Silbermunzen in Indien weit verbreitet waren. Nur so laßt es sieh erklaren, wie ruma in dieser Zeit zu einem generellen Namen des Silbers werden konnte. Die ausschließliche Verwendung des Wortes ruma fur das Silber laßt sogar noch weiter schließen, daß man zunachst nur Silberstucke abzustempeln pflegte und erst spater auch gepunzte Munzen aus anderen Metallen herstellte Die zahlreichen Funde in allen Teilen Indiens von gepunzten Silbermunzen, die nach Rapson bis ins vierte Jahrhundert v Chr zuruckgehen, stehen mit diesem Ergebnis durchaus im Einklang. Es ist mir unter diesen Umstanden nicht recht verstandlich, wie Mrs Rhys Davids. JRAS 1901, S 877 behaupten kann it was not till towards the Christian era that silver became widely current, was sich bei T W Rhys Davids. Buddhist India, S 100, zu dem lanidaren Satz verdichtet no silver coins were used Mrs Rhys Davids' emziges Argument ist. daß die Schriften des buddhistischen Kanons das Silber seltener erwahnen als Gold und andere Metalle Aber selbst wenn in jenen Schriften von Silber noch weniger die Rede sein sollte, als es tatsachlich der Fall ist, wurde das zum mindesten den Funden gegenuber nichts beweisen. Nirgends ist die isolicrende Betrachtung einer einzelnen Literaturgattung unangebrachter als da, wo es sich um Realien handelt

In der auf Pänim und das Prätimoksa folgenden Zeit scheint rupya in der Bedeutung 'gepragt' oder Munze' meht haufig vorzukominen Die Lexikographen führen es allerdings im Sinne von gemunztem Metall auf (Am 2, 9, 91, Vaij 129, 147, Hem Abb 1046, An 2, 370), wobei die Bedeutung zum Teil auf gemünztes Gold und Silber eingeschrankt wird (Säär 133 Višvak 1348, Mankha 605, Med y 52), sie komnten aber direkt von Pänim abhangig sein. In der Literatur vermag ich rüpya als 'Munze' nur Kamasütra S 33 naehzuweisen, vo rüpyarafinapariksä als eine Fertikett erwer zur Hem An 2, 370 einen Halbvers manrifupiddiripäänam tudiudäm nänumänikam. Als Bezeichnung einer speziellen Munze lebt aber das alte rupya noch heute in dem Namen der Einheit des anglomdischen Munzystems, der Rupie Formell geht hind rupyaj, rupyaj, rüpyaj, Pür gewöhnlich rupa'e, das in den verschiedenen Dalekten noch zahlreiche Nebenformen aufweist, jedenfalls auf rüpyada zuruck!) Der Name läßt sich bis ins 16 Jahrhundert zuruck-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Handschrithebe Lesert ist allerdings sucornarupyaparlipl, aber Yasiodhara las vin oben, da er ecklart rupyam öbatodrasyam dindredt. Das PW verzeichnet witer rupyadhyolge Minnenester, Am. 2, 8, 7, Henn Abl. 723 öbaurticki kana kädhyolge rupyadhyolga tin nasklabi. Hier 162 die Gegenuberstellung von kanaka und räpya ether darauf sichleden, das runne Sikher bedeutet.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) In der Bedeutung Silber findet sich ruppinga, Jacobi, Ausg Erz in M\u00e4harashiri 64 17 (\u00e4arthan summom \u00e4atthan ruppingam \u00e4atthan antitug pard\u00e4than handangham \u00e4handam) \u00e4a bergte gen kein Grund sor, ruppingam hier mit J J Moyer, Hindu Tales, p 217, son rubma herzubierte.

rūnala, und zwar meist als Bezeichnung einer bestimmten Münze Tantrakhy 157, 5 glauht der Vater des Somserman in seinem Topf Mehl fur 20 runalas zu haben, in den spiteren Versionen werden daraus 100 rupalas (Pañe V Buhler 68, 8, Pürnahlı 276, 6) Praptavyamartlıa kauft das Buch mit dem köstlichen Spruch für 100 rupakas (Pancat II, Buhler 22, 19ff , Purnabh 147, 8ff ) Aryabhata gebraucht 2, 30 rūpaka, wie es scheint, als Namen der Munzeinheit') Varahamilira schatzt Brhats 81, 12 13, 16 den Wert von Perlen nach rapakas, das Wort steht hier, wie der Zusammenhang zeigt, im Sinne des vorher (V 9) gebrauchten kar sapana Zur Erklarung des Pan 5, 1, 48 gebrauchten Ausdruckes ardha bemerkt die Kāsika ardhasabdo rūpakārdhasya rūdhiha) Spater wird nuch von Gold-rūpalas gesprochen Kathās 78, 11ff wird von einem Brahmanen erzahlt, der als Lohn fur seine Dienste taglich 500 dināras forderte Diese werden V 13 sramarāpala genannt Rājat 6. 45ff berichtet von einem Brahmanen, der in der Fremde 100 sugarnarungakas verdient hatte Wir können also rapa im Sanskrit in der Bedeutung Minze bis in den Anfang des 3 Jahrhunderts v Chr zuruckverfolgen Etwa in dieselbe Zeit fulirt uns eine Stelle des Jama Kanons Sütrakrtangas 2. 2 62 wird tadelnd von Leuten gesprochen, die sich nicht des Kaufes und Verkaufes und der Geschafte mit musas, halben masas und rupakas ent halten (savrāo kayavikkaya mās addhamāsa rūraga-samvarahārāo appaditiraya javajivae)")

Die Tatsache daß rupaka als Bezeichnung einer Munze in so fruher Zeit erscheint legt die Frage nahe ob nicht damit das rupa identisch sei, das sich in vorehristlicher Zeit im Pali und Prakrit als Name einer Aunst fındet Im Aupapatıkasütra § 107 werden die 72 Kalās aufgezahlt, die der vornehme Knabe Dadhapanna von einem Lehrer der Fertigkeiten (kalayarıya) erlernt An der Spitze stehen hier leha ganıya rasa Alinliche Listen finden sich im Jama Kanon noch öfter Samaväya § 72 (Weber, Ind Stud AVI 282f Verzeichnis der Berliner Sk. und Pr. Handschriften II, 409f ) Jaatadharmakatha 1, 119 (Steinthal Specimen p 29), Rajaprasnī (Calcutta 1913) S 290 Sie stimmen nicht ganz genau überein, die drei ersten Glieder sind aber in allen dieselben Leha, ganiya und rara gehörten also sicherlich zu den wichtigsten Unterrichtsgegenstanden, und damit stimmt die Zeuguis der bekannten Inschrift des Königs Kharavela von Kalınga in der Hathigumphā Hohle überein Nachdem dort zunachst ge schildert ist, wie der König funfzehn Jalire lang Kinderspiele getrieben, fahrt der Text fort tato lelkarupagananararahärarıdhırısaradena savarı-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nach dem Beispiel, das Paramādisvara zu der Regel gibt, wurde eine Kuh 20 rūpakas wert sein

Andere Beiege beten Uit zu Yajn 2 6 Yaś zu Kumas 209 Mahendra zu
 Hem An 2 293 3 81
 Man beachte die Übereinstemmung im Ausdruck mit Niss 19, 20

jāvadātena nava vasāni yovarajam pasāsitam 'dann verwaltete er, des Schreibens, des rupa, des Rechnens und der Rechtsvorschriften kundig und in allen Wissenschaften ausgezeichnet, neun Jahre lang das Amt des Kronprinzen' Schon Buhler, On the Origin of the Ind Brahma Alphahet, S 13, hat im Zusammenhang mit dieser Stelle auf eine Geschichte im Pali Vinavanitaka lungewiesen, die ebenfalls jene drei Kunste erwahnt Mahav 1, 49, 1f (= Suttav II, 128f) wird erzahlt, wie die Eltern des Knaben Upäli uberlegen, wie sie ihrem Sohn ein sorgenfreies Lehen nach ihrem Tode sichern können Sie verfallen zunachst darauf, ihn das Schreiben lernen zu lassen, verwerfen aber den Gedanken, da ihm die Finger schmerzen könnten (sace kho Upāli lekham sikklissati anguliyo dukkhā bharissanti) Auch den zweiten Gedanken, ihn das Rechnen lernen zu lassen, lassen sie wieder fallen, da es seiner Brust schaden könnte (sace lho Upali gananam sikkhissati urassa dukkho bharissati) Zur Erklarung bemerkt Buddhagbosa, wer das Rechnen lerne, musse viel denken, daher wurde seine Brust krank werden Allein diese Erklarung ist kaum richtig. Die Befurchtungen der Eltern geben sicherlich auf das laute Schreien, das noch heute beim Rechen unterricht in den indischen Dorfschulen ublich ist 1) Zum dritten verfallen die Eltern darauf, den Upäli das rūpa lernen zu lassen, aher auch das verwerfen sie wieder, weil ihm die Augen selimerzen wurden (sace kho Upali rūpam sikkhissati akkhīni dukkhā bhavissanti), und so lassen sie ilin denn in den Orden treten, wo er ein behagliches Leben führen kann

Die Inder der spateren Zeit haben offenhar selhst mehr gewußt, was unter rupa als Namen einer kala zu verstehen sei Es ist jedenfalls hedenklich daß die dere Kommentatoren die wir zu Rate ziehen klonnen drei verschiedene Erklitungen gehen Amrtacandra (zu Aup S 302) um schreiht das Wort durch rupaparärantakla 'die Kunst der Vertauschung von räpas Er denkt also wahrschemileh an die Kunst der bahnräpis, die ihren Namen davon fuhren, daß sie unter immer wechselnden Verklei dungen auftreten') Daß das ginzhich verfehlt ist, hraucht kaum gesagt zu werden Abhayadeva (zu Sam) erklut räum durch lepygskläusvar namanivästracitradisu rupanirmänam. Auch das klingt wenig glauhhaft Allerdings wird räpa, wie die Stellung hinter eitra zeigt, im Sinne von Bild hauerei? Laltav 156, 18 inter den Kunsten angeführt, in denen sieh der Bodhisattva hervortut. Allein das Herstellen von Figuren auf bossierten Dingen Stein, Gold Edelsteinen Zeug Bildern usw oder gar Bildhauerei und doch kaum einen Teil des gewähnlichen Schulunterrüchtes gebilder

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich verweise z B auf die Schilderung, die Vonier Wilhams Brahmanism and Hinduism, S 458, von einer Dorfschule in Bangalen gibt presided over by a nearly naked pedagogue who on my approach made his pupils show off their know ledge of arithmetic before me, by shouting out their multiplication table with deafening screens?

<sup>2)</sup> Pischel SBAW 1906, S 489 2) Vgl rupakrt, rupakara Bildhauer

haben Abhayadeva scheint seine Erklirung einfach mit Rucksicht auf die Grundbedeutung von rupa zurechtgemacht zu haben, ahnlich wie d'Alwis1) der rupa in der Stelle des Malias durch 'drawing' übersetzt Mehr Vertrauen scheint auf den ersten Bliek Buddlinghosa zu verdienen, der die Schadigung der Augen durch das rupa mit der Bemerkung begrundet, wer das rupasutta lerne, musse viele Lahāpanas drehen und beschauen Pischel, SBAW 1906 S 491, hat bei seiner Behandlung der Stelle aus dem Mahavagga diese Frklarung meht weiter berueksichtigt. Er hat aus anderen Stellen auf die wir noch zuruckkommen werden, für rupa die Bedeutung Abschrift Kopie' erschlossen und so soll nach ihm rūpa auch hier 'Kopieren Abschreiben, Beruf des Kopisten' sein Daß man von dem Beruf eines Handschriftenschreibers wohl behaupten könnte, daß er die Augen angreife, ist gewiß richtig Trotzdem ist Pischels Auffassung sieher falsch weil sie nur fur diese Stelle passen wurde, nicht aber fur das rupa in der Inschrift und in den Listen des Jama Kanons Es ist undenkbar, daß sich Kharavela als Knabe mit dem Abschreiben von Handschriften befaßt haben sollte, und ich halte es fur ebenso ausgeschlossen daß diese Tatigheit ein Unterrichtsfach in der Schule gewesen sein sollte. Die ubrigen europaischen Erklarungen knupfen an Buddhaghosa an Rhys Davids und Oldenberg haben rupa durch 'money changing' wiedergegeben. Buhler hielt diesen Ausdruck für zu eng, es sei nicht wahrscheinlich, daß sich ein königlicher Prinz wie Kharavela auf den Beruf eines Bankiers vorbereiten werde Er meinte, rupa forms' bezoge sieh eher auf die einfache angewandte Arithmetik, die heute ein Unterrichtsfach der einheimischen Schulen Indiens bildet Die kinder lernen wieviele Dams, Koris, Paisas, Paulas usw auf die Rupie gehen Zins und Lohnberechnung und die An fange der Feldmeßkunst. Dabei scheint aber Buhler die Bemerkung über die Schadlichkeit des rupa fur die Augen völlig vergessen zu haben, ich sehe wenigstens nicht ein inwielern eine solche angewandte Arithmetik die Augen verderben könnte Ebensowenig verstehe ich ubrigens warum man diesen Zweig des Unterrichtes als Formen' bezeichnet haben sollte Andercrseits ware es wohl denkbar, daß man eine gewisse Kenntnis der Pragung des Gewichtes der Wertverhaltnisse verschiedener Munzen zu einander usw als wichtig genug für das praktische Leben angesehen liaben sollte, um es zu einem Gegenstand des Elementarunterrichtes zu machen, an eine Ausbildung fur den Beruf eines Geldwechslers braucht man dabei garmeht zu denken Rüps wurde dann, wie in den oben angefuhrten Stellen, als 'Munze' zu fassen sein und hier speziell nach einem Gebrauch, für den Franke, ZDMG XLIV, S 481ff Beispiele gesammelt hat, für rüpasutta oder rūparına Munzkunde stehen So hat Buddhaghosas Erklarung manches fur sich und es heße sich zu ihren Gunsten vielleicht noch anfuhren daß, wie hier lekka, gananā, rūpa nebenemander stehen, so im Kaut, S 69, der

<sup>1)</sup> Introduction to hachchayana s Grammar S 101

Abschatzer, der Sehreiber und der Munzwardein nebeneinander genannt werden (tasmäd asyädhyaksäh samkhyäyakalekhakaräpadaršakanivögrähakottaräädhyaksasakhäh karmäna karpuh) Allein die Übereinstimmung beruht doch wohl nur auf einem Zufall, da es sich um ganz verschiedene Dinge, hier um Unterrichtsfacher, dort um könighehe Beamte handelt, und andere Erwagungen fuhren zu einem völlig abweichenden Erschnis

In der Mahävyutpatti 217 beginnt die Liste der kaläs limb | mudrāh | samkhyā | gananā Lalitay 156, 9ff werden die kalūs aufgezalilt, in denen sich der Bodhisattva auszeichnete, auch hier stehen lim, mudrä, gananä, samlhuā an der Spitze. Im Mahāvastu wird mudrā wiederholt unter den Gegenstanden genannt, in denen Prinzen oder andere vornehme Knaben unterrichtet werden 2, 423, 14 evam däns so kumärah samvardhiyamano yam kālam saptararsah astararso vā samvrito tatah sekhīyatı lekhāyam pi lipiyam pi samkhyāyām pi gananāyām pi mudrāyam pi dhāranāyām pi usa , 2, 434, 9 eram dani te kumara rivardhamana yam kalam rijaaprapta saptararsā tā astararsā tā tato šekhīyanti lekhāyam pr lipiyam pr samkhyā yam pı gananayam pı mudrayam pı dharaniyan pı usw 3, 184, 6 te danı yatra kale vurddha vijaprapta samjata tato lipiyam pi sekhiyanti lekhasilnagananām dhāranamudrām1) Ebenso findet sich mudrā in der stereotypen Liste der Unterrichtsgegenstande im Divyāvadāna (3, 17, 26, 11, 58, 16, 99, 29) [sa] yadā mahan samvritas tadā lipyām upanyastah samlihyā vām gananāvām mudrāvām uddhāre nyāse nīksepe usw In ahnlichen Listen findet sich mudda auch im Pali\*) Milindap 59 yatha maharaja muddagananāsankhālekhāsıppatthūnesu ādıkanımıkassa dandhāyanā bharatı, Mihn dap 178 wo die Facher aufgezahlt werden, die ein Furst behorrschen muß vathā mahārāva mahīvā rāvavuttānam hatthrassarathadhanutharulekha muddāsikkhā khattamantasutimutiyuddhayunhāpanakiriyā karaniyā, Mi hindap 3, wo von Konig Milinda geruhmt wird bahāni c'assa satthāni uggahıtanı seyyathıdam suti sammutı sankhya yoga niti visesika ganıka gandhabbā tikicchā catubbedā purānā itihasa jotisa mayā hetu mantanā yuddhā chandasa mudda vacanena ekūnavisati, Milindap 78f endlich wird mudda unter den 16 Dingen genannt, die dazu dienen die Erinncrung zu wecken muddāto pi sati uppanati, und zur Erlauterung wird bemerkt katham muddāto sais uppajjats | lippyā sikkhitattā jānāti imassa akkharassa anantaram imam akkharam kālabban is etam muddāto sais uppajjati. Daß mudda hier dasselbe oder doch etwas ganz ahnliehes wie in den vorher angeführten Stellen bedeuten muß wird dadurch wahrscheinlich daß in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Text ist zum Teil ganz unsseher Lelhashipa ist kaum richtig Die Hand sehriften lesen Ippijam yam sekhiyants vilsspakagananam (B) lipijam yam sekhi yamti vilsspakaganana (M)

<sup>5)</sup> Die Stellen aus dem Pali sind bereits gesammelt von Franke in seinem Auf satz 'Mudra -- Schrift (oder Lesekunst)?, ZDMG XLVI, 731ff, und von Rhys Davids SBB Vol I n 21f

unmittelbarem Anschluß gananā und dhāranā genannt werden gananāya sikkhilatla ganaka bahum pi ganenti | eram gananalo sati uppajjati dharanaya sıkkhıtatta dharanaka bahum pı dharentı | evam dharanato satı uppagate Im Pali Kanon wird mudda wiederholt als eine Kunst bezeichnet. durch die man sich den Lebensunterhalt verdient Brahmajalas 1.25 (= Sămañnaphalas 60, Tevmas) werden nach Prophezeiungen aller Art mudda ganana samlhanam larevvam lolayatam fur Sramanas und Brahmanen verwerfliche Wissenschaften (tracchanauma) genannt Maithiman. I, 85 bilden mudda, gananā, samkhūnam den Anfang einer Rethe von Kunsten (sippa) denen sich Leute aus guter Familie zuwenden, und damit stimmt der Kommentar zu Päc 2 (Vm IV. 7), wo mudda, ganana, lekha als ukkattham sippam dem hinam sippam, das das Gewerbe der Rohrflechter, Tonfer usu umfaßt gegenubergestellt werden Wer die mudda ausubt, heißt ein muddika Sāmaññanhalas 14 werden die muddikas neben den ganakas in emer Laste von Berufen aufgezahlt. Der eben erwahnte Kommentar (Vin IV 8) nennt nebenemander den muddika, den ganaka und den lekhaka Anstatt des letzteren erachemt der Abschatzer großer Massen Samvuttan 44 1 13f (IV. 376), we die Frage gestellt wird, ob ein gangka oder ein muddika oder ein sankhäyaka imstande sei, den Sand in der Ganga zu zahlen oder das Wasser im Ozean zu messen

Wie man aus dieser Zusammenstellung ersieht, findet sich mudra am haufigsten in der Verbindung mit lipt lelha, dem Schreiben, samlhya, dem Abschatzen großer Mengen ganana dem Zahlen oder Rechnen, bisweilen wird das eine oder andere Glied der Reihe fortrelassen, bisweilen auch noch eins wie dhärana Auswendiglernen usw hinzugefugt An dererseits haben wir oben die feste Verbindung lelha, ganana, rüpa kennen celernt Nur im Lalitav findet sich rupa in derselben Liste wie mudra, doch hat rupa dort wie schon bemerkt eine Bedeutung, die fur die Verbindung lelha ganana rupa nicht in Betracht kommt. Das laßt darauf schließen, daß mudra und rupa in der Verbindung mit lelha und ganana nur verschiedene Ausdrucke für ein und dieselbe Sache sind. Nun haben wir gesehen daß sich fur rupa in dieser Verbindung die Möglichkeit der Erklarung durch Munzen Münzkunde bietet und da auch mudsa spater Munze bedeutet so hegt es zunachst nahe, mudrā auch da, wo es als Name einer Fertigkeit erscheint als Munzkunde zu deuten. Der muddika, der den Sand der Ganga zu zahlen versucht, wurde sich, als Munzkundiger oder Geldwechsler aufgefaßt, damit wohl vereinigen lassen, unmöglich gemacht aber wird sie durch das, was Mil 79 uber die mudda bemerkt wird1) 'weil man die Schrift gelernt hat, weiß man ,unmittelbar auf dieses allhara ist jenes allhara zu machen. So entsteht die Erinnerung

¹) Ich habe das Gewicht dieser Stelle anfanglich unterschatzt. In der Inhalts angabe SBAW 1918 S 1247 i.t. daher unvistit. im Pali und im Sanskrit 'im Sanskrit und in den indischen Volksprachen zu been.

aus der mudda. Aus dieser Stelle könnte man eher schließen, daß mudra dasselbe wie lim, also Schreiben, sei, aber warum wird dann in den Listen das Schreiben immer noch besonders neben mudra genannt 1) und was sollte ein des Schreibens Kundiger mit dem Zahlen des Gangessandes zu tun haben ' Nach Franke. ZDMG XLVI, S 731ff soll mudrā ursprungheb 'Schrift' sein, woraus sich dann die Bedeutung 'Lesekinst' entwickelt habe Es ist richtig, daß nach unserem Gefuhl in der Liste der Unterrichts gegenstande neben dem Schreiben und Rechnen das Lesen nicht fehlen darf Allein es ist zu bedenken, daß sieh das Bedurfnis nach einer strengen Scheidung zwischen Lesen und Schreiben im Unterricht doch erst geltend macht, wenn sich eine Kursivschrift entwickelt hat oder neben der Druckschrift eine Schreibschrift besteht Solange das nicht der Fall ist ist es ganz naturlich, daß 'Schriftkunde' beides bezeichnet, wer die 'Schrift' gelernt hat, kann ebensowohl schreiben wie lesen. Auch die Griechen haben beides als Unterrichtsgegenstand unter dem Namen za voguugza zusammengefaßt Mit allgemeinen Erwagungen ist hier kaum weiterzukommen Ich beweiffe aber auch, daß allharam kliabbam bedeuten könnte 'die Silbo ist auszusprechen', und außerdem paßt die Bedeutung 'mit der Lesekunst vertraut' absolut nicht für den muddila im Samvuttan Rhys Davids ubersetzt muddika im Samaññaphalas durch 'arithmetician', mudda im Brahmaialas durch 'counting on the fingers', wahrend er das Wort fruher (SBE XI, 199) durch 'drawing deeds' und im Mil bald durch 'conveyan eing'2) (S 3) 'the law of property' (S 178), bald durch 'tho art of calcu lating by using the joints of the fingers as signs or marks' (S 59) 'calcu lation' (S 79) wiedergegeben hatte Aber auch die neue Übersetzung be friedigt noch nicht völlig, da sie für Mil 79 wo von dem 'Machen von allharas' die Rede ist, offenbar micht paßt und doch der Ansatz einer einheitlichen Bedeutung fur das Wort an allen Stellen gefordert werden muß Franke hat sich denn auch in seiner Übersetzung des Dighanikaya nur zweifelnd der Deutung von Rhya Davids angeschlossen

Rbys Davids beruft sich für seine Auffassung von muddä auf die Er klarungen Buddhaghosss und die singhalesische Übersetzung des Mil Sum 195 wird muddä durch hatthamuddagananä, I, 157 muddikä durch hattha muddäya gananam nissäya juino erklart Hinatkumburë sagt nach Rhys Davids (S 3) ængillen al wima 'adhering with the finger, (S 59) yam se ængile prunkh alua gena sajää kota kiyana hasta mudar sasiniya the finger ring art, so called from seizing on the joints of the fingers, and using them as signs', wo aber 'finger ring art' sicher falsche Übersetzung ist, es sit die hastamudrä Kunst gemeint, von der auch Buddhaghosa spricht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch unter den Dingen die die Ernnerung wecken, werden schriftliche Aufzeichnungen, potthakanibandhana noch besonders genannt

<sup>2)</sup> Conveyancing hatten schon Gogerly und Childers angenommen Es ver lohnt sich nicht auf diese Deutungen einzugehen da sie vollig in der Luft schweben

Mit hastamudra oder kurz mudru nber werden gewisse Hand oder Finger stellungen bezeichnet denen eine symbolische Bedeutung zukommt Solche mudras spielen im Ritual der Sawas wie der Vaisnavas seit alter Zeit eine große Rolle Bana nennt Harrae S 20 die dem Sina dargebrachte asla puspikā samya, mudrābandhai shita parskarā Ausfuhrhehe Beschrei bungen der mudras finden sich in der Ramapüjäsarani und im dritten Buelie des Nāradapañcaratra') Heutzutage bilden die 24 mudrās bekanntlich bei der Mehrzahl der Hindus auch einen Teil der taglichen Sandhya Zere momen Entwickelt haben sieh die midras wahrscheinlich im Gebrauch der Tantrikas Wir finden sie daher auch bei Beschwörungen verwendet. Dandin erzahlt Das S 91 wie ein Mann der sich fur einen narendra halt einen angeblich von einer Schlange Gebissenen mudratantramantradhvana dibhih behandelt. Der Ausdruck halt sieh noch in den Grenzen religiöser Terminologie wenn ihn die Buddhisten für gewisse Gesten besonders in der bildlichen Darstellung verwenden und von bhumisparsamudra usw sprechen Allem mudra wird auch ohne jede Beziehung auf rituelle Praxis oder sonstige religiose Verwendung von Handbewegungen gebraucht. denen irgendeine Bedeutung zukommt Jat III 528 2f lockt eine Frau emen Vijjadhara herbei indem sie die hatthamudda komm macht. Rhys Davids SBB II S 25 memt hatthamuddam karoti bedeute hier nur soviel wie winken. Wenn das richtig sein sollte muß sich der Erzahler ungenau ausgedruckt haben. So einfache Handbewegungen wie Winken werden sonst\*) als katthaukura bezeichnet und von der hatthamudda unterschieden in den Anstandsregeln für den Monch Parmara 12 1 heißt es na hattam karo Latabbo na hatthamudda dassetabba Daß die hatthamudda zum Aus druck viel komplizierterer Dinge diente zeigt das Maliaummagga Jataka Jat VI 364 13ff wird erzahlt wie der junge Vahosadha die schöne Amara Lommen sieht Er dachte ich weiß nicht ob sie verheiratet ist oder nicht ich will sie durch hatthamudda befragen. Wenn sie klug ist wird sie es verstehen und er machte ihr von ferne eine Faust. Sie merkte, daß er sie frage ob sie einen Mann habe und spreizte die Hand Ebd 467 2ff wird uns ein ganzes Gesprich mitgeteilt das derselbe Vahosadha mit der Nonne Bheri durch hatthamudda fuhrt Bheri öffnet die Hand dadurch fragt sie den Mahosadha ob der könig für ihn sorge. Um auszudrucken daß der König ihm gegenüber seine Hand verschlossen halte macht Ma hosadha eine Faust. Sie fragt ihn weiter warum er denn nicht lieber in den Asketenstand trete wie sie selbst indem sie die Hand erhebt und ihren

<sup>1)</sup> Siehe Weber Rama Tapan a Upan shad S 300

<sup>1)</sup> Mal av 4 1 4 Cullav 8 5 3 see assa (Cull assa hots) avsayl om hottl av karena dut yom ömmatet vi kanthavikanghalena upatithapeyya (Cull 1 patithapetabbam) wenn er neit i un tande si (can Wassertopf v w all a wegzuraum n) soil er durel cane Handbewegung e nen zwe ten l'erberufen vind in durch Aufbeben mit d'ul lianden werenumen. De Interprinkt on im Text un l'd'e Übersetzung in den Sillist mel t reibt.

Kopf beruhrt Mahosadha gibt ihr zu verstehen, daß er nicht Asket werden konne, da er viele zu ernahren habe, indem er mit der Hand seinen Bauch beruhrt Den letztgenannten hatthamuddas fehlt das Konventionelle, sie erinnern mehr an die Gesten (samiñā), die die kluge Padmavatī in der bekannten Erzahlung des Vetala macht und deren Ratsel zu lösen es des Überscharfsinns eines Buddhisarīra bedarf (Kathās 75) Aber wir durfen nicht vergessen, daß die Jatakas Marchen sind und darum hier alles ins Marchenhafte gesteigert erscheint Daß die Inder in der Tat eine Fulle von konventionellen Handbewegungen und Fingerstellungen zum Ausdruck aller möglichen Begriffe besaßen, wird memand bezweifeln, der das neunte Kapitel des Natyasastra über den angabhinaya gelesen bat. Man war aber noch weiter gegangen Das Kamasutra, S 33, nennt unter den Fertigkeiten, die der Weltmann und die Hetare kennen muß, das alsaramustikākathana1) Nach Yasodhara umfaßt das zwei ganz verschiedene Kunste, die al saramudra, die uns hier nichts angeht, und die bhütamudra, die zur Mitteilung geheim zu haltender Dinge dient Zur Erlauterung zitiert er die Strophen

musth kısalayam casva echatā ca trīpatākīkā |
patakānkušamudrāš ca mudrā vargens saptasu ||
angulyaš cāksarāny seām siarās cāngulipariasu |
samyogād aksaram yuklam ohūtamudrā prakirtitā ||

Im emzelnen bleibt luer manehes imklar, aber so viel i ann doeli als sicher gelten, daß die Fingerstellungen deren Namen zum Teil mit den m Nätyasästra gelehrten übereinstimmen, in der bhülamudra zur Bezeichnung von Silben gebraucht wurden, daß es siel hier also um eine wirkhelte Fingersprache hindelt, wie sie bei uns im Mittelalter in den Klöstern aus gebildet und im 18 Jahrhundert durch den Abbe de l'Epee zuerst im Taubstummeninterricht verwendet wurde

Eine Art Fingersprache war auch seit alter Zeit beim Vortrag vedischer Texte ublich Schon das Vaj Prāt, 1 121 schreibt das Studium hastena 'mit der Hand' vor Die Pāmaīyā Śikea, R 55 sagt

hastena redam yo'dhile swararannurthasamyutam | rgyazuhsāmablih puto brahmalole mahīyate ||

Man druckt die Laute zugleich mit der Hand und mit dem Munde aus, Yäjnavalkyas 25

samam uccărayed varnăn hastena ca mulhena ca | scaras cacca tu hastas ca drăc etan yugapat sthitau ||

Der Vortrag ohne begleitende Handbewegungen ist nutzlos oder bringt sogar Schaden, ebenda

hastabhrastah svarabhrasto na redaphalam asnute || 26 hastahinam tu yo'dhite mantram redarido viduh |

Mulkr Heß, Aufsatze zur Kultur und Sprachgeschichte, Frast Kulin gewehnet, S 163, hat demit die Kauthiyas 125 erwahnte algeralal 1 identifiziert

na sūdhayatı yajümsi bhuktam aryañjanam yaibā | 38 hastahinam tu yo 'dhite ervararinavivarjitam | ryyyyhsimabhir daqiba viyonim adhiqacchati') | 39 roo yajümsi säiman hastahinämi yah pathet | anreo brühmanas tutad yävat süram na vindati | 40 svararinaprayuhjano hastenädhitam ucaran | ryyajihämuohhih piito brahmalokan aräpniyat || 42

Die Handbewegungen scheinen zunächst nur m einem Heben, Senken oder Seitwartsbewegen der Hand beständen zu haben wodurch man die Alzento markierte Darauf beziehen sieh die Regeln im Väl prät 1, 122 bis 124. An die Stelle dieser einfachen Bewegungen traten spater mehr oder minder komplizierte und oft stark voneinander abweichende Systeme von Eingerstellungen und sie deinet nieht nur zur Bezeichnung der Akzente, sondern auch von Lauten. Die meisten Siksus geben auch Regeln für diese Fingerstellungen in Eingab aber auch eigene Lehrbucher dafür wie den Kauhaleyahastavinyassisunga aus dem im Trihhäsyaratna zu Taut Prät 23. 17 eine Strophe zitiert wird die indessen mit Pän. S. R. 43 identisch ist.

Meiner Ansicht nach kann nun mudra auch in den oben aus dem buddhistischen Sanskrit und dem Pali angeführten Stellen nichts weiter sein als Fingerstellungen Mil 79 hat der Verfasser offenhar eine Kunst ım Auge bei der die einzelnen aksaras durch Fingerstellungen ausgedruckt werden also eine Fingersprache von der Art wie sie Yasodhara beschreibt An sie ist vielleicht auch in Stellen wie Vil 178 zu denken wo die mudda unter den Dingen genannt wird auf die sich insbesondere ein Furst ver stehen muß Die Tatsache aber daß mudda haufig in Nachbarschaft von ganană erscheint und vor allem die Zusammenstellung des muddila mit dem gangla im Samyuttan lassen darauf schließen daß man Fingerstel lungen auch zum Ausdruck von Zahlen beim Rechnen verwendete, und deswegen wird man auch in erster Lime die midra in der Schule gelehrt haben Buddhaghosa hat also in diesem Fall mit seiner Erklarung voll kommen recht Griechen wie Römer rechneten bekanntlich indem sie mit der Hand Zeichen bildeten die die Bedeutung von Ziffern hatten und ahnliche Rechenmethoden sind noch heute bei vielen Völkern im Gebrauch Im heutigen Indien sind nach Peterson Hitopadesa S 5f zwei Arten des Zahlens mit Hilfe der Finger allgemein gebrauchlich die beide auch zu sammen fur Zahlen uber 10 hmaus henutzt werden. Entweder werden die

<sup>1) =</sup> Pan S R 54

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Seehe z B Pan S R 43 44 Vyāssā 230—298 fur die Bezeichnung der Alzeite Vandeldas 4 10—13 Aspanvallyas 45—65 für die Bezeichnung von Alzzenten und Lauten Aus dem betreffinden Abochmit der yanavallyas hat Räma serman als Anlang zum Pratijusautra einen Auszug gegeben den Weber, Abh d Agl Ak d Wes zu Berlin 1871 8 91ff bernu gegeben und über-ett hat

Finger der offenen Hand, einer nach dem anderen, auf die Handflache medergebogen oder es werden die Finger der geschlossenen Hand nacheinander gehoben In beiden Fallen wird mit dem kleinen Finger begonnen In der Sanskrit Literatur wird das Bestehen dieser Methode durch zwei Verse bezeugt, die Peterson richtig gedeutet hat

purā kavınām gananāprasange kanısthīkādhīsthītah Kālīdāsah | adyāpī tattulyakaver abhāvād anāmīkā sārthavatī babhūva || km tena bhuvī jatena matryauvanahārinā | satām ganane yasya na bhaved ārdhīsam angulih 1) ||

Salam gamone yasya na onavea uranvam angum ) ||
Peterson mochte daher auch in dem bekannten Vers Hit Prast 14 (Pañc
Kathām Koscrarten 7)

guniganagananārambhe patati na kathini susambhramād yasya | tenāmba yadi sutini vada randhyā kīdršī bhavati ||

die Worte Lathins patats von dem Niedergeben des kleinen Fingers versteben wahrend man gewöhnlich ühersetzt "wenn eine Frau durch einen Sobn zur Mutter wird, üher den einem nicht aus Verwunderung die Kreide aus der Hand fallt, wenn man die Schar der Edlen zu herechnen beginnt, welche Frau, sag" an ist dann noch unfruchtbar zu nennen? So aneprechend auf den ersten Bliek Petersons Auffassung auch erscheint, so muß sie meines Erachtens doch aufgegeben werden da Lathins ehen nicht den kleinen Finger sondern nur Kreide bedeutet. Die Kreide aher benutzte man heim Rechnen. Vet 22, 18 heißt es von dem Astrologen, der den Aufenthaltsort der Ministerstochter berechnet tena kathinsm ädäya gamitam, Divyäv S 263 von einem anderen Astrologen sa Bhūriko gamitre križiv stellauarnam grhittä ganayitum ärabdhah?)

Bedeutet mudra in den angefuhrten Stellen Fingerstellungen so ist nach dem oben S 482 Bemerkten damit auch die Bedeutung von rüpa als dem Namen einer Kunst oder eines Unternehtsfaches gegeben. Man wird auch in diesem Fall wohl hauptsachlich an Fingerstellungen zu denken haben, die beim Rechnen verwendet werden. Daß man sie als rüpa be zeichnen konnte, wird man von vornherein kautm bestreiten, wenn man sich daran erinnert, daß rüpay und nurupay die gewöhnlichen Ausdrucke für die konventionelle Darstellung von Handlungen und Empfindungen auf der Buhne sind. Für die Bedeutung 'Fingerstellung' treten aber vor allem zwei Ausdrucke ein, die bisher keine befriedigende Erklarung gefunden haben.

Die Levikograpben, Śaśv 82, Trik 831, Vaij 226, 55, Viśvak 1187, Mankha 533, Hem An 2, 294, Med p 9, lehren fur rāpa die Bedeutung granihārriti. An und fur sich ist der eine Ausdruck so unklar vie der andere Wilson erklarte ihn durch 'acquiring familiarity with any book or authority

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die zweite Hälfte des Verses ist meht in Ordnung <sup>3</sup>) Fleet, JRAS 1911, S 518ff hat für ganute die Bedeutung 'Rechenbrett' zu erweisen gesucht

by frequent perusal, learning by heart or rote', Oppert durch 're reading a book', Böhtlingk vermutete 'Zitat' Nach Pischel SBAW 1906 S 490f soll rupa 'Abschrift Kome' bedeuten Er stitzt sich dabei auf das Beisniel zu Mankha ayuqmash sampathed rūpair yuqmash raksasagāmi tu, dessen erste Halfte Mahendra zu Hem An wiederholt Pischel korrigiert die zweito offenbar verderbie Halfte zu gugmair al saragami in und übersetzt Man kollationiere mit ungleichen Abschriften, mit gleichen aber Buchstabe fur Buchstabe' 'Ungleiche Abschriften' sollen Abschriften von einer anderen Handschrift als das eigene Exemplar, gleiche von derselben sein Diese Doutung ist sicher verfehlt Zunachst kann sampath nicht 'kolla tionieren' bedeuten. In poth heert immer nur der Begriff des lauten Rezi tierens, fur sampath fuhrt das PW als Belege nur Manu 4 98 an wo es deutlich zu gleicher Zeit rezitieren studieren ist, und asampäihua 'einer. mit dem man nicht zusammen rezitieren oder studieren darf . M 9. 238 Im Mahabh zu Pan 4 2 59 wird dem tetti das sampātham pathati regen ubergestellt das der Kommentar durch arthanirapelsam stadhunuam miliati crklart Das Kamasutra S 33 erwahnt sampaihua als ein Gesellschaftsspiel bei dem einer einen Text vortragt den ein anderer, ohne the yorher zu kennen zu gleicher Zeit nachsprechen muß Auf keinen Fall können ferner avuoma und sugma ungleich bzw 'gleich' bedeuten Yugma 1st nur paarig geradzahlig auugma unpaarig ungerade, was fur Pischels Erklarung nicht paßt Nehmen wir rupa als Fingerstellung und sampath in seiner wörtlichen Bedeutung so ergibt sich auch für avugma und uugma ein klarer Sinn, die ausamani rupani, mit denen zusammen man rezitieren soll sind offenbar Fingerstellungen die nur an einer Hand, die yugmani rupans Fingerstellungen die mit beiden Handen zugleich gemacht werden Aus dem Vers geht hervor daß die erstgenannte Methode die gewöhnliche war und das stimmt zu den Vorschriften der Siksas die Vyāsasiksā lehrt z B ausdrucklich daß die Akzente uttame Lare d h wie der Kommentar bemerkt an der rechten Hand zu markteren seien. Die Erklarung von rups durch granthavrtts das doch wohl nur Wiederholung eines geschrie benen Textes (durch ruras) bedeuten kann macht es weiter wahrscheinlich, daß man Fingerstellungen auch beim Vortrag nichtvedischer Schriften verwendete jedenfalls war die Benutzung von Handschriften bei der Rezutation vedischer Texte in der alten Zeit vernönt

Pischel hat a a O auch die repudatlins in Mil 344 10 und den lupadalhe der Inschrift in der Jogimara Höhle für Köpisten erklart ich kvbe sehen oben S 395 Ann 4 zu zeigen versucht, daß die rupadatlins nach allem was wir über sie erfahren eine arzitiehe Tatigkeit ausgenich haben müssen Ihr Name wurde wenn rupa ein Synonym von mudrä ist in Fingerstellungen geschickt bedeuten Nin haben wir ge sehen daß die narendras die Giftarzte waren aber, wie Das 205ff zeigt, auch andere Krankheiten vor allem Bessesenheit heilten als Mittel in

erster Linie mudrus Tingerstellungen gebrauchten Ich glaube daher daß wir in den rupadakkhas Krankheitsbeselwörer sehen durfen und daß sieh auch hier die Gleichsetzung von rupa und mudra bewahrt

Ich meine daß sich schließlich auch die Angal en des Mahav mit der vorgeschlagenen Bedentung von rupa vereinigen lassen Es ist zu be achten daß es sich dort nicht um die Ansubung von lelha ganana und rupt handelt sondern um ihre Erlernung Das Rechnen selbst schadet der Brust nicht wohl aber die Erlernung des Rechnens ebenso verursacht die Ausubung der Fingerstellungen kemo Augensehmerzen wohl aber ihre Erlernung da sie ein scharfes Hinselien auf die Hand des Lehrers nötig macht Man darf bei der Bewertung dieser Angabe auch nicht vergessen daß bei der formelhaften und schematischen Art der Darstellung die Ab lchnung des runa eine Begrundung erforderte die der Ablehnung des lekha und der ganang genau parallel war da die Fingerschmerzen schon als Grund gegen den lekha verbraucht waren blieb fur die Ablehnung des rupa kaum ein anderer Grund als die Augenschmerzen übrig. Mir sel einen jedenfalls die Momente die für die Gleichsetzung von rupa und mudra sprechen so stark zu sein daß ich Buddhaghosas Erl larung von rung verwerfen zu mussen glaube. Ihm war die richtige Bedeutung von rupa nicht mehr bekannt weil das Wort im Sinne von Tingerstellung zu seiner Zeit in der Sprache des tagliehen Lebens offenbar langst durch mudra verdrangt war Nur in technischen Werken hielt sieh rupa noch langer wie der Vers ayuqmaih sampathed rupaih usw beweist Nachdem es dort von einem Lexikographen vielleicht Sasvata einmal aufgestöbert war wurde es von einem Kosa in den anderen ubernommen Mit Munzen hat also meines Erachtens rupa als Name einer kala nichts zu tinn

Kehren wir jetzt zu dem Texte zuruch von dem wir ausgegangen sind Die Munzen werden dort statimie maie mure genannt. Da Leumann das erste Wort durch sakisch übersetzt muß er annehmen daß t hier hiatus tilgendes t sei das öfter für wurzelhaltes L oder q in Lehnwörtern erscheint wie z B in alerane - akriamah 242 alama = agaman 223 Natarusm = Nagapuspilah 173 Das Suffix ina fem imgya inja hat Leumann Zur nordar Sor S 101 behandelt Da es haufig auch an Lehnworter aus dem Sanskrit tritt so ware gegen die Ableitung des Ssatimje von Saka nichts einzuwenden wenn nicht die erste Silbe des Wortes lang ware. Vor dem Suffix zeigt der Stammvol al sonst keinerlei Veranderung ich führe aus dem Text an ysarrimgya 136 ysamthinau 109 218 239 hv andina 191 parriuna 294 aliseina 139 dalinau 216 330 britinau 269 murina 248 nurmgye 139 gyadimgyo 192 jadimgyo 261 285 ggaysimgyo 276 mara nimju 276 ralanina 265 dulkingye 101 klaisinau 229 Da nun der Volks name stets Sal a lautet so l'alte ich die Erklarung von ssatimge als sakisch schon formell fur unmöglich Aber auch dem Sinne nach paßt sie nicht Der ganze Lehrvortrag uber die Maitreyasamiti ist wie aus V 113 und

334 hervorgeht dem Buddha in den Mund gelegt. Wie sollte er dazu kommen von unseren salisischen Münzen zu reden. Man mußte sehen annehmen daß der Dichter den Rahmen seiner Frzahlung ganz vergessen hatte. Allein dazu legt kein Grund vor Salya der Stammesname des Buddha wird in der Sprache des Textes zu Slagz (siehe Leumann 7ur nordar Spr. S. 136) es hindert uns also gar michts statina (höne stamin von Salya abzuleiten und statinge maje mure als unsere Sakya Munzen zu fassen. Ob die Sakyas in Wahrl eit jemals Minzen geprägt haben ist eine Trage die hier naturich nieht untersucht zu werden braucht die Legende hatte sie sehon fruh zu machtigen Herrschern gemacht und der Dichter reproduziert in seiner Schilderung selbstverstandlich die traditionelle Bild.

Wenn ich somit auch nicht zugeben kann daß der Ausdruck ésatimje mare mure uns das Recht gibt die tranische Sprache von kliotan als Sakisch zu bezeichnen so bin ich doch weit entfernt diesen Namen darum für falsch zu halten Konow hat allerdings in seinen scharfsinnigen und die ganze Frage ungemein fördernden Indoskythischen Beitragen (SBAW 1916 S 787ff) sich gegen ihn erklart es will mir aber fast scheinen als oh das dort beigebrachte neue Material eher geeinnet sei seine Richtigkeit zu stutzen als sie zu entkralten. Lonow erkennt an daß die Sprache der Salas mit dem Althhotamschen verwandt gewesen sei er glaubt aber dielektische Unterschiede zwischen ihnen feststellen zu können. Notre drungen beruft sich Konow für die Sprache der Sakas in erster Lanie auf Namen Ich braucle kaum damuf hinzuweisen daß Namen für solche Fragen stets eine mehr oder weniger unsichere Grundlage bilden Namen sind zu allen Zeiten und an allen Orten von einem Volk zum anderen ge wandert und angesichts des bunten Völkergemisches das uns das alte Zentralasien erkennen laßt wird man die Möglichkeit von Entlehnungen auch in diesem Fall gewiß nicht bestreiten können. Die Verwertung der Saka Namen wird weiter noch dadurch erschwert daß sie größtenteils etymologisch noch völlig undurchsichtig sind. Aber sehen wir von diesen Redenken zunächst einmal ab Der wichtigste Punkt in dem sich die Saka Namen von der Sprache Ahotans unterscheiden ist die Behandlung der Liquiden Wahrend die Khotan Sprache eine r Sprache ist zeigen die Namen haufig l Konow fuhrt S 799 an Abukola Rapila Nauluda Kha lasamusa Khalariasa Kalui Liaka und aus Kusana-Inschriften Lala und Kamaguli<sup>1</sup>) Konow ist geneigt den Namen mit inlautendem l nicht viel

<sup>1)</sup> In der Wardak Inschr ft. De Stelle lautet nach konow imena gad yena dengapulya pudra i agrumartyasa sia khawadam i kufdallar ya i ogrumar yankomun bub m i bhayawada Saiyan was éarma panila et iz u duser Ze i hat der Becollmäch t gie des Vagramarrya des Sohnes des kumaguli her n khawada n dem Vagramarya mena n dem Si pa eune Rel quo des criabenen Sakyamum aufgestellt lel labe gegen dese Auflas ung des Satzes allerle Zunwendungen zu mael en Fratens

Gewicht beizulegen, da l auf rd zuruckgehen könnte, das in der Khotan-Sprache regelrecht zu I wird. Allein da wir in der Löweninschrift Khardaasa finden, so scheint dieser Wechsel zur Zeit der Kharosthi Inschriften noch gar nicht eingetreten zu sein. Wir mussen also die Tatsache, daß die Namen der Sakas haufig im Anlaut wie im Inlaut ein I zeigen, anerkennen. Ich will mich nun nicht darauf berufen, daß auch die Khotan-Sprache vereinzelt noch ein lim Anlaut zeigt. In dem von Leumann veröffentlichten Text findet sich z B. in V. 210 ein läysgäry . . ; das Leumann mit Gürtel ubersetzt. Ich kenne die Etymologie des Wortes nicht, und es mag ein Lehnwort sein. Wichtiger ist etwas anderes. Konow hat den überzeugenden Nachweis geführt, daß das Sanskrit der Kharosthi-Dokumente von Niva unter dem Einfluß der iranischen Khotan-Sprache steht, und daraus mit Recht den Schluß gezogen, daß spatestens um die Mitte des 3. Jahrhunderts n. Chr. eine die Khotan-Sprache redende Bevölkerung in der Gegend von Niva saß Nun finden wir aber in den Kharosthi-Dokumenten eine im Verhaltnis zu dem bisher zuganglich gemachten Material sehr große Anzahl von Namen mit I. Calamma IV. 136. Sili I. 105. Cuialayina IV, 108, Lipeya IV, 136, 106, XVI, 12, I, 104, IV, 108; Limyaya, Livaya XVI, 12: Larson XV, 12: Larsana XVII, 2: Limira I, 105, Limsu IV. 136 Von diesen Namen mag Sili allenfalls auf ein Sk silin zuruck-

ist es mir ganz unwahrscheinlich, daß Vagramarevasa ein Genitiv sein sollte, da in allen ubrigen Fallen der Gen Sing von a Stammen in der Inschrift auf asya ausgeht Zweitens ist die Annalime, daß kadalayiya, wofur auch kadalasiya gelesen werden konnte, ein Fremdwort ist mit der Bedeutung 'Statthalter, Bevollmachtigter', ganzlich unbegrundet und überhaupt nur ein Notbehelf. An einen Statthalter des Vagramareya ın Khayada -- so ware nach der Stellung der Worte zu übersetzen -- ist nm so weniger zu denken, als Vagramareya offenbar eine Privatperson ist. Es ist weiter aber auch ganz unwahrscheinlich, daß der Name dieses Bevollmachtigten in der Urkunde gar nicht genannt sein sollte. Und ebenso unwahrscheinlich ist es schließlich, daß überhaunt eine andero Person als Vagramareva die Reliquien aufgestellt haben sollte, zumal im weiteren Verlauf Vagramareya von sich stets in der ersten Person spricht Ich lese daher Vagramareya sa in zwei Worten, fasse Vagramareya ebenso wie kadala yıya als Nom Sing und sehe in dem letzteren mit Pargiter das Aquivalent von Sk kriftlagent 'der sich nædergelassen hat' Entweder Kamagulya pudra Pagramareja oder sa isa Khavadam i kadalamya ist als eme Art emgeschobener Satz zu betrachten zu dieser Stunde - Kamagulis Sohn (ist) Vagramareva - der, hier in Khavada die Reliquie auf' oder 'in dieser Stunde stellt K s Sohn V - der wohnend, stellt wohnt hier in Kh - the Reliquie auf' Solche eingeschobenen Satze sind für die Sprache dieser Inschriften charakteristisch, man vergleiche in der Manikiala Inschrift Lala dadanayago Veśpaśisa ksatrapasa horamurta — sa tasa apanage vihare horamurto - etra nanabhagavabudhajhavam pratistatayati, in iler Taxila Inschrift des Patika Ksaharasa Cukhsasa ca ksatrapasa — Liako Kusuluko nama — tasa putro Patiko - Takhaśilaye nagare utarena pracu deśo Keema nama - atra [de]śe Patiko apratuhanta bhaganata Sakamunisa sariram [praftithaneti samgharamam ca Ganz ähnlich ist auch die Ausdrucksweise in der Taxila-Inschrift aus dem Jahr 138 (nach Konow) tša ditase pradistavita bhagavato dhatu[o] Urasakena Lotarhriaputrana Bahaliena Noacae nagare castacena tena une pradistavita bhagavato dhatuo usw

gehen, die ubrigen haben jedenfalls keinen indischen klang!) Ebenso weng sehen diese Namen chinesisch aus Es bleibt also kaum etwas anderes ubrig als sie der Bevölkerung zuzuweisen, die nach Konow die iranische Sprache sprach . Die iranischen Khotanesen hatten also im 3 Jahrhundert n Chr ebensogut Namen mit I wie hundert und nicht Jahre früher die Sakas Wenn das I in der spiteren Khotan Sprache?) fehlt, so bieten sich zwei Möglichkeiten, um diese Differenz zu erkliren Entweder gehören iene Namen init I überhaupt meht der einheimischen Sprache an, sondern sind von irgendwoher entlehnte Namen, die spater aus der Mode kamen Dann sind sie fur die Frage der Verwandtschaft des Salischen mit der Khotan Sprache belanglos Oder aber jene Namen sind einheimisch, dann ist der ganze Unterschied zuischen I und r nicht dielektisch, sondern zeitlich3) Ich bin geneigt der ersten Erklarung den Vorzug zu geben, in anderen Fallen scheint mir aber in der Tat ein zeitlicher Unterschied vorzuliegen So lift sieh das et von Arta das ed von Khardaa in der Löwen Inschrift ohne weiteres als Vorstufe des spiteren d bzw lanschen Der Name Kalus in der Löwen Inschrift soll nach Konow nicht zu der Khotan Sprache stummen, da hier der Nominativ von niten ua Stammen auf a endige Konow verweist auf haru Laufmann Ieli weiß nicht wo der Normativ harn vorkommt seh finde in der Diehtung nur einen Akk. Sing harn XXIII 140 und einen Nom Pl harnes XXIII, 208, ein Gen Sing haru begegnet uns in der Vajracchedika und im Aparimitas uhsutra (Leumann Zur nordar Spr S 77 82) Aus Werken in der jungeren Sprach form ist für die prsprungliche Flexion gar nichts zu entnehmen, der voll kommen regelmaßige Akk bing haru (aus haruu) und der Nom Pl härura lassen auf einen Nom Sing harurs oder harurs (harus) schließen der genau dem Kalin enteprechen wurde. Auf das en in Prepart und Vespasi möchte ich nicht naher eingehen da Konow selbst zugesteht daß die Etymologie und sogar die Lesung dieser Namen unsicher ist. Als letztes Beispiel für

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wann d'e große buddhettsche Dichtung das alteste literan cho Werk in d eer Sprache entstanden ist it zwar noch nicht ermittelt wir werden aber kaum fehligelt in wenn wir es betrael liche spiter ansetzen als die Dokumente von Niyaoder gar die Inschriften der Sakas.

<sup>9)</sup> Es l'egt nabe für die Chronologie des Überpauiges von im ra das Wort gudara zu verwerten das Konow as 0 S 819 m dem Dakaroyth Dökument N VAII, als Titel eines kusanassan anschigesie en und im Parka derettfizzert hat Danas dem Daka der Parka derettfizzert hat Danas der Daka der Berkha derettfizzert hat Danas dem multe dis Wort das ein Lehmort aus dem Turks chan der Berkha in 1 Jahr hundert a Chri m der Sprache der Salas word der Eusenas met Berkhat im 1 Jahr der Überg ung von 1 zu r m 3 Jahri undert stettgefunden haber UTusker werden diese Sellusse nur dadurch daß uns gudara neht mit reinn-chen Sprache von Erkhotan sondern im dem Prakett Dakkit vonlegt und der Lautnbergung sehließlich auch auf das Anotte d al Utteren greetzt werd in komité.

dialektische Verschiedenheit führt Konow das Wort gadiya an das in dem Datum der Wardak Inschrift sam 20 20 10 1 masya Arthamesiya sastehi 10 11 mena gadiyena erschent Konow sagt mit Recht daß gadiya in dieser Formel nur die Bedeutung 'Zeit', 'Zeitpunkt' haben könne Bedenken aber kann ich nicht unterdrucken, wenn er weiter gadiya für ein sakisches Wort erklart und es mit bada zusammenbringt das in den Urkunden in der iranischen Spraelie in der Formel tibaa beda linter dem eigentlichen Datum erscheint Konow sieht es als sieher an daß das b von buda auf altes v zuruckgehe und daß dieses i in gadiya zu a geworden sei wie in nties v Zhruengene und das desess e in poetific zu y gewonden set me in mehreren persisehen Dalekten v zu g werde. Man kann dem zun ichst entgegenhalten, daß der Ursprung des b von bäda keineswegs sicher ist, Leumann, Zur nordar Spr, S 33f fuhrt bäda auf ururisch \*ba(m)th ta zuruck was allerdings auch nicht einwandfrei ist. Es steht weiter aber auch keineswegs fest, daß gadiya ein sakisches Wort ist und ich möchte sogar bezweifeln, daß es überhaupt em Fremdwort ist Tur den Begriff Feet' oder 'Zeitpunkt' standen im Indischen Ausdrucko gening zur Ver fugung, warum sollto hier ein Fremdwort gewahlt sein das überdies mit einem indischen Suffix erweitert sein mußte? Ich möchte es vorlaufig immer noch als wahrscheinlicher ansehen daß gadigena ungenaue Schrei bung fur ghadiyena ist und das Wort auf sk ghatikā (ghati) zuruckgelit das om Synonym von nådika ist und den Zeitraum von 6 ksanas oder 24 Minuten bezeichnet Imena gadiyena wurde dann mit den in den Kha rosthi und Brahmi Inschriften dieser Zeit haufigen Ausdrucken ise die sachunamı ısa chunammı asmı koune zu vergleichen und etwa 'in dieser Stunde zu übersetzen sein Ich kann nach alledem das Bestehen dialektischer Verschiedenheit

Ich kann nach alledem das Bestehen dialektischer Verschiedenheitzwischen dem Sahsichen und der iranischen Sprache von Khotan bis jetzt nicht als gesichert ansehen es seheint mir im Gegenteil als ob sich die Beweise dafür daß die Khotan Sprache in der Tat das Sakische ist mehr und mehr verdichteten Wer es vorzieht jene Sprache nach dem Lande in dem sie uns entgegentritt als Khotanesisch oder Altkhotanisch zu be zeichnen begeht gewiß keinen Fehler er darf sich aber micht verhehlen daß damit die Trage welchem Volkes sie zugelört, nicht gelöst ist

## Palı uddiyana.

Im Mahāvanija Jātaka (493) wird erzahlt daß ein wunderbarer Nigro dhabaum gewissen Kaufleuten außer Gold und Edelsteinen und anderen Kostbarkeiten auch kāsikāni ca vatihani uddiyane ca kambale spendete (G 14) Der Kommentar bemerkt zu den letzten Worten uddiyā nama kambala atihi Morris JPTS 1889 2021 erschloß für uddiyāna , uddiya die Bedeutung 'nördlich' und wollte die Worter mit sk udicya, udicuna zusammenbringen olne die Ableitung im einzelnen begrunden zu können

Diesen Versuch hat Charpentier, IF XXIX, 381ff, unternommen, und da sein Aufsatz ein Uusterbeispiel für eine gewisse Methode der neueren Sprachbehandlung ist, verlohnt es sich vielleicht, mit ein paar Worten darud einzugehen, obwohl der Inhalt das Laum rechtfertigen wurde

Charpentier vereinfacht uddinana zunachst zu uddina Das Verhaltnis von uddigana zu uddiga soll dasselbe sein wie das von tiracchanazu trraccha usw Über diese Bildungen habe Johansson, Monde Oriental H. 94f . mit ausreichenden Beispielen gehandelt 'Darüber ist also weiter mehts zu sagen uddinana neben uddina ist ohne weiteres klar' Ich bedaure, diese verbluffende Leichtigkeit, mit der sich Charpentier über alle Schwierigkeiten hinwersetzt mir nicht zu eigen machen zu können Jo hansson hat doch iene Pah Wörter, die den Ausgang -and zeiten, als adiektivische Fortbildungen eines Instrumentals auf -ā mittelst des Suffixes ng erblart Wir mußten also zunachst einen Instr uddied an nehmen der wohl schwerlich nachzuweisen ware Charpentier wurde darin allerdmes vielleicht gar keine Schwierigkeit sehen er wurde uddige einfach mit einem Stern versehen und damit hatten wir dann was wir brauchten Ich muß nun allerdings gestehen daß ich an die ganze angebliche Bildung agn Adjektiven auf -and im Pali noch immer nicht glaube. Schon lange vor Johansson hatte Franke WZKM IX, 342f ein mittelindisches Suffix ana aufgestellt mit Hilfe dessen er ajalanans in den Asoka Inschriften und n gunhana tassana vestyana sotthana, tiracchana und puttana erklaren wollte Ich habe oben S 283 Anm 3, diese Bildungen anders zu erklaren versucht Johanssons Artikel der übrigens auf Frankes Bemerkungen keinen Bezug nimmt habe ich dabei leider übersehen. Was Johansson beibringt gibt nur aber keine Veranlassung meine Ansicht uber die vorlier genannten Wörter irgendwie zu andern und ebensowenig vermag ich in p elanila und sapadana eine Ableitung von \*ela bzw \*sandā zu erkennen Elānika ist meines Erachtens eine Adjektivbildung zu ekavana, die richtige Erklarung von sazadana = sk. savadana-haben bereits Senart Mahavastu I, 595f und Hoernle, JRAS 1912, S 741f geceben Mir erscheint also Charpentiers Auffassung von uddigana schon um des Ableitungssuffixes willen das er annimmt, unmöglich

Charpentier gibt dann eine Zusammenstellung der Sanskritbildungen auf -ane mit ihren Fortsetzungen in Pali und Prakrit, die kaum etwas enthalt, was als neu oder interessant bezeichnet werden könnto<sup>1</sup>) Dann

<sup>1)</sup> Immerhan ser hier hervorgehoben daß er S 335, Anm 1, erklart p. pr. saddhur ser wohl nach Predied = ved saddrika, man könne aber auch daran denken, daß saddhur sed mei sad palk = titum erged ser Ich halte das Lettlere sogar für das allem Richtige. In den Mathama Inschaften erscheusen neben säddurühärin auch Formen wie saddhurühärin. Jund ich habe diese sehon in meiner List of Brahma Inscriptions. S 223 auf saddrigugdrikar zuruckgeführt. Wem Ge ger, Palk 122 saddhum wirder aus särdd am entsteben laßt so kann ich daran mut einen Rucksehritt erkennen. Auch die beid nauderen Bespieke, hie Geger für die Reduk.

beginnt die eigentliche Erklarung von uddiya Sk udan udiei udal soll zinnachst \*udan udiei \*uda und weiter mit Überführung in die a Flexion \*udo udiei \*udan geworden sein Analog soll sich aus sk pratyan pratiei pratydlein \*patiyam patiei \*patiyam]und weiter \*patiyo patiei \*patiyam; aus sk nyan niei nyak ein \*niyo niei \*niyam entwickelt haben, und unter dem Einfluß dieser Formen soll \*udo udiei \*udam zunichst zu \*udiyo udiei \*udayam umgestaltet sein 'So sind wir dem tatsichlich belegten uddiya einen Schritt naher gerückt 'Um die Verdoppelung des d zu erklaren, wird zunachst angenommen, daß sk samyan samiel samyal 'im Urpah' zu \*aanmo \*samiei \*sammam geworden sei und dieses dann ein \*uddo udiei \*uddan') hervorgerufen habe Durch Kontamination der Reihen \*udiyo udiei \*uddayam und \*uddo udiei \*uddam soll dann endlich uddiyo uddiyā") uddiyam entstanden sein

Niemand wird die Berechtigung bestreiten, bei sprachgeschichtlichen Untersuchungen mit erschlossenen Formen zu operieren Zu fordern ist aber, daß die Urbilder solcher Formen wirklich in der Sprache vorkommen Hier aber haben die meisten der erschlossenen Formen in der wirklichen Sprache uberhaupt keinen Anhalt und manche aind auch davon abgeschen höchst problematisch3) Glaubt denn wirklich jemand im Ernst mit solchen sternubersaten Produkten der Phantasie etwas Reales geschaffen zu haben? Und fast noch schlimmer ist das Spiel das mit diesen erfundenen Wörtern getrieben wird, als ob sprachgeschichtliche Fragen Rechenauf gaben waren Nach den Ursachen fur all diese Beeinflussungen und Konta minationen wird gar nicht gefragt und doch ist es wahrlich ein Unter schied ob matici 'westlich' ein udici 'nördlich' hervorruft oder ein imaginares sammo 'vercint' die Verdoppelung des d in einem imaginaren udo 'nördlich' bewirkt Charpentier hat gewiß recht, wenn er am Schluß seines Artikels bemerkt 'das mag auf dem Papier etwas verwickelt erschemen', wenn er aber hinzufugt in der Wirklichkeit vollzog sich die

tion des a zu s in unbetonter Endsilbe anfuhrt, halte ich für falsch. Die richtige Er klaring von sacchi steht schon in Childers Dictionary, und warum samm meht aus dem gewohnlichen sansis, sondern aus einem zu dem Zweck erst erschlossenen \*sansm entstanden sein soll, ist mir unerfindlich

<sup>1)</sup> Der Stern ist von mir hinzugefügt, ich wußte nicht, wo \*uddam belegt ware Außerdem mußte es doch wohl auch \*uddict heißen

<sup>2)</sup> Diese Form verdiente eigentlich doch auch einen Stern

<sup>5)</sup> So wurde z B der Ansatz eines \*Patryo hochstens für den östlichen Dialekt berechtigt sein Für die Vorstufe des Pali müßlie Charpentier nach allem, was wir sonst beobachten konnen cher \*Parco ausetzen Auch sonst heßo sich noch mancherlo einwenden, wenn es sich überhaupt verfohnte sich bei solchen Dingen aufühnlichen Nur das eine sei noch bemerkt, daß auch \*udo keineswege durch Gaudavaho 39 sonstendtu (= udoksmalhu) 631 umnähhbere (= udonnahhdhar) als gesichett gelten kann Vakpati sehrebt eine reine Kunstsprache, die verließen inchts weiter ist als nach den Lautregeln in Maharastri umgesetztes Banckett. Für die lebende Sprache beweist sie ern mehts

Entwicklung jedoch ziemlich leicht', so weiß ich nicht, woher wir die Be rechtigung zu solchem Vertrauen nehmen sollen Charpentiers bloße Versicherung scheint mir dafür nicht auszureichen

Ich furchte, mich aber schon zu lange bei dem wilden 'Urpali' von Charpentiers Gnaden aufgehalten zu haben Uddigana kann naturlich mit sk udane garmehts zu tun haben Schon die Nebeneinanderstellung der uddaväna Wolldecken oder Teppiche und der käsikäni vatthäna. der Kleider von Benares laßt darauf schließen, daß in uddiväna ein Eigenname steckt und es ist eigentlich selbstverstandlich, daß es Adiektivhildung zu dem Namen des Landes ist, das wir gewöhnlich mit der spateren Sanskritform als Udyana bezeichnen Sachlich stimmt das genau Wollstoffe bezog man aus dem Norden, und die Stelle lehrt uns nur. daß sich in alter Zeit die Decken aus dem heutigen Swätgebiet besonderer Schatzung erfreuten Formell ist sk. Udyana sicherlich nicht ursprunglich. Es ist vielmehr die volksetymologisch umgestaltete Form des einheimischen Namens In einer Note zu Huen tsang wird bemerkt, der Name bedeute Garten es sei der Garten eines Königs, namlich des Asoka, gewesen 1) Nach Watters fuhrt die chinesische Transkription bei Huen tsang Wuchang ng eher auf ein Udana andere chinesische Formen wie Wu fu oder Wu ch'a auf Uda<sup>2</sup>) Ich muß den Smologen die Entscheidung dieser Fragen uberlassen Daß man aber den Namen tatsachlich auch in Indien mit zerebralem d geschrieben hat geht aus einer Inschrift zu Mathura aus dem Jahre 77 der Kusan Ara (Nr 62 meiner Liste) hervor, die die Gabe bhilmsya Juakasya Odiyanakasya registriert d h des Monches Jivaka aus Udiyana oder Uddayana") Ist die aus dem Chinesischen restituierte Form Uda richtig so könnte vielleicht sogar das uddiga des Pali Konnmentars eine richtige Form sein. Bei der notorischen Unwissenheit seines Verfassers ist mir das allerdings einigermaßen zweifelhaft und ich möchte eher glauben, daß er einfach uddiyana numa kambala aithi schrieh und daß dann spater das eine na vor dem anderen neggefallen ist. Jedenfalls hat aber auch er in uddiyana nicht ein Wort fur nördlich gesellen sonst liatte er sicherlich das gewöhnliche udicca gehraucht Damit sind wie ich hoffe, die Geheim nisse von uddiyana endgultig aufgeklart und ein Stuck 'Urpali' sinkt in das Nichts zuruck, aus dem es geboren

<sup>1)</sup> Beal Buddhist Records of the Western World I 119 Watters On Yuan Chwang s Travels in India I 225

<sup>\*)</sup> Andere Transkriptionen sind Huch and Hutten (oder yun) nang Husun

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bei der ungenauen Schreibweise der Inschriften waren auch die Lesungen Ldigina oder Ud ligina mel t unmocheh

Pali dhita 497

#### Pali dbītā.

Das Wort fur 'Tochter' lautet im Pah im Nom dhīdā Erst in der spateren Literatur findet sich daneben auch duhitā, z B Paramatthadip V, 260, 3 (gāmālā it duhitā path)! und in der Fortsetzung des Mahāvamsa, Turnour, S 259 Solange duhitā meht in einem alteren Text bezeugt ist — und ich glaube kaum, daß der Fall eintreten wird —, können wir darin nibedenklich einen Sanskritismus seben²) Auch in der Sprache des Mahāvastu gilt nur dhītā')

In den Mittelprakrits finden sich Formen, die auf duhitä, dhītā und \*dhūtā zuruckgehen Das Material ist in der Form, wie Pischel es anfuhrt4). verwirrend, kritische Sichtung und Ordnung lassen doch etwas einfachere Verhaltnisse erkennen. In der Sauraseni wird nach Pischel duhida, meist aber dhīdā5), dhūdā gebraucht Zunachst scheint hier ein chronologischer Unterschied zu bestehen Bei Bhasa kommt in den ersten zehn Dramen der Ausgabe der Trivandrum Sanskrit Series, die mir allein zuganglich sınd, und ım Carudatta 1) uberhaupt nur duhıda 7) vor Avım 4, 38 Nom duhiā, 14 Nom Kuntibhoaduhiā Auch fur Kālidāsa kann als völlig gosichert nur duhida gelten Sak Pischel 139, 5 = Cappeller 82, 22 Nom duhidā (Var duhidiā). P 128. 2 = C 76. 7 Ahh duhidaram. P 73. 6 = C 40, 4 duhidujanassa (Var duhiā, duhidiā, Text P falsch duhidā), C 70, 10 duhidunimittam Auch in der als Kompositum aufzufassenden Verbindung mit dasie steht duhida in der Bollensenschen Ausgabe des Mālay Nom dāsīeduhidā 37, 8 Die Lesung ist aber, wie wir sehen werden. ganz unsichor\*) Die Spateren gebrauchen als selbstandiges Wort duhida. duhidiā, am Ende des Kompositums dhidā Sing Nom duhidā Ratnāy (Cappeller) 327, 26 Priyad 52, Malatim (Telang) 64, Karpūr (Konow) 1 34, 15, 4 18 19, Viddhasal (J Vidyasagara 1883) 51 52, Akk duhidam

<sup>1)</sup> Geiger Pali § 91, dem auch im Folgenden Belegstellen für Pali Formen ent nommen sind

<sup>2)</sup> Daß duhita in der Abhidhanappadipika aufgeführt wird beweist naturlieh erst recht nichts für die Tchtheit des Wortes Bemerkt sei noch, daß das Diminutis dhitika im Suine von Puppe' gebraucht wird, z. B. Therig 374, also genau Sk. putrika entsprechend

<sup>3)</sup> Senart I, 521

<sup>4)</sup> Grammatik der Prakrit Sprachen § 65, 148, 212, und besonders 392

b) Dhida wird dann auch von Sanskrit Levikographen angeführt, siehe PW

<sup>1)</sup> Nach der freundlichen Matteilung Herrn Morgenstiernes

<sup>&#</sup>x27;) Ich gebrauche als Normalformen für S und M duhufd, dhidt Die Handschriften und die midschen Ausgaben sehreben merst die Formen nat Ausstoßung des d Wie weit diese berechtigt sind, ist eine Frage auf die her nicht eing gangen wirden kann. Sie einfach für falsch zu erklaren, weil sie mit den Angaben die Gummatker nicht übereinstimmen, halte ein heit für richtig Das Prunzi, das Früskrich der Dimien nach den Regeln der Grammatiker zu verbessern, darf meines Frachtens auf die alltern Dramen nicht angewondet wirden.

<sup>\*)</sup> Auf ein paar andere Stellen im Vikram werden wir spater eingehen
32
24 Litere Kielas Schiffen

Viddhasāl 121, Instr duhac Prasannarāgh (Govindadeva Sāstrī) 17, Nom duhadu Uttararām (Premacandra Tarkavāgīš) 102 Am Ende des Kompositums Sing Nom dasiedhiā Ratnāv 340, 71) 10, Vok dūsiedhie Mrcchak (K P Parab) 90 91 125, Ratnav 331, 3, 339, 141), Nāgān (S M Paranjape) 39 57, Viddhasāl 90, Candak (J Tarkalamkāra) 9, 16, Instr dāsiedhiāe Ratnav 340, 32, Nagan 37, Gen dāsiedhiāe Wircch 131, Nāgān 47, Plur Vok dāsiedhiādā Caitanyacandr (Rajendralāla Mitra) 84, Gen mantdahānam Mālatīm 196

Die Ausnahmen zu der Regel über den Gebrauch von duhidä und dhida sind nicht zahlreich Priyad 14 steht Vinjhaleduduhidä, ebd 52 aber Vinjhaleuno duhida Viddhassi 54 kommt der Vol. däsieduhide vor, ebd 90 aber steht die gewöhnliche Form dasiedhe. Die unregelmaßigen Formen berühen also vielleicht nur auf falsehen Lesarten

Wichtiger and die Stellen, wo dhuda in den Ausgaben erscheint. In der Vibramorvass hat Bollensen diese Form auf Grund seiner drei Handschriften an mehreren Stellen in seinen Text aufgenommen 15. 7 Kasirāa dhudāe, 16, 20 Kasırāadhūdam, 18, 5 Kāsırāadhudā, 18, 7 dasīedhudae2) Die Calcuttaer Ausgabe aus dem Jahre 1830 hest dafur der Reihe nach duhidae, duhidaram, dhida dhidae, Shankar P Pandit, bei dem die zweite Stelle fehlt, puttie utti dasie (1 1 dasieduhidae)3). Pischel in der Ausgabe der audindischen Rezension wo obenfalls die zweite Stelle fehlt. outtie, puttie dassuttie Die Überlieferung geht hier also weit auseinander. und eine Entscheidung darüber was das Ursprungliche ist, kann überhaupt nur auf Grund des Materiales gefallt werden das uns die ubrigen Texte hefern Dann aber ist dhada auf jeden Fall abzulehpen und vorausgesetzt, daß man nicht etwa die auf putri zuruckgehenden Formen aufnehmen will\*) Lann man nur schwanken ob Kalidasa hier noch die vollere Form duhida oder schon nach der Weise der Spateren die kurzere Form dhida gebrauchte Zu Gunsten der ersteren Annahme wurde die oben aus Mälav angefuhrte Form dasseduhida sprechen wenn sie als sicher betrachtet werden könnte Allem Shankar P Pandit hest an der entsprechenden Stelle (43 1) mit samthchen sechs Nagari Handschriften und der Telugu Handschrift dasiesuda die gleiche Lesart gibt ein Teil der von Bollensen benutzten Nägarı Handschriften die beiden Bengalı Handschriften Bollensens. D und F, aber haben dasidhidasi

<sup>1)</sup> Von Cappeller, S 376, nachtraghch zu dhild dhild verbessert

<sup>1</sup> Ls and swei Handschriften in Bengali (BP) und eine in Nagari (A) Die Lesarten sind 15, 7 A. dhuddir B. dhude, P. dhade 16, 20 A. dhudam, B. dhuam, P. dhudam, 18 5 A. dhuddi, BP. dhus, 18, 7 A. dhudde, BP dhus,

<sup>3)</sup> Formen von dhads finden sich in den Levarten der von Shankar P Pandit benutzten Handschriften nicht

Fe sei darauf hingewiesen daß dasieputtis schon bei dem alteren Bhäsa, Carudatta 1, 22 im Munde des Sakāra vorkomnat

<sup>1)</sup> De Grantha Handschrift des Katayavema lie-t ubrigens auch lier dasiedhûd

Pah dhītā 499

In Mrcchakatika kommen wiederholt Formen von dem Kompositum anadhūdā vor Nom anādhūdā 94 95 157 288. Gen anādhūdāe 94 156 Wenn dhūdā 95 außerhalb des Kompositums erscheint, so ist diese Selbstandigkeit doch nur scheinbar, es ist nur die abgekurzte Form fur das unmittelbar vorher gebrauchte anadhūda (jam anadhūda anaiedi | Ana mittea dhūdā de saddāiedi) Anādhūdā ist immer nur die ehrenvolle Be zeichnung für die Frau des Carudatta, der Ausdruck ist offenbar nach anautta = āruaputra gebildet Die ursprunghehe Bedeutung von dhūdā ist hier ganz verblaßt, wie schon der Gebrauch der Kurzform zeigt. Der Verfasser der Einlage im zehnten Akt hat es als Namen verstanden Er spricht von einer and Cāludattassa rahvā anā Dhudā und nennt die Frau in den in Sanskrit abgefaßten Buhnenanweisungen Dhutā, wahrend sie im dritten Akt ohne Namen nur als wadhu bezeichnet wird. Das ausschließliche Vorkommen von dhūdā in dem Titel anādhūdā in der Saurasenī des Mrcch scheint mir zu beweisen, daß dieser Titel unverandert aus einem Dialekt. ın dem das Wort fur Tochter dhūdā lautete, entlehnt ist. Ich wußte ieden falls nicht, wie man auf naturlichem Wege die Entstehung eines dhūdā gerade in ajjādhūdā neben senstigem dhidā erklaren könnte

Karpūram 1, 18, 6 findet sich in Konows Text der Vol. dāsiedhude Die Jaina Handschriften lesen dasīsude (A) dāsiedhude (C W), dāsiedhude (B), dāsiedhude (B), dāsiedhude (C W), dissiedhude (B), dāsiedhude (C W), dissiedhude (C), dāsiedhude (C), dasiedhude (C), dāsiedhude (C), dasiedhude (C), dāsiedhude 
Nur so ist endlich meines Erachtens die Form Instr däsiedhääe zu erklaren, die in Madanas Pärijätananjiarī (S 8 der Ausgabe von Hultzsch) erscheint Ein Fehler der Überheferung ist hier naturlich ausgeschlossen Es fragt sich allerdings ob sich Madana und vielleicht auch Räjasekhara überhaupt dessen bewußt waren, daß sie einen Verstoß begingen, wenn sie dhädä oder dhää gebrauchten. Bei den Grammatikern komiten sie daruber nicht viel lernen. Vararuei z. B. lehrt ausdrucklich weder dhidä noch dhuä Nach Bhämalia gehört das Wort für Tochter unter die in 4, 33 genannten dädhadayah, er bemerkt aber selbst mehts weiter als duhtig dhaä dhudä), und auch die Präkrtamanjarī sagt nur dhīdā od duhtā matā. Hemacandra lehrt in 2, 126 allerdings die fakultative Substituerung von dhāā für duhtir, dhīdā aber wird nurgends erwahnt, anch nicht unter den Besonderheiten der Saurasenī in 4, 260—286, wo wir es erwarten sollten. Trotzdem scheint

<sup>1)</sup> So Cowell, aber in dieser Form sicher nicht richtig

<sup>2)</sup> Nach Pischel zu Hem 2, 126

Pub dhiti 500

mir aus dem angeführten Material mit völliger Sicherheit hervorzugehen daß als echte Saurasem Formen nur duhida dhida angesehen werden können

Fur die Magadhi lehrt Pischel dhida und dhida Selbstandig kommt das Wort uberhaupt nicht vor und im Kompositum findet sich nur V dasiedhie Wroch 211 gabbhadasidhie ebd 287 Instr dasiedhiae ebd 32 Also gilt auch fur die Magadhi nur dhida oder dhia

Die Ardhamagadhi hat dhuuu ebenso nich Pischel die Maharastri dhua Doch ist immerhin zu bemerken daß Hemacundra 2 126 3 35 neben dhua auch duhua gestattet das sebon die Parvalaechi 252 anfuhrt Siehere Belege fur duhia fehlen Als handschriftliche Lesart findet sich duhias fur dhuga Hala 407 741 m der Rezension des Sadharanadeva. In dieser Re zension sind vielfach altere Wörter modermsiert

Fur die Jama Maharastri lehrt Pischel dhuya und dhiya Wahrend aber Belege fur dhuya haufig sind 1st als emzige Stelle fur dhiya Jacobi Ausgew Erzahl 68 20 angegeben wo der Vok dasiedhie erscheint scheint nur zweifellos daß dieses Schimi Ivort aus der Buhnensprache entlehnt ist wo es naturlich nur in der Prosa und daher von Mreeh ab gesehen stets in der Sauraseni Form vorkommt. Vorlaufig kann also auch fur die Jama Maharastri nur dhi vu als echtes Dialektwort anerkannt werden Daneben wird aber auch dubing verwendet Jacobi Erzahl 39 15 Nom duhiya 39 5 Lok sippiyaduhiyae 33 15 puitaduhiyaannesanattham Meines Erachtens ist di hiva eine Entlehnung aus dem Sanskrit. Die spateren Jama Schriftsteller nehmen ohne Bedenken jedes Sanskritwort nach den gelaufigen Lantregeln ningestaltet in ihre Sprache auf

Die gewöhnliche Auffassung war daß die Prakritformen aus al. duhita entstanden seien Dabei laßt sich die Flevion die das Wort in den ver schiedenen Dialekten aufweist ohne weiteres begreifen. Im Pali zeigen d) da Samyuttan 1 4 3 5 10 1 19 deradhita Jat 5 283 3 rajadhita Jat f 283 23 Akk dhitaram (passim) ki ladhilaram Jat 3 510 24 rajadhilaram Jat 6 167 11 Gen dhilu Jat 5 284 14 6 366 10 Mahav 10 3 bhogandhitu Valav 13 16 Pl \om dhitaro Jat 3 283 27 mara dl staro San yuttan 1 4 3 3 14 71 ryadhstaro Jat 3 3 18 pulladhstaro Jat 5 179 26 Alk dhitaro Jat 5 28 28 6 134 24 Wahay 7 52 maradh taro Samyuttan 1 4 3 5 22 rajadhitaro Jat " 290 3 mai idhitaro Jat 1 2.3 18 putladhilaro Jut - 190 23 dhilare Mahay App A 32 amaccadl stare ebd 31 Als Stammform erscheint di stu dhitul etu Vil 117 dhiti sar ram'i) Jat 3 °49 10 dhitagamanam Mah iv 7 53 dhitutti ane'i) Mahat 3 103 Daraus und aus Formen wie Pl Instr \*dhituhi Gen \*dhitunam Loh \*dl itusu die nach Analogie der anderen r Stamme voraus zneetzen sind erklirt sich die Überführung des Stammes in die Flexion der weiblichen a Stamme im Abl oder Lok Sing dlatuga Unive 8 7

<sup>1)</sup> Levert dh t

Pah dhitā 501

Vom Nom Sing aus ist der Stamm andererseits in die Flexion der äStamme übergetreten 1) Sing Akk dhitam Mil 117, Gen dhitäya Mahav.
5, 169, räyadhitäya Mahav 5, 194, 6, 15, Pdip 4, 270, 28, pesakäradhitäya
Dhp Co 3, 176, 13, Läjadevadhitäya Dhp Co 3, 9, 20, Vok 2) dhite Jät 3,
21, 28, devadhite Dhp Co 3, 8, 12, 9, 2, Pl Nom dhitā Mahav 2, 18f,
11, 5, Akk devadhitā Jāt 1, 240, 3, Instr kuladhitāhi Cullav 1, 13, 1,
devadhitāhi Pdip 4, 161, 17, putadhitāhi Jāt 3, 254, 21, 510, 25, Mabāv
7, 68, Gen kuladhitānam Cullav 1, 13, 1, rāyadhitānam²) Jāt 3, 4, 7, Lok
puttadhitāku Jāt 1, 152, 8

Auch in der Sprache des Mahävastu tritt der r-Stamm in den meisten Tormen deutheh zutage Sing Nom dhid (passim), märadhid 3, 281, 18, 283, 15, räyadhid 2, 65, 13, 3, 26, 5, 39, 11, larmäragrämikadhid 2, 89, 7, Akk dhitaram, dhitaram 1, 180, 17, 2, 88, 16, 110, 184), 3, 9, 1, 20, 1, 23, 14, 24, 9, märadhidäram (M. dhitaräm) 3, 284, 17, märadhitaräm (M. dhitaram) 3, 284, 3, Naliniāhtarām 3, 146, 4, Instr. dhitarena 3, 39, 17, dhitarāye 2, 111, 14, dhituh 1, 30, 14, Gen. dhituh 1, 306, 8, 307, 3, Lok. räyadhitare (C. dhitāye) 2, 65, 17, Plur Nom. dhitaro 1, 348, 12, 3, 24, 8, 140, 1, märadhitaro 3, 282, 4, 7, 13, 366, 4, Akk. dhitaro 1, 356, 18, 3, 16, 4, 282, 1, märadhitaro 3, 285, 11, dhitarām 1, 356, 17, Gen. dhitarāmam 1, 356, 10 aneben erscheinen Formen nach der ā Flexion Sing. Akk. dhitām 1, 356, 12, 2, 73, 5, 17, rāyadhitām 2, 65, 6, 3, 148, 18, Naliniāhitām 3, 146, 1, Instr. dhitāye 3, 39, 7, rāyadhitām 2, 3, 19, Gen. rāyadhītāye 2, 66 1

In den Mittelprakrits ist die å Deklination fast ganz durehgedrungen<sup>2</sup>) Den alten r Strimm zeigen abgesehen von S duhidaram nur noch die in alten Jama Werken vorkommenden AMg Formen Sing Akk dhäyaram, Plur Instr dhuyarah

So emfach sich bei der Herleitung von dhitä, \*dhūtā aus duhitā die Erklarung der Flexion gestalitet, so groß sind die lauthehen Schwierigkeiten, die die Stammsilbe bietet. Nach der gewöhnlichen Annahme ist das u von duhitā geseliwunden. Wackernagel, Altind Gr I S 163, verweist zur Erklarung auf Jacobi ZDMG ALVII, S 575ff. Ich wußte aber nicht, wie sich nich den dort aufgestellten Regeln duhitā zu dhitā hatte entwickeln sollen in den haufiger gebrauchten Formen wie Nom duhitā, duhitarah, Akk duhitaram, duhitrh. Gen Sing duhituh lag der neue Akzent gerade auf dem u und hatte eher zu seiner Erhaltung beitragen mussen. Von Natur lang ist die vorletzte Silbe nur im Gen Plur duhitrhūm, durch Position im Instr. Sing. duhitrā, Dat Sing. duhitrē\*). Diß von diesen Formen der

<sup>1)</sup> Auch im Sanskrit findet sich einmal der Akk duhitam, Mbh 4, 72, 4

<sup>1)</sup> Jat 547, 462 piyadhiti, dem piyapulla von G 460 entsprechend
1) Lesart dhitimam 1) Lesart C rajadhitaram

<sup>\*)</sup> Pischel a a O § 392

<sup>4)</sup> Das y macht nach Buhler, Leitfaden, Schrifttafel, meist nicht Posit also kommen duhitrihigim, duhitrihigin nicht in Betracht

Schwund des u ausgegangen som sollte, ist doch ganz unwahrscheinlich Schon Bartholomae hat sich (ZDMG L, S 693) gegen die Anwendung der Jacobischen Regeln auf dhitä ausgesprochen und zugleich auf die Schwiergkeiten hingewiesen, die die Luige des i bereitet.) Er will daher dhitä, dhiyä ganz von duhitä trennen Dhitä soll auf ein urundisches "dhitä zuruckgehen einen weiteren Angelbeitgen der durch laf jihus, lett die 'Sohn', hal dete 'Kind dera 'Madchen' vertretenen Sippe Fur den Ausgang verweist er auf suta 'Sohn'. Das u des neben dhiyā erscheinenden dhäyā konne ebensowohl durch duhitā als durch suyō (lies suyō (resnalott sein. Die Pluralform p dhitaro und andere Formen nach der r- lizw u Klasse seien durch duhitā im Verein mit den ubrigen Verwandtschaftswörtern herververulen.

Gegen die letzte Annahme ware an und für sich nicht viel einzuwenden, zumal sich für die Umwandlung eines Verwandtschaftsnamens auf "6 in einen r Stamm auf indischem Gebiet seibst wengstens ein sicherer Fall nachweisen [aßt\*] Mahfwastu III, 295, 6ff lieißt es in Senarts Text

```
mahajano somāgamya striyaš ca puruva pi ca |
purusam paribhāsanti kasmād uijhesi bhāryarām ||
ksatirya brāhmanā vaisya sūdrā cātra samāgatā |
purusam puribhāsanti kasya uijhesi bhāryarām ||
```

Fur bhärgarām lesen due Handschriften B und M in der zweiten Zeile bhärgän (B) und bhargāgām (M) in der verten bhärgaram (B) bhärggaram (M) Die Lange in der Endung herubt offenbar ebenso wie in dem oben angefuhrten ähitaram für ähitaram auf falscher Sanskritisierung man sah den Ausgang im im Akk Sing als ohligatorisch für die Feminina an Bhärgaram aber zeigt daß in dem Dialekt auf dem die Sprache des Mahävastü berultt, nach dem Müster von mäta-mätaram ähitä-dhitaram auch bhägjä?» bägjaram oder genauer wohl bhägjadam gebildet wurde Das daraus sanskritisierte bhärgaram begegnet in Versen im Mahävastu noch öfter, zum Teil neben bhärgaram, so III 8 6ff phärgäräm sprach genaus sanskritisierte sprach en ombe bhärgaram änausman.

na te ham papikām bhāryām pānināpi paramrše ||
mama tram pāpikām bharyām amba ānayitum techasi |
na te ham pāpikām bharyām pādenāpi parāmrše ||

Fur bhāryāram (C bhāryyāram) liest B bhāryāram und es hindert nichts diese Lesart in den Text zu setzen

Ebenso in III, 9 1

tasya bhāryāram tiness Madrakarāyasya dhitaram

Warum er pr dhuyd begreiflicher als Fortsetzer von duhild nennt ist mit nicht klar

Eine weitere Parallele bildet auch salh? Freund, das im Pali bekanntlich zum Teil zum r Stamm geworden ist

<sup>4)</sup> Daß ry zu 33 geworden war ergibt sich aus dem nachber angeführten bhå sydram

504 Pal dhitā

Ersatz des h durch  $L^{9}$  Und ist es wirklich wahrscheinlich daß der gleiche Anlaut in dhida und dhua auf so ganz verschiedene Weise entstanden ist?

Verlassen wir nun einmil die Welt der papiernen Konstruktionen und sehen wir uns in der Sprache selbst um Im RV kommen Formen von duhut im ganzen 65 mal vor Sing Nom duhut Vol. duhutar Akk duhi täram Instr duhutrd Dat duhutré Abl Gen duhutru Lok duhutari Dual Nom duhutara Plur Nom duhutaras Vol. duhutaras Die Formen sind nach Ausweis des Metrums drei bzw. verstilbig außer im 9 11:3

paryanyawidham mahisam tam saryasya duhitaharat | tam gandharvah praty agribhnan tam some rasam daahur indrayendo

H er fuhrt das Metrum auf zweisilbige Aussprache Schon Benfey1) hat daher vorgeschlagen dhitd zu lesen Graßmann Übers II 513f brandt Ved Myth I 57 Arnold Vedic Metre 102 wollen heber das tam vor saryasya streichen aber das tam im Anfang von Pada e und d spricht entschieden für die Beibehaltung Bartholomae ZDMG L 693 Anm 1 will survasya duhitá zu suro (oder såre wie 1 34 5) duhitá korrigieren Dem gegenuber hat schon Oldenberg Rgyeda I 33 betont daß gerade das spatere dhita fur die Verschleifung von duhita zu dhita spreche Wurde die Form dhid im vedischen Sanskrit ganz vereinzelt dasiehen so wurde man aber trotz der mittelindischen Formen immerhin die Möglichl eit zugeben mussen daß in 9 113 3b eine überzahlige Zeile vorliege Diese Möglichkeit schwin det wenn wir die Verhaltnisse im AV betrachten. Im AV sind Formen von duhitr 15mal belegt Sing Nom duhitd Vok duhitar Dat duhitré Gen duhit r Dual Nom duhitarau Plur Vok duhitaras Von diesen Formen zeigen vier also fast ein Viertel der Gesamtzahl ) nach Ausweis des Metrums Schwund des u3)

2 14 2 nir 10 goshidd ayaması nir aksan nir upanasdi | nir 10 mayundya duhitaro grhebhyas catayamahe\*) |

Die Lesung dhitaro macht den Vers regelmaßig Bloomfield SBE LII 301 will de hitro lesen as in the dedects Welche Dialekte in dieser oder einer analogen Form jemals das a ausstoßen weiß ich meht

7 12 I sabht ca ma samusé caval im prajdpater duhitárau samuidané | yéna samgaccha i pa ma sá sil suc cdru vadani pitarah samgatesu'i ||

<sup>)</sup> Nacl Bartl olomae ZDMG L S 693 we aber das Z tat nel trel t g st

1) Da drei ler Belegstellen aus lem RV stammen so ist es e gentlich sogar
n Drittel ir Formen

<sup>2)</sup> De be den Stellen Al 2 14 ° un l 10 1 °5 hat schon A Kuhn Be tr z gl Sprachf Il 198 r l tg be rie it

<sup>1)</sup> Papp b verd rbt unlim ledtage as

Palı dhitā 505

Dis Metrum ist, so wie der Text jetzt lautet, vollig nuregelmaßig Die Strophe findet sich auch im Paraskara-Grhyasūtra, 3, 13, 3, wo die erste Halfte lautet<sup>1</sup>)

sabhā ca mā samıtıs cobhe prajāpater duhstarau sacetasau

Sacetasau ist deutlich spatere Korrektur Henry, Livre VII de l'Atharva-Veda, p. 55, will in der ersten Zelle sakhā ca sā samitis cātatām mā prajā-pater duhitā samvidānā und in d nrsu statt pitarah lesen Bei solchen gewaltsamen und zum Teil ganz willkurhehen Anderungen kommt naturheh ein Text heraus, von dem die Rsis nichts abnten Bloomfield, SBE XLII, 544, will alinlich wie vorher duhitrau und pitrah lesen Er verweist auf Am Journ Phil V, p. 27, wo er vorschlagt, in RV 1, 127, 4 arnibhr statt ardnibhr zu lesen Ob das richtig ist, ist zum mindesten sehr zweifelhaft, duhitrah und pitrah sind aber jedenfalls Unformen, die memals bestanden haben Mir scheint, daß linter cātatām ein mā weggefallen ist, das man wegen des vorhergehenden mā als überflussig ansah, iind daß in d die spatere Form vadāni ein alteres tadā verdrangt hat Wie nan aber auch über diese Anderungen denken mag, so kann es doch kaum zweifelhaft sein, daß in b prajāpater dhitarau samvidāne zu lesen ist

6, 133, 4 šraddhdyā duhrid tapasó 'dhi jātā siasa rsinām bhutal ŕtām balhātia !

> ed no melhale matim d dhehi medham atho no dhehi tapa indriyam ca ||

Die Unregelmaßigkeit des Verses schwindet wenn in a eraddhäyä dhilä tapase 'dhi yāld gelesen wird in b ist naturlich erasareinäm zu lesen und in c, wie sehon Lanman bei Whitney, Ath Veda Samb I, 381, gesehen hat, das no zu streichen

10, 1, 25 abhyaktiktā svaramkria sariam bharantī duritam parehi | janīhi kriyé karidram duhitéia pitaram svam ||

Whitney meint, man könnte den ersten Päda in 8 Silben zusammen drangen oder auf 12 Silben ausdehnen, wodurch der Vers entweder uro bradīs oder prastūrapankt wurde Mittdem zweiten Vorschlage braucht man sich wohl meht ernstlich zu befassen. Ich kann mit Henry Luvres A. Mitt de l'Athrya Vida, p. 44, in dem Vers nur eine Misching aus anu stubh (a, c, d) und tristubh (b) erkennen. Jedenfalls kann kein Zweifel darüber bestehen, daß die zweite Vershallte in annetübh ist. Henry will das ira streichen, wodurch der Sinn, wie er meint, nur um so energischer wurde. Meinres Erachitens wurde der Vers dadurch unverstandlich. Es ist dhiteca pilatam suram zu lesen.

Aus der spiteren vedtschen Literatur gehören zwei Stellen hierher, Ait Br 7, 13, 8 und 8, 22, 62)

<sup>1)</sup> Padas e und d weichen har starker ab

<sup>1)</sup> Auf die erste verweist auch schon A kuhn a a O , vgl auch Bloomfield,

annam ha pranah saronam ha tusa rupam hiranyam pasavo vivuhah | salha la jaya krpanam ha duhila jyotir ha putirah parame vyoman || desad desat samolhanam sarvasam udhyaduhirinam | dasadadat sahasrany Alteyo mislakunihyah ||

Bohtlingh Sanskrit Chrestomathie<sup>2</sup> S 22 setzte für duhita in 7 13 8 einfach langa in den Text Garbe hat diese Anderung in der neuen Auf lage mit Recht gestrichen Das Metrum laßt nicht den geringsten Zweisel damber daß dhita und adhuadhitri am gesprochen wurde duhita und duhitmam sind nichts weiter als historische Schreibungen. Aus alledem folgt aber mit Sicherheit daß dhila nicht von duhild zu trennen sondern aus diesem entstanden ist. Fur die Erklarung der Ausstoßung des wist zu beachten daß duhita ein haufig gebrauchtes Wort ist und daß bei fluch tigem Sprechen ein dhild tatsachlich nicht weit von duhild abliegt. Auch mag der Gebrauch von duhitr am Ende des Kompositums die Kurzung des Wortes begunstigt haben Dafur sprechen die oben geschilderten Verhaltnisse in der Sauraseni sowie das Material das die sudhehen Inschriften befern<sup>1</sup>) Der eigentliche Grund für die Ausstoßung des u kann aber die Stellung im Kompositum nicht sein da sich die Erscheinung zuerst is gerade in dem selbstandigen Wort zeigt. Meiner Ansicht nach kann der Grund nur in dem Wortakzent hegen. Das kann aber nicht der spatere Akzent sein Ganz abgesehen von den oben berührten Schwierickeiten wird das schon dadurch ausgeschlossen daß die Ausstoßung des u schon in der Zeit der vedischen Lieder erfolgte. Andererseits laßt sich diese Aus stoßung Laum begreifen wenn der redische Alzent rein musikalisch war Die Stimmerhöhung muß vielmehr von Stimmiverstarkung begleitet ge wesen sein worauf auch die Behandlung des da und baim vedischen Sanskrit nesst (Wackernagel Altend Gramm I & 918) So ist die Geschichte von dhita fur die Beurteilung des vedischen Akzentes nicht unwichtig

Schwieriger ist es über die Dehnung des i ins Reine zu kommen. Es legt nahe darin eine Ersatzehnung für den Verlust der vorausgehenden Sibe zu sehen. Das verdische Maternal sprielt andererseits für die Ent wicklung duhita—dhita—dhita. Am wahrscheinlichsten ist es im daß die Quantitat des i lange Zeit schwankte zumal in gewählter Aussprache duhita ja immer noch neben den fluchtiger gesprochenen Formen bestand Erst in den Mittel Prakrits hat sich die Lange völlig durchgesetzt.

Wie uns der Veda über die Entstehung des Anlaufes von dhita aufklirt so ergibt sich die Geschichte der Entstehung des u von dhua aus den In schriften in Alf Prakrit. Sie geben uns zugleich auch auf die Frage nach dem Verhaltins von dhita zu "dhuta eine klaro und unzweideutige

SBF \1 II 301 and Oldenberg Rgaeda I 53 De zwe te sel eint bisher mel t be seltet worden zu sein

<sup>1)</sup> Sehe unten S 507

Palı dhita 507

Antwort Das inschriftliche Material in lokaler Anordnung ist das folgende<sup>1</sup>)

I Nordiches Indien Kura Gen Plur duhitřnám, rájaduhitánám 5 Mathurā Nom 2) dhitā 107c 119, dhita 32 50 112 122, dhiti\*) 188, Instr dhitara 34, dhitare 102, dhita 66 Loweninschrift, Gen 4) dhitu 18 22a 36 68 70 74 75 76 102 107 107b vitu\*) 78 ditu 136, dhitu 24 29 37 48 121, Sānci Instr dhitare 161, Gen dhitaye 252, 1m Kompositum Gen sadhitidāje 382, Bharaut Gen dhitu 718

II Šudliches Indien Kanheri Gen dhutuya 1020, dhutua 1018, Kudā Gen duhutuya 1041 1048 1054, Gen Plur duhutinam 1045, Kol Gen duhutuya 1076, Näsik Instr duhutuya 1141, duhutā\*) 1137, Gen duhutuya 1132 1134, Pitalkhorā Gen duhutu 1192, Amarāyatī Gen duhutuya 1206 1252 (zweimal), duhutāya 1264, im Kompositum Gen saduhutukasa 1210 1229 1277, saduhutakasa 1215, saduhutukāya 1268, Instr sadhutukan 1215, saduhutukaya 1268, Instr sadhutukasa 1255, saduhutukaya 1273\*) 1303, sadhutukasa 1214 sadutukasa 1300, sadhutukaya 1250, sadutukāya 1276, Udayagiri Instr dhutumā 1346

Die Inschriften von Kura 5 und Näsik 1137 können uns über die Stammform des Wortes nichts lehren da es sanskritisierende Inschriften sind So fallen die Formen duhtrnäm ragaduhtänäm und duhitfylä fort Ganz vereinzelt steht die Form duhtu in den gleichlautenden Inschriften von Näsik 1132 und 1134\*) Davon abgesehen finden wir in Nordunden uusschließlich die Formen mit in nodundien ausschließlich die Formen mit u in der Stammsilbe\*) Das stimmt zunachst genau zu den Ergebnissen, die wir oben bei der Untersuchung der mittelprakritischen Formen gewonnen haben und bestatigt sie so zugleich Saurasent und Mägadht (dhidä) gehen wie zu erwarten, mit den nordindischen Mähärästri (dhidä) mit den sudindischen Inschriften zusammen. Die Ardhamägadht (dhityä) zeigt hier wie in zahllosen anderen Fallen den Einfluß der Mahärastri. Das nischriftliche Zeugnis stimmt weiter aber auch genau zu den Erscheinungen

<sup>3)</sup> Die Zahlen sind die Nummern der Inschriften in meiner List of Brahmi Inscriptions, wo die vollständigen bibbographischen Nachwisse gegeben sind

riptions , wo die vollstandigen bibliographischen Nachweise gegeben s

1) In allen kallen ungrammatisch an Stelle eines Gen oder Instr

Verschreibung für dhita

<sup>7 7</sup>um Teil in der Funktion eines Instr

<sup>1)</sup> Verschreibung für dhitu

<sup>1)</sup> Verschrieben für duhitra vgl [mä]tra in derselben Inschrift

<sup>7)</sup> Verbessert aus samatukasa

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Die Inschrift ist eine Urkunde über die Schenkung der Dakhamitha, der Techter des rijan Ksalarata kşatrapa Nahapama und Gattin des Usavadata, der bekanntlich ein Sala war Viellescht erklart sich daraus der Gebrauch der Form dibta, die den nördlichen Formen jedenfalls naher steht, wenn si) auch nicht mit hinen identselt ist.

<sup>4)</sup> Die Schreibungen ditu in Vathura 136 sodhojukasa sodutukasa sodutukaja in Amarikati 1214 1300 1276 erklaren sich aus besinderen Dialekteig nitumlich keiten auf di. hier nicht eurgegangen zu werd in braucht.

508 Pel dhit1

m den modernen Volkssprachen, wo das alte Wort für Tochter allerdings vielfach durch Neubildungen verdrangt ist. Wo es erhalten ist, zeigt es auch hier in den nördlichen Dialekten s. in den sudlichen wals Stammyokal For Sindhi verzeichnen die Wörterbucher dhia u. fur Panjabi dhi (obl dhai), fur Hindi und Hindustānī dhī und dhiyā. Im Linguistic Survey wird dha ans Macalii (Gava) einem Bihari Dialekt, ancefuhrt (V2, Standard Last). dhi aus Ahiri (Cutch), emem Bhili Dialekt (IX3. S 67)1). In Marathi dagegen finden wir dhut Im Ling Surv VII wird dhut, dhuta, dhu spe ziell als Könkani Wort aufgefuhrt (S 209 und Stand List) Die Ansicht, daß das heutige Maratin auf der alten Maharastri beruhe, gewinnt damit emen neuen Anhaltspunkt Franke, Päli und Sanskrit, S 136, hat endlich den in den Inschriften auftretenden Unterschied auch selion zur Bestim mung der Heimat des Pali verwendet, und mir scheint in der Tat die Übereinstimmung des Pah mit den Dialekten der nördlichen Iuschriften in dem Wort fur Tochter fur die Ansetzung des Pali nördlich der Narmada ent scheidend zu sein

Die Geschichte der Entstebung des u von M dhää laßt sich aus den sudlichen Inschriften ohne weiteres ablesen Es wird wohl memandem einfallen, duhule einerseits von duhule andererseits von "dhälä und weiter dhuä trennen zu wollen In duhulä hat sich zwiefellos der zweite Vokal an den ersten assimiliert wahrscheinlich zuerst in den Formen, in denen noch ein aus rentstandenes u in der dritten Silbe folgte Duhulä ist dann weiter zu dhulä "dhula geworden gerade wie duhulä zu dhila, dhilä wurde Daß die Neigung zur Ausstoßung des u durch die Stellung des Wortes im Kompositum verstarkt wurde scheinen die Inschriften von Aineravatī zu bestatigen

Andererseits scheint die oben geaußerte Vermutung, daß die Quantitat des Stammvokals lungere Zeit geschwankt habe ihre Bestatigung in den Inschriften von Mathurä zu finden wo ja dhata und dhata nebenenander erscheinen Allzuviel ist aber auf die Schreibungen mit der Kurze nicht zu geben Die Fraknt Inschriften sind in der Schreibung der Lunge gerade bei aund is sehr nachlassig ich brauche nur darau zu ernnern daß in der allerdings erhebieh alteren Asoka Inschrifte zu Kalsi grundsstzlich wohl dis lange a nicht aber das lange i und a bezeichnet wird. Es ist unter

<sup>&</sup>quot;) Grarson ZDMG L, S 9 st der Ansicht, daß Beng jhl (LS V.) Stand List Sundert Beng, Sudost Beng Chikma jh Haijong (Ujmenangh) ji u Assam ji (LS V.) 8 02. 1 Stand Lat Sübsugar zi Kannupi adi) (Diya ji di fji no) (LS V.) 8 102. 1 Stand Lat Sübsugar zi Kannupi adi) (Diya ji di fji no) (LS V.) 8 102 beren daß des meht als been angeschen werden kann solango meht weiteren daß des meht als been angeschen werden kann solango meht weitere Necklein angeschen werden kann solango meht weitere Necklein eine Stende sie eine die in ja vor palatalen Volad begebracht sind Ducketten machen für Or sollten wer der nach dem Zeugnis der Uda agen Inschrift 1346 w. als Stammsohal erwarten. Das in Beng gebrauchte duhüf ist naturche aus dem St. entdehnt.

diesen Umstanden nicht unmögheh, daß die Aussprache dhitä sehon zur Zeit der Mathura-Inschriften viel verbreiteter war als unser Material er kennen laßt, und meiner Ansicht nach sehließt selbst die durchgangige Schreibung mit der Kurze in dhutä die Annahme, daß auch sehon die Aussprache mit der Lunge bestand nicht aus Hier können nur neue Funde weiter helten

# Zu den Upanisads.

## II. Die Sodasakalavidya.

- 1 Ubersetzung von Chandogya Upanisad 4, 4-9
- 4. 1 Satyakāma Jābāla redete seine Mutter Jabālā an 'Ich winsche das brahmanische Studium zu betreiben, Verehrliche Welchem Geschlecht golöre ich denn an? '2 Sie sprach zu ihm 'Das weiß ich nicht, mein Kind, welchem Geschlecht du angehörst. Als Magd bin ich viel herunge kommen, da habe ich dich, als ich jung war bekommen. Daher weiß ich nicht, welchem Geschlecht du angehörst. Aber ich heiße Jabalā, du heißest Satyakāma. Nenne dich also Satyakāma Jābala.
- 3 Er kam zu Häridrumata Gautama und sagte 'Ich will bei dem Ehrwurdigen das brahmanische Studium betreiben Ich möchte bei dem Ehrwurdigen als Schuler eintreten '4 Der sprach zu ihm 'Welchem Ge schlecht gehörst du denn an mein Lieber?' Er sagte 'Das weiß ich nicht, Ehrwurden welchem Geschlecht ich angehöre Ich habe meine Mutter gefragt die hat mir genrutwortet "Als Magd bin ich viel hertungekommen, da habe ich dich als ich jung war, bekommen Daher weiß ich nicht, welchem Geschlecht du angehörst Aber ich heiße Jabäla Ehrwirden' 5 Er sprach zu ihm 'Dis vermag niemand der nicht ein Brahmane ist so öffen zu sagen Bringe das Breinholz herbei mein Lieber' Ich will dich als Schuller bei mir aufnehunen Du bis nicht von der Walrheit abgegangen'

Nachdem er ihn als Schuler aufgenommen hatte sonderte er vier hindert imigere schwachliche Kulie ab und sprach zu ihm 'Geh diesen nich, mein Lieber!' Der sagte, indem er sie forttrieb 'Ich möchte nicht heimkeltren, ehe es tausend geworden sind'

Eme Reihe von Jahren blieb er draußen. Als es tausend geworden waren, 5. 1 da mef ihn ein Stier au "Satyakima! "Ehrwurdiger! er wilderte er "Wir haben das Tausend errieht, mein Lieber treib uns zum Hause des Lehrers! 2 Ieh will dir auch ein Viertel des Brahman kandfun!" Möge der Ehrwürdige es mir kundtun. "Er sprach zu ihm "Die östhebe Himmelsgegend ist ein Sechizehntel Die westliche Himmelsgegend ist ein Sechizehntel Die sudliche Himmelsgegend ist ein Sechizehntel Die nord-liehe Himmelsgegend ist ein Sechizehntel Die sich ihren Lieber, ist

das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Weitereiche heißt. 3 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln be stehende Viertel des Brahman als das Weitereiche verehrt, der wird weite reich in dieser Welt. Weitereiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Weitereiche verehrt. 6. 1 Das Feuer wird dir ein Viertel kundtun.

Am nachsten Morgen trieb er die Kuhe weiter. Wo sie sich gegen Abend befanden, da zundete er ein Feuer an, pferchte die Kuhe ein, legte Brennholz auf und setzte sich westicht vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm meder. 2 Da rief ihn das Feuer an "Satjahamn" "Ehrwurdiger! erwiderte er 3 "Ich will dur ein Veitel des Brahman kundtun, mein Laeber." Möge der Ehrwurdige er am kundtun. Es sprach zu ihm "Die Erde ist ein Seelizehntel. Der Luftraum ist ein Seelizehntel. Der Himmel ist ein Seelizehntel. Das Meer ist ein Seelizehntel. Der Himmel ist ein Seelizehntel. Das Meer ist ein Seelizehntel Des grunden, mein Lieber, ist das aus vier Seehzehnteln bestehende Viertel des Brahman, das das Un endliche heißt. 4 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Seehzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendlich in dieser Welt. Unendliche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Seehzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Unendliche verehrt.

Am nachsten Morgen trieb er die Kuhe weiter Wo sie sich gegen Abend befanden da zundete er ein Feuer an pferchte die Kuhe ein, legte Brennholz auf und setzte sich westlich vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm meder 2 Da flog eine Gais zu ihm herab und rief ihm an "Satya-käma" Ehrwurdige! erwiderte er 3 Ich will dir ein Viertel des Brahman kundtun mein Lieber Woge mir die Ehrwurdige es kundtun' Sie sprach zu ihm 'Die Feuer ist ein Sechzehntel Die Sonne ist ein Sechzehntel Der Sutwick und ist ein Sechzehntel Der Sitz ist ein Sechzehntel Dies furwahr, mein Lieber ist das aus vier Sechzehnteln bestelnede Viertel des Brahman, das das Lachtreiche heißt 4 Wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestelnede Viertel des Brahman, das das Lachtreiche verlet das Brahman als des Lichtreiche verleit, der wird lichtreich in dieser Welt Lichtreiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lachtreiche verleit, der wird lichtreiche verleit, der wird lichtreich in dieser Welt Lichtreiche Welten gewinnt, wer mit solchem Wissen dieses aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des Brahman als das Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit, der wird lichtreich verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtreiche verleit des Brahman als des Lachtre

Am nachsten Morgen trieb er die Kube weiter Wo sie sich gegen Abend befanden, da zundete er ein Feuer an pferchte die Kuhe ein, legte Brennholz auf und eetzte sich westleh vom Feuer, nach Osten gewandt, bei ihm nieder 2 Di flog ein Taucher zu ihm herab und yief ihn an 'Satya känal' Ehrwurdigee' erwikerte er 3 'leh will dir ein Viertel des Brahman kundtun, mein Lieber' (Woge mar der Ehrwurdige es kundtim' Er sprach zu ihm 'Der Odem ist ein Sechzehntel Dis Gewich ist ein Sechzehntel Dis Gebor ist ein Sechzehntel Dis Gebor ist ein Sechzehntel Dis Gibor ist ein Sechzehntel Dis Gürnahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehntlist ein Sechzehntel Die Gürnahr, mein Lieber, ist das aus vier Sechzehnteln bestehende Viertel des

auch in der Mund Up (2, 1, 1 10, 2, 2, 2 3) und Pras Up (4, 7 10, 6, 2) Die Beh År Up hat sowiga in 3, 2, 13, aber saunya in 3, 1, 2, wahrend das Sat Br an den beiden entsprechenden Stellen (14, 6, 1, 3, 2, 13) saunya hest Bei der Übereinstimmung versehiedener Texte halte ich es nicht für gerechtfertigt, somya einfach durch saumya zu ersetzen, wie Böhtlingl, es wetan hat

4, 5, 1 rsabhah Sankara sucht in eigenartiger Weise zwischen dem Stier und den im folgenden genannten drei Verkundern, dem Feuer, der Gans und dem Taucher, und den von ihnen verkundeten Teilen der Lehre eine Beziehung herzustellen Der Stier, dessen Lehre von den Himmels gegenden handelt, soll der in den Stier eingegangene Gott Vävu sein. da er mit den Himmelsgegenden zusammenhange rävuderatā dilsambandhinā tustā satu rsabham anupravišyarsabhāpannānugrahāya Das Feuer, dessen Lebre sich auf Erde, Luft, Himmel und Meer bezieht, soll Acht sein, der den ihn selbst betreffenden Teil der Lehre verkunde dimagocaram era dardanam agner abracet Die Gans soll Aditys, der Sonnengott, sein, da ihre Lehre von den himmlischen Lichterscheinungen handle hamsa ädituah saulludi patanasamanyae ca 3yotirusayam eta ca darsanam provicato hamsamidituatram pratigate Der Taucher endlich, dessen Lehre die Sinnesorgane betrifft soll Prana sein weil er als Wasservogel mit den Wassern zusammenliange madgur udakacarah paksi sa capsambandhat sa ca madguh prānah srausayam era ca daršanam urāca. Nach Sankara sind es also Vāyu Agni Āditva und Prāna, die die Lehre verkunden und zwar ein ieder von ihnen den Teil, der das eigene Gebiet be trifft Ahnlich erklart Vedesa reabhah als érestho rayur eva vrsabharupah san agnih als agnir devatarupah hamsah als hamsarupas caturmukhah, madouh als zalarāyasarūpo tarunah wahrend Ranga Rāmānuja sich mit der Bemerkung begnugt in den Stier sei eine bestimmte, mit der Hutung der Kuhe zufriedene Gottheit eingegangen gavain samraksanena priladetatar sécéadh sthitarsabhah

Deussen, S 121 bezeichnet Śuikaras Ecklyrung als wohl annehmbar, ich hidte sie im Gegenteil für ganz umwahrscheinlich Allerdings laßt sieh eunges antühren was die Deutungen verständlicher macht Vayu steht zu den Himmelsgegenden in einem nahen Verhaltins, weil er ihr Sprößling ist täsäm (disäm) rötyur vitzah Chānd Up 3, 15, 2, vägur didäm, gathaß garbhaß Brh Är Up 6 4 22 Hamse ist in der spitteren vedischen Zeit geradezu zu einem Namen der Somne geworden, siehe z B AV 10, 8, 18 = AV 13, 2, 38, 3, 14 11, 4 21 Der Främ last die engsten Beziehungen zum Wasser Nach Brh Är Up 1, 5 13 ist das Wasser sein Leib prämaginghe karitam Nach der Lehre des Uddilala Ärunu urd der feinste Bestendteil des getrunkenen Wassers zum Präm, denn aus Wasser bestellt der Präma äpomagish prämäß Chänd Up 6, 5, 2 4, 6, 3 5, 7, 1 6 Und diese Anschauung hat schon im alterer Zeit bestanden, schon Jäum Up Br

3. 10. 9 steht der Satz prano hy apah Allem das alles genugt doch nicht, um Sankaras Deutung zu rechtfertigen. Man mußte doch zum mindesten erwarten, daß in allen Fallen gleichmaßig eine allgemein anerkannte oder sofort zu erkennende Beziehung zwischen der Gottheit und ihrer Erscheinungsform auf der einen Seite und der verkundeten Lehre auf der anderen Seite bestande Allein davon kann höchstens im Fall der Sonne die Rede sein Fur Vavu und Prana fehlte die feste Verbindung mit der Erscheinungsform, weder tritt Vävu gewöhnlich als Stier auf noch Präna als Taucher In dem Fall Agnis anderseits ist es keineswegs ohne weiteres verstandlich, daß sich die von ihm verkundete Lehrs auf seine eigenen Statten bezieht denn wenn es sich auch wohl nachweisen ließe, daß Agni auf der Erde, im Luftraum, im Himmel und im Meere weilt, so sind bekanntlich charakteristisch für ihn doch nur drei, nicht vier Statten 1) Schließlich aber darf man doch nicht außer acht lassen, daß der Text selbst auch nicht mit einem Worte andeutet, daß die Verkunder Erscheinungsformen von Göttern sind

Nun laßt sich aber auch zeigen daß man zu einer Zeit, die sich zwar nicht genauer bestummen laßt, die aber sicherlich weit vor der Sankaras legt, die vier Verkunder ganz anders gedeutet hat Maitr Up 6, 34 wird die Beibehaltung des Opferkultes gelehrt, weil man in dem Opferfeuer ein Symbol des mit dem Brahman identischen Ätman sieht. Der Opferer soll, nachdem er dis Spende in die Hand genommen die Gottbeit mit einem Mantra überdenken der in unserm Text lautet.

hıranyavarnah sakuno hrdy adıtye pratisthitah | madgur hamsas tejovrsah so sminn agnau yajāmahe ||

Ramatirtha erklart die drei Beiwörter im dritten Pada madgur jala carah paksı | sa yatha yale nımagna ıva gacchatı tatha hrdu atma nıvarüpah sampūrno 'pı yathāvadanavabhāsanān madgusadršah | hamso mānasasaro-'mbhoruhavanavıharı paksıvısesah | sa yatha suddhas tathadıtye puruso brahmarupo yatah sa tejovrsas tejasā śresthas tejobahula ity arthah Im An schluß daran ubersetzt Cowell Bright of hue as gold-like a bird-abiding in the heart and in the sun, as a diver hird as a swan-of mighty lustre-Him (the Soul) we worship in this fire' M Muller gibt tejovrsah durch 'strong in splendour' wieder, Deussen übersetzt 'Der Vogel, welcher gold farbig im Herzen, in der Sonne wohnt, Taucher und Wanderer, glutregnend, ihn hier im Feuer ehren wir ' Wenn auch madgu usw hier selbstverstandlich ım ubertragenen Sınn zu nehmen sınd, so halte ich es doch nicht für richtig, die Gans zu einem 'Wanderer' zu verfluchtigen, und die Auffassung von terovrsah als 'glutregnend' ist grammatisch unmöglich, 'glutregnend' könnte höchstens tegovarsah sein Aber auch ein Kompositum tegovrsah im Sinne von tejasā vrsah 'machtig durch Glut' ist, wenn auch vielleicht nicht un-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Daß Vedesas Deutung wo sae von Sankara abweicht, noch weniger auf Wahrschenhichkeit Anspruch erheben kann braucht wohl kaum gesagt zu werden 802 Lider. Ehles schriften.

möglich, doch im höchsten Maße unwahrscheinlich Vergleichen wir nun die Reihe madguh, hamsah, tejoursah mit der Reiho der Verkunder des Brahman in unscrer Stelle reabhah, agnih, hamsah, madguh, so sehen wir, daß sich die beiden vollig decken, sobald wir lejorrah in zwei Worte lejo ersah zerlegen Sogar die Aufemanderfolge der einzelnen Glieder innerhalb der Reihe ist dieselbe, die Maitr Up fuhrt sie nur in umgekehrter Folge auf Tejas ist in der Sprache der Brahmanas und Upanisads oft genug ein Synonym von agn: Hier erklart sich der Gebrauch des Wortes insbesondere noch durch die Rucksichtnahme auf das folgende so 'sminn agnau, der Verfasser suchte die Tautologie zu verschleiern Ich übersetze den Mantra daher 'Der goldfarbene Vogel der im Herzen und in der Sonne wolmt. der Taucher, die Gans, die Feuersglut, der Stier, der ist in dem Feuer hier Wir verehren (ihn in dem Feuer hier). Daß zwischen diesem Mantra und der Chand Up direkte Beziehungen besteben wird niemand in Abrede stellen. Nun ist aber nicht anzunehmen daß der Mantra alter ist als die Martr Up selbst Wenn man ihm auch der Metrik nach vielleicht ein höheres Alter zubilligen könnte so wird er doch durch die Sprache in eine anatere Zeit hinabgerucht, der Gebrauch des a Stammes ersa anstatt des an Stammes ergan ist in der Literatur erst seit Manu belegt. Die Mattr Up aber hat an anderen Stellen nachweislich die alteren Upanisads und insbesondere auch die Chand Up benutzt. Es kann daher als völlig aicher gelten daß der Verlasser des Mantra auch jene vier Namen fur das Brahman aus der Chand Up genommen hat Er muß also den Stier, das Feuer, die Gans und den Taucher die dort auftreten, als Reprasentanten des Brahman gedeutet haben das Brahman wurde danach gewissermaßen sich selbst verkunden

Es braucht kaum gesagt zu werden daß auch das eine spatere Deutung ist, micht besser und micht schlechter als die Sankaras Es fragt sich aber, ob micht doch in dem Text etwas enthalten ist, was zu so seltsamer Aus deutung Anlaß geben konnte. Und da liegt in der Tet eine Vermutung nahe Der Taucher ist ein gelecare, er gebott mehr noch als midere Wasser vögel dem Wasser an weil er im Wasser untertauchend seine Nahrung sicht!) Den komso anderseits stellt sich der Inder mit Vorliebe als hoch am Himmel dahnfulegend vor. In der Upanisad selbst (4. 1, 2) wird von den nachtlich am Himmel dahmiziehenden kannses erzahlt, kamsā datocayatike ganti, die kamsas ziehen auf dem Plade der Sönne, heißt es Dhp 175. Zu dem madyu und dem hamsa als den Bewohnern des Wassers und der Luft gesellt sich der Stiere das hein sich sich der Stiere Damit wird dam auch die merkwurdige Zussammenstellung der drei Trere mit dem Feuer

i) Manu 5 13 mmajjotas en matajadan kull ika mmajjog ye matajan khadanti ita madguprobhitin. Wie sehr für den Inder der Taucher ein im Wasser nicht nur dem Wasser lebendes Tier ist zeigt auch die angeführte Ausdeutung auf Varuna bei Vedes.

begreiflielt. Fur dieses vierte Element fehlte es naturlich an einem Bewohner aus dem Tierreich, so wurde notgedrungen das Feuer selbst in die Reihe eingefugt Aus den vier Elementen - prihiti, aans, akasai) und āpas in der Sprache der Upanisads — erseheint also ein Wesen, um die Natur des Brahman zu verkunden Nichts hindert uns aber anzunehmen. daß der Verfasser der Upanisad Stier, Gans und Taucher noch als wirkliche Tiere betrachtete, die dem Schuler ihr Wissen mitteilen, so wie in den Fabeln Tiere die Menschen in der Lebensklugheit unterweisen. Jene Tiere sind nicht Reprasentanten der Elemente, sondern nur mit Bedacht mit Rucksicht auf die Elemente gewahlt und, soweit möglich, ist auch bei der Verteilung der einzelnen Lehren auf die Verkunder darauf gesehen, daß eine gewisse Beziehung zwischen ihnen obwalte. Wenigstens erscheint es passend, daß das Tier der Erde die Lehre von den Himmelsgegenden und das Tier des akasa die Lehre von Feuer, Sonne, Mond und Blitz vortragt. denn 'ım akasa sınd beide, Sonne und Mond, Blitz, Gestirne, Feuer' (Chand Up 7, 12, 1) Dis ist aber noch keine Symbolik, die hat erst der Mantraverfasser hineingetragen, wenn er in madau, hamsa, teias, ersa Namen der Elemente sielit und sie weiter mit dem Brabman identifiziert. Anderseits geht Oldenberg, Lehre der Uppnishaden, S 170, meines Erachtens weit uber alles Beweisbare oder auch nur Wahrscheinliche hinaus, wenn er vermutet, daß hier die Umformung eines alten Marchens vorliege, in dem die Tiero zu dem Knaben von ganz anderen Dingen redeten. Wir haben nicht den geringsten Grund, dem Verfasser die Originalität der Erfindung ab zuspreehen

4, 5, 2 pādam M Muller, Böhtlingk und Deussen geben das Wort durch 'Fuß' vieder und konnten sich dafur auf Ranga Rāmanuja berufen, der bemerkt ekaikasya hi goh pādasya catrāro 'rayarāh puratah khura drayam prethatah pārşuidrayam cātah pādas catuskalo bharati Allein da sich der pāda liier nus vier kalās zusammensetzt und kalā liier nur 'Sech

<sup>1)</sup> Oder vielleicht edgur Finr dädön sprielt, daß z. B. Brh. Ar. Up. 4.3. 19 von einem Falken oder Aller gewagt wird, daß er dädör fleger. Naturlielt war hier durch die Verteilung der Lehre die Beschrankung auf vor Flemente gegeben. Almälei fehlt z. B. Agn unter dem Elementen foat Br. 10, 1, 6. 4—9 in der Riche prühet, åpas, dädön, edgu, dädiga die, weil Agni selbst mit den Flementen identifiziert wird, odle Brh. År. Up. 4, 4, 5 in der Riche prühet, åpas, edgu äldör weil das Feuer aus anderen Grunden in die folgende Riche tgas-artiga, Läma-aläuma, kredit-adverdien, dädarma-adharma verschob in war. Es ist aber zu beschlen, daß, wie sehen Oldenberg, vorwiss. Wissenschaft. S. Söff, bemerkt hat die fauf Flemente auch zur Zeit der älteren Upanisads noch keineswegs immer ein geschlossenes System bilden. Charak terstisch in dieser Hinsicht ist Brh. Ar. Up. 2, 5, 1ff., wo die Liste der 14 Freiche nungsformen der Außenwelt mit prüher, åpas ogen, edgu begunnt, aber der älderen gestan schinter Stell grannt wird oder Brh. År. Up. 3, 7, 3ff., wo prühet, åpas, ogen die Aufzahlung der 12 von Atman gelenkten "Gottheiten" eröffnet edgu aber an funffer und åldör wieder an zehnter Stell erseichen Stell erseichen.

zehntel' bedeuten kann, so kann auch pāda hier nur durch "Viertel' inbersetzt werden, wie Hertel, Weisheit der Upanischaden, S. 66ff , es getan hat prakāšavān M. Muller übersetzt das Wort mit 'endowed with splen

dour', Bohtlingk mit 'bell , Hertel mit 'sichtbar' Allein zwischen Namen und Wesen muß doch hier genau so wie in den folgenden Fallen ein innerer Zusammenhang hestehen Die disah aber haben nichts mit dem Licht zu tun, sondern sind ein Ausdruck für den nach allen Seiten sich erstreckenden Raum, vgl Brh Ar Up 4, 1, 5 uam lam ca disam gaechati nairasya antam ogechati | ananta hi disah Deussen hat daher sicherlich recht, wenn er prakāśarān durch 'weitenhaft' wiedergiht. In genau demselben Sinn wird das Wort Chand Up 7, 12, 2 gebraucht sa ya ākāsam brahmetu upāsta ālākavata vas sa lokān prakāšavato 'sambādhān urugayavato 'bhisidhyati | vārad ākāsasya galam lairāsya yalhākāmacāro bharats ya ākāšam brohmely unäste wer den Raum als das Brahman verehrt, der erlangt raumverschene Welten weiteverschene, unbeengte, mit weitem Ausschreiten versehene. und soweit sich der Raum erstrecht sowen wird ihm Umherschweden nach Beheben zuteil, wenn er den Raum als das Brahman verehrt' Auch hier kommt es ausschließlich auf die Weite, nicht auf die Helle an, die Licht-weiten (tegariate lokän bhäsvate 'pahalatamaskan') gewinnt man durch Verehrung des tejas (ebd. 7, 11. 2) Auch fur die epische und klassische Spriche steht die Bedeutung 'Freie freier offner Platz' für prakasa fest, wie das PW zeigt und schon RV 10 124 6 stellt prakāša unmittelbar neben dem westen Luitraum idam star idam id asa ramam ayam prakasa uri antari-Learn Die Bedeutungsentwicklung ist auch nicht gerade auffalbg, wenn man bedenkt daß das von derselben Wurzel gebildete äkäsa von Anfang an nichts weiter als den freien Raum bedeutet1) Gewiß ist prakasavan bei der vorgeschlagenen Auffassung nicht viel anderes als das folgende ananta van Allein das spricht nicht gegen die Richtigkeit der Erklarung Auf die Helle bezogen wurde prakasaran dem folgenden gyotisman genau so nahe stehen Von dem Wissenden gehraucht, soll prakaśavan nach Sankara 'beruhmt' (prakhyātah) bedeuten Die angefuhrte Stelle aus der Chand Up legt es nalie, es vielmehr auf die ungehinderte Bewegungsfreiheit zu beziehen, wie dem prakāšavato ha lokāk jayats dort ākāšavato vas sa lokān abhieidhyati entspricht so dem prakāšajān prakāšavatah dort yārad ākāšasya gatam tatrāsya yathākamacāro bhavats

4, 6, 1 yatrabhrányam babhiruh Sankara yatro yamın lále dese bhi süyam nisäyüm abhrambabhirur ekatrabhimalhyah eambhidih, Ranga Ramāming yatro dele süyamkile babbabhuruh Schon im PW wird abhr säyam richtig verbunden und auf abhrantar in Brh Är Up 6, 4, 19 ver

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Angabe 'Licht Helle im PW beruht auf einem Irrtum, den Böhtlingk spater berichtigt hat

zehntel' bedeuten kann, so kann auch päda hier nur durch 'Viertel' übersetzt werden, wie Hertel, Weisheit der Upanischaden, S. 66ff, es getan hat prakāšavān M. Muller übersetzt das Wort mit 'endowed with spien-

dour', Behtlingk mit 'hell', Hertel mit 'sichtbar' Allein zwischen Namen und Wesen muß doch luer genau so wie in den folgenden Fallen ein innerer Zusammenhang bestehen Die disah aber haben mehts mit dem Licht zu tun sondern sind ein Ausdruck für den nach allen Seiten sich erstreckenden Raum, vel Brh Ār Up 4 1,5 yam kām ca dišam gacchati naivāsyā antam gacchati ananta hi disah Deussen hat daher sicherlich recht, wenn er malasaran durch 'weitenhaft' wiedergibt. In genau demselben Sinn wird das Wort Chand Up 7, 12, 2 gebraucht so ya ālāsam brahmety upāsto ākašarato var sa lokan prakāšavato 'sambādhān urugāyavato 'bhreidhyati ( yavad ākašasya gatam tatrāsya yathākāmacāro bhavatı ya ākāšam brahmety upaste wer den Raum als das Brahman verehrt, der erlangt raumverseltene Welten weiteverschene, unbeengte mit weitem Ausschreiten versehene, und soweit sich der Raum erstreckt soweit wird ihm Umherschweisen nach Belieben zuteil, wenn er den Raum als das Brahman verehrt' Auch hier kommt es ausschließlich auf die Weite nicht auf die Helle an. die Lichtwelten (tejasvato lokān bhasvato 'pahatatamaskan) gewinnt man durch Verchrung des teus (cbd 7 11 2) Auch fur die epische und klassische Sprache steht die Bedeutung 'Freie freier offner Platz' fur prakusa fest, wie das PW zeigt und schon RV 10 124 6 steht prakasa unmittelbar neben dem westen Luftraum saam saar saam sa asa ramam ayam prakaka uru antariksam Die Bedeutungsentwicklung ist auch nicht gerade auffallig, wenn man bedenkt daß das von derselben Wurzel gebildete akāša von Anfang an michts weiter als den freien Raum bedeutet 1) Gewiß ist prakasaran bei der vorgeschlagenen Auffassung nicht viel anderes als das folgende ananta ean Allein das spricht nicht gegen die Richtigkeit der Erklarung Auf die Helle bezogen wurde prakasarun dem folgenden zwotisman genau so nahe stehen Von dem Wissenden gebraucht soll prakasavan nach Sankara beruhmt' (prakhyālah) bedeuten Die angefuhrte Stelle aus der Chand Up legt es nahe, es vielmehr auf die ungehinderte Bewegungsfreiheit zu be ziehen, wie dem prakasarato ha lokān jayati dort ākāsarato vai sa lokān prakášavatah abhısıdhyatı entspricht, so deni pralasavan hharati dort yavad ālāšasya galam tatrāsya yathālāmacāro bhavats

4, 6, 1 yatrābhisāyam babhuvuh Saulara yatra yasmin lāle deše 'bhi sāyam misāyam abhusambabhūtur ekatrābhimukliyah sambhudā, Ranga Ramānung yatra deše sāyamkāle 'bhisbahāvuh Salon im PW wird abhisāyam richtig verbunden und nuf abhisprātar in Brh Ār Up 6 4, 10 ver wiesen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Angabe Licht Helk im PW beruht auf einem Irrtum, den Böhtlingk später berichtigt hat

jekte als Ursprungsstatte, Sitz, Ursache hat So wird z B Digh N 1, 3, 71 jenic an dispringsstatic, and, otenice and so white Digit is so, is von den sechs Beruhrungsgebieten phassäyatanän gesproehen und Buddha ghoss bemerkt dazu (Sum I, 1241) tatha cha phassäyatanän näma callhun phassäyatanan sotam ghänam juhä läyo mano phassäyatanan ts ımānı cha | saŭzalısamosaranalāranapaññaltımatlesu hı ayam ayatanasaddo vattatı | tattha kambojo assānam āyatanam gunnam dakkhināpatho ti sañjā tıyam vattatı | sanjätıtlihäne is attho | manorame äyatane sevanis nam ıshan gama ti samosarane | sali sali ayatane ti karane | arannayatane pannakutisu sammantiti pannatte | svayam idha sangatiadiatthattaye pi quigati | callhadisu hi phassapancamaka dhamma sangayanti samosaranti tani ca tesam karanan ti ayatanani idha pana cakkhun ca paticca rupe ca uppayjati callhuriññanam | tinnam samgati phasso ti imina nayena phassasisen'eva desanam aropetva phassam adım katra paccayaparamparam dassetum cha phassayatananıtı vuttānı. Die völlige Verschiedenheit der Auffassung von autana in den Upanisads und bei den Buddhisten schließt meines Er achtens den gemeinsamen Ursprung nicht aus, der alte Buddhismus wird hier wie in anderen Fallen den Namen aus der allgemein gultigen philo sonhischen Terminologie der Zeit übernommen und ihm einen anderen Sinn untergelegt haben

4, 9, 2 brahmavid wa was somya bhasi | Lo nu trānušašasa Ebenso 4 14, 2 brahmavida wa somya te mulham bhati | lo nu trānuśaśāsa Es ist wegen der literarischen Zusammenbange vielleicht nicht überflüssig auch auf die buddhistische Parallele zu dieser Außerung zu verweisen. Als Moggallana seinen Freund Sariputta der von Assaji belehrt, die Wahrheit erkannt hat auf sich zukommen sieht da fragt er ihn erppasannan: Lho te avuso endreyani | parisuddho charreanno pariyodato | kacci nu tram aruso omatam adhigato | Mahav 1 23 6 vgl ebenda 3 8

bhagarams to era me lame bruvat. Saukara faßt me kame als 'nach meinem Wunsch bhagarams to era me kame mamecchayam bruyat kim anyair uktena naham tad ganayāmity abhiprāyah. Nach Vedeśa soll me kame zu meinem Heile bedeuten me mama kame subhartham, wahrend Ranga Ramanuja in kame den Sinn sucht 'wenn du es wunschest' kama ecchayam salyam me bhagaran era raksyatı | mama kımartham ıtarapra rthanam ity arthah Die beiden letzten Erklarungen sind sicherheh falsch Von den europaischen Übersetzern hat Böhtlingk die Bedeutung des Satzes völlig verkannt wenn er den Text zu bhagavams tv eram eko me brayat verandert und ubersetzt 'Jedoch könnte der Erhabene, aber auch nur er allem mir es auf diese Weise verkunden. Daß das unrichtig ist geht schon daraus hervor daß Böhtlingk um die Gedankenverbindung mit dem Folgenden herzustellen gezwungen ist hi durch auch wiederzugeben 'Auch hörte ich ja von Lehrern' usw M Muller und Deussen schließen sich Sankara an, der erstere ubersetzt läme durch "I wish" Deussen durch 'bitte 1)

<sup>1)</sup> Hertels Übersetzung ist ganz fre-

dem Sinne nach gewiß richtig, aber grammatisch ist kame, wie Deussen bemerkt, schwerben balthar Man könnte allenfalls eine Parallele dazu in RV 10 128, 2 finden mamantariksam urulokam astu mahyam udtah pavatām kame asmin, aber daß die Ausdrucksweise auch hier als untende perman ame comme, and the distillation of the distillation of the grewthild empfunden wirde, zeigt die Vilgata des AV (5, 3, 3) wo klime asmin selbst gegen das Metrum zu klimäytäsma: verindert ist Ebenso wenig befriedigt Deussens Vorschlag, kamam zu lesen, da das Wort der Bedeutung nach nicht luerher paßt Im Epos begegnet, wie das PW zeigt. öfter ein kamaya in der Verbindung mit brühs oder prabruhs im Sinne von 'sage mir zu Liebe, sage, ich bitte', allein dies kāmayā liegt von kāme doch zu weit ab. als daß man es an unserer Stelle etwa einsetzen durfte, und dasselbe gilt von kamaye, das man etwa, in Analogie zu manye, als eine eingeschobene I Pers Sing auffassen könnte Fur weitaus das Wahrschemlichste halte ich es. daß lamo zu lesen ist. Pan 3 3 153 lehrt den Gebrauch des Optativs zum Ausdruck eines Wunsches, wenn nicht Laccif dabei steht, als Beispiele gibt die Kāšika lāmo me bhunjita bhavan, abhilaso me bhuñnta bhavan Lesen wir bhagavams ti eva me lamo bruyat, so ent spricht der Satz genau dem Mustersatz der Kāśikā es ist nur der wichtigste Begriff bhagavan eta vorweggenommen. Es erscheint mir auch ganz be greiflich daß die Konstruktion spater verkannt und käme deshalb zu käme verandert werden konnte

4 9 3 öcäryüd dhana vidyä ndita sädhistham prapayatiti. So hest Böhtbigk und die Ausgabe in der Bibl Ind. auch Vedesa in seinem Kom mentar wenigstens nach dem mir vorliegenden Druck. Die Lesart prapa yalılı beruht aber offenbar nur auf Konjektur Nach den Angaben der Ausgabe der Anand Sanskr Ser bieten die Handschriften des Textes zur Halfte prapatiti, zur Halfte prapad its dasselbe Schwanken zeigen die Handschriften von Sankaras Kommentar Die von Ranga Rāmānujas Kommentar begleitete Ausgabe der Anand Sanskr Ser hat nur prapad iti. ebenso nach Böhtlingk die Benares Ausgabe und die Tubinger Hand schriften Ein Prasens prapati ist für diese Zeit ganz unwahrscheinlich wenn es auch seinen Reflex in Proparadi para hat Ebensowenig paßt der Aorist präpat hierher Und die Bedeutung verbietet überhaupt an eine Form des Aktivs von prap zu denken Sankara erklart allerdings acāryad dhawa vidya vidita sādhutamatiam prāpnoti und Ranga Rāmānuja und Vedesa schreiben ihm das nach, der letztere sogar, obwohl er mänanate hest Danach mußten die Worte bedeuten sie erreicht den Zustand der richtigsten sie wird die richtigste' Allein dieser Sinn befriedigt nicht. sädhistham kann auch schwerlich im Sinne eines abstrakten Nomens stehen und prapnots wird in dieser Verbindung sonst kaum gebraucht Die Über setzer legen denn auch alle das Kausatıv zugrunde M Muller und Hertel betrachten sādhistham als Objekt, M Muller that only knowledge which is learnt from a teacher leads (prapayati) to real good, Hertel der prapayed

lesen will 'nur die Wissenschaft könne zum Besten (= völlig zum Ziele) fuhren, die man aus dem blunde semes Lehrers empfangen habe' M Muller hat den beabsichtigten Sinn sicherlich verfehlt, aber auch Hertel kann ich nicht zustimmen Abgesehen davon, daß sädhistham nicht 'das letzte Ziel' bedeuten kann, handelt es sich, wie aus dem Schluß der Erzahlung klar hervorgeht, nicht darum, daß Satvakama glaubt, noch nicht der Weisheit letzten Schluß gehört zu haben, sondern nur darum, daß der richtige Weg bei der Erwerbung des Wissens die Belehrung durch den Lehrer ist Insofern geben Böhtlingk und Deussen, die sadhistham als Adverb zu fassen scheinen, die Worte richtig wieder 'daß ein von einem Lehrer erlerntes Wissen am besten zum Ziele führe' (prapayati), 'daß das Wissen, welches man vom Lehrer lernt, am sichersten zum Ziele führt' (prapayati) Allein das hier vorausgesetzte prapovali hat, wie schon bemerkt, in den Hand schriften gar keine Stutze Die überheferte Form, von der wir ausgeben mussen ist prapad, wofur auch prapats nur eine schlechte, wenn auch altere Konjektur ist Gegen Hertels Vorschlag prapad zu prapayed zu verbessern erhebt sich das Bedenken daß man nicht einsicht, wie eine so klare Form wie pranged in der Überbeferung zu prängd entstellt werden konnte Ich claube der Fehler sitzt etwas tiefer Ait Br 6, 1, 3 erscheint em Wort prapad 'Gang Weg' Es wird dort erzahlt, daß der Schlangenseher Arbuda Kadraveya alle Mittage auskroch, um den Göttern bei einem Somaopfer in Sarvacaru Hotrdienste zu leisten Daran wird die Bemerkung geknupit sa ha sma yenopodāsarpat tad dhāpy etarhy arbudodāsarpanī nāma prapad asts 'der Gang, auf dem er auskroch, besteht noch heute unter dem Namen Arbudodasarpan? Dieses prapad suche ich auch hier Acaruad dhaira ridya ridita sadhisthaprapad its, worthch 'von dem Lehrer erlernt. ist die Wissenschaft eine, deren Weg (oder Gang) der geradeste ist', wurde allen Anforderungen genugen. Ich glaube freilich, daß wir in noch engerem Anschluß an die Überlieferung sadhisthampra pad 'deren Weg am geradesten ist' zu lesen haben. Bahuvribis mit adverbialem Vorderglied sind haufig genug, dennoch weiß ich zur Zeit aus dem Sanskrit eine ganz genaue Parallele nicht anzufuhren wohl aber aus der Sprache der Asoka Inschriften Im zweiten Saulenedikt findet sich das Bahuvrihi eilamthitika eilamthitika auf dhammalim bezogen 'von langer Dauer'1) Naturlich steht eine solche Bildung unter dem Emflaß der danebenstehenden verbalen Aus drucksweise Man sagte cilamihitika, weil man gewohnt war, cilam citthali zu sagen\*) Ebenso wird man sädhisthamprapat gebildet liaben weil man sådhu prapadyate, sädhisham prapadyate er geht gerade, am geradesten'

<sup>1)</sup> Daneben und immer in den Felsen Fdikten, erscheint auch die Form ohne Anusvära

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ans demedben Grun le hat man m Sanskrit und Pah Tatpurusas gebildet we erramethit langer Aufenhalt, Rājatar 3 105 dhucanthin bestandige Dauer, Di p 141 yessen a mit Adurcunt it.

sagte, die Verbindung sädhu en ist im RV öfter belegt. Es erscheint mir nun aber auch ganz begreifielt, daß man eine solche Bildung und insbesondere das seltene Wort prapad spater nicht mehr verstand und darum prapad zu präpad veranderte. Ahnlich ist auch das Wort nisprapad 'das Herauskommen' verderbt worden in Chänd Up 5, 10, 6 ato tas Lhalu durnisprapataram. Das letzte Wort ist sieher nicht mit dem PW zu dur nisprapatanam oder mit Böhtlingk zu durnisprapadanam, sondern zu durnisprapattaram zu verbessern 'daraus ist schwerer (oder schr schwer) herauszukommen'

atra ha na kuncana uyāyet. Böhtlingk liat das iti mit Recht gestrichen Fur die Übersetzung verweiso ich auf die folgenden Bemerkungen

#### 3 Die Lehre

Die Anschauung die der hier vorgetragenen Lehre ihr besonderes Geprage verleiht, geht, wie sichen Deussen erkannt hat, bis in den Rgveda zuruck Hier heißt es im Purusasükta von dem Purusa, der alles ist, was war und was sein wird (10, 90, 3, 4)

> eldrān asya mahindio jydyānš ca pdrusah pddo 'sya viśrā bhūldni tripdd asyanniam divi || tripdd urdhrā ud ait purusah pddo sychdbhaial punah | tato visian vy āhrāmat sāšanānošant abhi !|

'So gewaltig ist seine Große und noch größer als dies ist Purusa Ein Viertel von ihm sind alle gewordenen Dinge drei Viertel von ihm das Un sterbliche im Himmel Mit drei Vierteln erhob sich Purusa nach oben ein Viertel von ihm ward wieder hiemeden Von da breitete es sich nach allen Seiten aus zu dem was iht und was nicht iht

Sicherlich sind die Viertel hier nicht im mathematischen Sinne zu ver stehen. Die drei Viertel stehen dem einen Viertel nur als der unendlich größere dem kleineren Teil gegenüber. In diesem Sinne wird der Ausdruck auch spater noch gebraucht. Wenn inan auch noch soviel opfert heißt es Dhp 108 so ist alles das doch nicht ein Viertel soviel wert wie ehrfurchts volles Benehmen gegen Redikente aubstem pr. hem na ontwiksigem ett abstredana wijngatesu seypo<sup>1</sup>). Allein man hat nachher die Viertel buchstablich genommen, genau so wie im Fall der Vac. Von ihr wird in RV 1 164 45 m ahnlichen Ausdrucken gesprochen wie von dem Purusa drei Teile von ihr sind im Verborgenen niedergelegt, den vierten reden die Menschen

catrárı vál. parımıta paddını tánı vidur brühmand yé manısınah | guha trinı nihitā néngayantı turiyam väco manusyá vadantı ||

Die Legende des Sat Br (4,1,3 16) weiß die vier Viertel hubsch gleichmaßig zu verteilen und teilt, in völliger Verkehrung des ursprung

¹) Haufiger noch ist spater der Ausdruck das ist nicht ein Sechzehntel soviel wert wie , kaläm närhais sodasim, siehe PW unter kalä und Dhp 70 Jat 481, 8 usw

lichen Sinnes je ein Viertel den Menschen dem Vielt den Vögeln und dem kleinen Gewurm zu

Die Idee von dem viergeteilten Purusa hat sich auch sonst noch als fruchtbar erwiesen Im Verein mit der Vierteilung der Vac hat sie die Lehre von der vierfußigen Gayatri veranlaßt die uns in zwei verschiedenen Fassungen in Chand Up 3 12 and Brh Ar Up 5 14 vorlegt1) Der Zu sammenhang wird hier durch die ausdruckliche Berufung auf RV 10 90 3 m Chand Up 3 12 5f sichergestellt Ein solches außeres Zeugnis fehlt in unserem Fall Daß aber tatsachlich die Vierteilung des Purusa das Vorbild der sodasakalaridna gewesen ist zeigt sich noch deutlich in der Anordnung des Stoffes Wie in dem Laed so stehen auch hier noch drei Lertel dem einen Viertel gegenuber Inhaltlich ist allerdings eine starke Veranderung eingetreten Drei Viertel des Purusa sind das Unsterbliche im Himmel ein Viertel von ihm hat sich als die irdische Welt ausgebreitet Hummelswelt und Erdenwelt bilden den Gegensatz. In der Upamsad sind drei Viertel als die gesamte außere Welt Himmel und Erde umfassend dem einen Viertel als dem menschliehen Organismus gegenüberrestellt Diese Isoherung und Individualisierung des Menschen ist einer der cha rakteristischen Zuge die das Denken der Zeit der Upanisads von dem der rgvedischen Periode unterscheiden. Man könnte daran denken in der Lehra vom Brahman wie sie Chand Up 3 18 vorgetragen wird die Viittelstufe zwischen dem Purusasukta und unserer Upanisad zu finden Dort wird zunachst die Verehrung des Bral man als manas und als akasa empfohlen und dann mit Rucksicht auf diese beiden das Brahman in je vier Viertel zerlent ene prana calsus und érotra auf der einen Seite entsprechen in der üblichen Weise auf der anderen agni euwu gdityg und die dis Das macht einen einfacheren altertumlicheren Eindruck als unsere Upanisad wenn auch im Grunde kein großer Unterschied besteht dem manas ent spricht in unserer Upanisad das ayatanarat dem akasa die ubrigen drei Viertel Ich zweise auch micht daß Denssen recht hat wenn er auch d ese Lehre auf die Vierteilung des Purusa zuruckfuhrt aber in der Form hat sie sich von ihrem Urb ld viel weiter entfernt als unsere Upanisad indem der Gegensstz zwischen den drei Vierteln und dem einen Viertel vollig aufregeben ist. So mussen wir in jener Brahman Lehre wohl elier eine Nebenform als die Vorstufe der sodasakalaridya erkennen

Wie aber die Vierteilung des Puruss den Anstoß zu der Lehre von den Viertein des Brai man gegeben hat so ist für die weitere Zerlegung jedes Viertels in vier Teile die Sechzehnteilung de als so charakteristisch empfunden wurde daß sie der Lehre ihren spateren Namen gab sicherlich noch eine andere Idee von Emfluß gewesen die Sechzehnteilung Prajä

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf de F nzelhe ten kann her neht emgegangen werden. Ich kann meh Densens Auffassung neht in alben Te len ansehle eBen. Semo Erklarung von Cl and Up 3 12 5 ersehent im sprucht del meht mögt de.

patis. Sie findet sich zu fruhest ausgesprochen wohl in einem Mantra des Yajurveda, Vāj S. 8, 361)

yasmān na jātah paro anyo asti ya ātrieša bhuvanāni višiā | prajāpatih prajayā samrarānas trīni jyolīmii sacate sa sodaši || 'Der biblier ist als irgendein anderer, der geworden, der in alle Wesen eingegangen ist, Prajāpati, mit Nachkommenschaft beschenkend, gesellt sich seclizehnteilig den drei Liehterscheinungen').

Sat Br 7, 2, 2, 17, 9, 2, 2, 2 ist von dem sodašakalah pravanatih die Rede Der Ursprung der Sechzehnteilung ist völlig klar Die Texte sprechen unumwunden seine Gleichsetzung mit dem Mond aus, die im Grunde nur eine andere Ausdrucksform für seine so unendlich oft hervorgehobene Identifizierung mit dem Jahr ist. Nach Kaus Up 2, 9 soll man in der Vollmondsnacht den aufgehenden Mond mit dem Spruch verehren some rājāsi vicalsanah pañcamulho 'si prajāpatih 'du bist König Soma, der weitschauende, du bist der funfmundige Prajapati' Brh Ar Up 1, 5, 14 heißt es sa esa samiatsarah prajāpatih sodašakalah i tasva ratrava eva pañcadasa kala dhrurareasya sodasi kala | sa rairibhir eta ca paryate 'pa ca ksīvate | so 'māvāsyām rātrim etayā sodasyā kalayā sarvam idam prānabhrd anupravisya tatah pratar jayate 'Jener Prajapati ist das Jahr, ist sechzehn teilig Die Nachte sind 15 Seehzelintel von ihm, unveranderlich ist sein sechzehntes Sechzehntel Wahrend der Nachte nunmt er zu und nunmt er ab Wenn er in der Neumondsnacht mit jenem sechzehnten Sechzehntel in alles dies, was Leben hat, eingegangen ist, wird er am nachsten Morgen wieder daraus geboren' Der unveranderliche Teil, der hier als der sechzehnte bezeichnet wird, wird aber auch von den anderen als der siebzehnte unterschieden und so ofter von dem saptadasah prajapatih gesprochen (Sat Br 5, 2, 2 3, 17, 10 4, 1, 16, 13 2, 2, 13, Kaus Br 16, 4) Man hat dann diese Sechzehnteilung auf die Tiere (sodasakalā vai pasavah Sat Br 12, 8, 3, 13, 13, 3, 6, 5, auch Tändya M Br 19, 5, 6, 6, 2), auf den menschlichen Leib und den Purusa im Leibe (Sat Br 10, 4, 1, 17º), 11, 1, 6, 36, Chand Up 6 7, 1, Prasna Up 6) auf dieses All (sodašakalam za zdam sarram Sat Br 13, 2, 2, 13, 5, 1, 15, 6, 2, 12, Kans Br 16, 4, 17, 1) und schließlich auf das Brahman übertragen. So erklart sich die wunderliche Ausemandersetzung in Jaim Up Br 4, 25, 1f sac casac casac ca sac ca val, ca manas ca I manas ca I val, ca calsus ca srotram ca srotram ca calsus ca sraddhā ca tapaś ca tapaś ca śraddhā ca tānı sodaša | sodašakalam brahma | sa ya eyam etat sodasakalam brahma veda tam erartat sodasakalam brahma

Mit veranderter erster Vershalfte auch Vaj S 32 5 Fur weitere Nachweise und Varianten siehe Bloomfields Konkordanz

<sup>3)</sup> Namlich dem Feuer, der Sonne und dem Bitz Säyana (zu Tatt Br 3, 7, 8, 5) irt wenn er das Bewort soffat nur nut Rucksicht auf die rituelle Verwendung des Mantra erklart etansämädagrabe blutte?

<sup>3)</sup> Mit Hinzuziehung des prana els des siebzehnten Teiles

höheren Wissens befindet Es wurde schließlich nichts hindern, anzunehmen, daß Satyakāma sich dieses höhere Wissen spater selbst erworben habe Allein solche Überlegungen sind ganz mißig Es kann nicht schaff genug betont werden, daß die einzelnen, durch die Wiederholung der Schlußworte gekennzeichneten Abschnitte der Chänd Up selbstandige Stucke sind, und daß es daher ganz falsch sein wurde, die Angaben des einen mit denen des anderen in Einklang setzen zu wollen

Außer Deussen haben die Übersetzer die Worte tasmai haitad evovāca denn auch richtig aufgefaßt, der sich anschließende Satz atra ha na kimcana tīvāva aber ist bisher allgeniem mißverstanden worden. Aus Sankaras Erklarung selbst ist nicht viel zu entnehmen, er umsehreibt nur in der gewöhnlichen Weise die finite Verbalform durch das Partizip atra ha na kımcana sodalakalarıdıranah kımcıd ekadelamatram arı na vivaya na maatam ity arthah Er wird das aber wolil so verstanden haben wie Anandagiri angibt na vigatam kim tu mīrnaiva viduā vājīvādibhir ācārvena copadisteti šesah Dasselbe meint Vedeša atra derebhvah šravane na kimcana vivāva nānagatam na lācid dhāner abhūd siu arthah. In demselben Sinne ubersetzt M Muller 'nothing was left out', Bölitlingk 'hierbei fiel nichts aus', Hertel 'dabei ging niclits verloren' Allein abgesehen davon daß es mir sehr fraglich ist, ob 13vava uberhaupt die angenemmene Bedeutung haben kann, sieht man doch nicht ein, warum betont werden sollte, daß der Lehrer nichts ausgelassen habe. Das mag Deussen gefühlt haben, wenn er abor selbst ubersetzt 'dabei fiel nichts daneben', so ist das ein Ausdruck. der nur im Hinblick auf das biblische Gleichnis vom Saemann verstandlich ist und unmöglich das indische viyāya wiedergeben kann1) Viyāya ist wörtlich 'ging auseinander' und das ist hier von dem Auseinandergehen in der Lehre gebraucht, genau so wie sein Gegenstuck samiyaya ging zusammen' in derselben Verbindung mit einem Lokativ Sat Br 10. 6. 1 1 von dem Übereinstimmen in der Ansicht gebraucht wird te ha vaisvanare samasata tesam ha raisvanare na samiyaya 'die berieten sich über den Vaisvanara, sie kamen über den Vaisvanara nicht zusammen', 'iis de vaiśvanaro non convenit', wie das PW übersetzt. Es wird also nochmals mit allem Nachdruck versichert, daß Häridrumata Gautama dem Satvakama genau das selbe mitteilte wie die Verkunder im Walde, und das hat seinen guten Grund, fur das naivere Denken der alten Zeit lag in dieser vollkommenen Übereinstimmung die Gewahr fur die Richtigkeit der Lehre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Erklarung im PW 'auch nicht das geringste ist entschwunden, verloren gegangen (von der Lehre) bedarf wohl kaum der Widerlegung

# Zur Geschichte und Geographie Ostturkestans.

Unter den Papierhandschriften, die Herr Prof von Le Coq in Qyzil ausgegrahen hat, befindet sich eine Anzahl von Blattern mit Formeln für die sogenannten samghakarmans, die Kapitelverhandlungen, die mehr oder munder genau den in Pali erhaltenen Lammarācās entsprechen Die Mehrzahl der Blatter gehört wohl Handschriften an, in denen diese Formeln gesammelt waren, wie ja auch im Pali Sammlungen der kammavācās vorhegen Die Blatter sind vielfach verstummelt, manche Bruchstucke werden sich aber wohl noch zusummensetzen lassen. Bisweilen sind auch Bruchstucke einer und derselben Formel in Resten verschiedener Handschriften erhalten, so daß die Ergenzung möglich ist, und schließlich wird auch die Wiederkehr derselben Wendungen und Ausdrucke in verschiedenen For meln die sichere Herstellung des verlorenen Textes gestatten Jedenfalls mussen diese Handschriftenreste im Zusammenhang behandelt werden Wenn ich trotzdem im folgenden ein paar einzelne Blatter veröffentliche. so hat mich dabei nicht der Wunsch geleitet, eine Probe dieser Gattung von Schriften zu geben. Ich teile sie vielmehr deswegen schon ietzt mit. weil sie Angaben enthalten die fur die mittelalterliche Geschichte und Geographie Ostturkestans nicht ohne Wert sind und daher allen, die sich fur die damit in Zusammenhang stehenden Fragen interessieren, zuganglich sein sollten. Auf den eigentlichen Inhalt der Texte werde ich daher auch nur insoweit eingeben, als es fur das Verstandnis jener Angaben notwendig ist

Das erste Blatt (Nr 1) stammt aus einer zierlichen Handschrift, 12.5 cm lang 5 3 cm hoch Die Blattzahl ist durch Beschadigung des linken Randes verschwunden. Die Schrift ist im wesentlichen mit der des Revisors der alten Dramenhandschrift") und derjemigen der spateren Dramenhandschrift 1) identisch Ich mochte sie als den archaischen Typus der nördlichen turkestamschen Brähmi bezeichnen. Von der spateren Schrift unterscheidet sie sich vor allem in den Zeichen für ya und ma In der archaischen Schrift erscheint das alte dreiteilige va mit einer meist deutlichen Schleife am linken Ende Die mittlere Vertikale ist oft etwas nach links gerichtet und am oberen Ende nach rechts umgebogen, oft wird diese Vertikale aber auch geteilt, so daß ein nach unten offener Winkel entsteht Beide Formen finden sich in dem vorliegenden Bruchstrich. chenso use in der Dramenhandschrift nebenemander. In der spateren Schrift zeigt das ya drei gleichmaßige nach rechts umgebogene Zacken Das archaische ma laßt noch deutlich den Zusammenhang mit dem alten Brahmı Zeichen erkennen Allerdings ist der untere Teil des Buchstahens oft schon zu einer Horizontallinie zusammengeschrumpft, aber immer wird die Feder doch noch zumächst von links nach rechts und dann zuruch von

<sup>1)</sup> Bruchstucke buddhistischer Drumen S 1247

<sup>3)</sup> Sitzungsber d Berl Akad d Wess 1911, S 389, oben S 191

rechts nach imks geführt. In der spateren Schrift wird die untere Linie stets ganz selbstandig gezogen und steht mit der mittleren Horizontale überhaupt nicht mehr im Verbindung Auch das archaisehe na steht der alten indischen Brähmi Form noch ganz nahe, in der spiteren Schrift werden die beiden Kurven tief hinabgezogen und nit der mittleren Grund linie verbunden. In dem architischen La wird die Querlinie meist noch zu einer Kurve nach rechts ausgezogen, die Gewolinheit, diese Kurve eckig zu gestalten und bis an die Vertikale hernauziehen, wedurch das typische Rechteck der spateren Schrift entsteht, zeigt sieh erst in ihren Anfangen. Nun ergibt sieh aus einem der im folgenden veröffentlichten Blatter, daß alle. Eigentümhelikeiten der spateren Schrift in der ersten Halfte des siebenten Jahrhunderts bereits vollig ausgebildet waren. Wir werden die Entstehungszeit der Handschrift der das vorliegende Blatt angehört, deher nicht unter den Anfang des sechsten Jahrhunderts hinabrucken durfen

Trotz des gefalligen Außeren ist die Handsehrift mit wenig Sorgfalt gesehrieben. Fehler finden sich fast in jeder Zeile. Ich habe davon abge sohen, sie zu berichtigen, zumal es nicht sieher ist. ob sie einfach der Nach lassigkeit des Schreibers entspringen oder auf eine Verwilderung der Sprache im Munde der turkestanischen Mönehe zuruekzuführen sind. Der Text, so wie er auf dem Blatt steht, lautet.

### Verderseite

- 1 upārasa ksamatyseva sanghasya tasmātstusn(s)m eva(m) dhār(ā)m(s) || [sama]nm(ā)[harat]vs(ayusmām)
- adya sanghasya varsopagamanam mam-āpy adya uthannāmno bhilso varsopagamanam aham-s[ttha]
- s nnama bhiksu varsopagacchami purimām trin māsā Hippukanagaram gocaragrāmam upašrāya Kucima
- hārājňā Vasuyašasa dānapatīnu Dharmarāmavīhāre stakalayanam prati samska[ra]
- s etam durr-apı trır-apı || śrunotu bhadanta sangha ayam stthamnāma utsahatı san(gha)
- s (pr)āptakāle ksamate [a]]fā]ā ca sanghasya yat>sa tithamnāma bhikşu sanghasya pravarafka]
- nyeta esä j{ū}ā(pt); (śrunot)u bhadanta sangha ayam uthamnāma bhiksu utsaha[t];

#### Ruckseite

- 1 sya pravā[ra]va [m]-(\*)tihamnāma bhiksum pravaravaka sammanyat(e) [ya]sy-(ā)yu(ma)
- 2 male m elihannāmasya bh(s)Lsu sanghasya pravarapakam kşa maly eva sanghasya tas(m)ā
- s (t tu)snim=evam aham dhārayāmi || samanvāharatv ayusmān=adya san ahasva

s pravárana mam sapy sadya pravárana aham sithamnama bhiksur shada

Into Im s sangham prararayamı dretena srutena parısanlaya avaradatu mam sangha s anulamvum เมาสีส้มูล passan sāpattsm vaihādharmam vraislarısnāms eram

dulrial

Das Blatt entstammt einer Handschrift, die eine Sammlung von Formeln enthielt In der ersten Zeile schließen offenbar die Formeln für die Uposatha Feier Dann folgen in Zeile 1-5 die Formeln für das Varso paramana darauf die Pravarana Formeln In derselben Reihenfolge werden die drei Feiern auch im Vinaya des Pali Kanons behandelt Lbenso folgen in einem anderen Blatt (Nr II) in der gewöhnlichen spateren Schrift die Formeln fur Kapitelverhandlungen wahrend der Regenzeit auf die des Unogatha wenn sich auch im einzelnen Abweichungen im Text zeigen Leider hegt von diesem Blatt zur Zeit nur ein Stuckehen vom rechten Ende vor

| Vorderseite                 | Ruckseite                |
|-----------------------------|--------------------------|
| 1 /// (u)posathah kr        | 1 /// [sa] evam dvir-api |
| 2 /// Leah kriah sa         | 2 /// sapta ratrir=adhi  |
| s /// (sam)[gha]sya varşopa | s /// (a)dhstsethāms ba  |

1 /// faha]m sithamnama bhi 4 /// nam divirgan tra 6 /// (goca)ragramam upa s /// samphah ayam = e s /// [y] -evam drir api 6 /// (kara)niyena s

2 /// (sa)via rātrir adhiti 7 /// (sam)ghah eramna

Die hier in Z 3-6 der Vorderseite erhaltenen Worte gehören zweifellos derselben Varsopagamana Formel an die das erste Blatt bietet, doch war der Schluß der Formel hier augenscheinlich kurzer gefaßt. Das ba in Z 3 der Rucl seite ist sicherlich zu bahihsimam zu erganzen. Das beweist im Verein mit den in Z 2 erhaltenen Worten sapta ratrir adhi, daß sich an die Varsopagamana Formel luer noch die Formel schloß mit der der Monch um die Erlaubnis zu bitten pflegte die fur die Regenzeit vorge schriebene Residenzpflicht aus einem oder dem anderen Grunde auf sieben Tage zu unterbrechen

Historische Angaben enthalt nur die Varsopagainana Formel in der Fassung von Nr I Der Anfang laßt sich soweit er nicht erhalten ist, mit Sucherheit herstellen Der Bruder soll bedenken1) Heuto findet fur den Orden der Eintritt in den Ruhestand der Regenzeit statt Auch für mich den Mönch N N findet heute der Eintritt in den Ruhestand der Regenzeit statt Ich der Mönch N N trete m den Ruhestand der Regenzeit und zwar fur die fruheren\*) drei Monate indem ich die Stadt Hippuka als Ort

<sup>1)</sup> Lies samanrdharatu

<sup>2)</sup> For de Bele tung von purma verwesse ich auf Mal åragga 3 2 2

wo ich meinen Lebensunterhalt suche '), erwahle.' Die Konstruktion der folgenden Worte ist nicht ganz sicher. Das ya des zweiten Blattes laßt darauf schleßen, daß nochmals ein Gerundium auf ya gebraucht war. Die Instrumentale Kucimahäräjää usw. lassen ein Part. Perf. Pass. erwarten, das wohl nur in pratisanslara. . stecken könnte, wenn auch die erhaltenen Reste nicht recht dazu stimmen. Ich möchte daher vorlaufig ubersetzen: 'indem ich die eigene Höhle in dem Dharmärämavihära'), die von dem Mahäräja von Kuci Vasuyasas, dem Gabenherrn, wieder instandgesetzt ist, bevoline'. Es ist sehr wohl möglich, daß sich die Formel noch einmal in einer anderen Handschrift finden wird und die Übersetzung danach etwas berichtigt werden muß; fur die historischen Angaben, die die Stelle enthalt, wird das auf keinen Fall von Bedeutung sein Die Formel schließt in der gewöhnlichen Weise. 'So (soll man) zum zweiten und zum dritten Male (sprechen)'

Es 1st, soviel ich weiß, das erste Mal, daß in einer Sanskrit-Handschrift aus Turkestan der Name des Landes erscheint, der heuto Kužā lautet Die hier gebrauchte Form stimmt aufs beste zu der Schreibung des Namens bei Huen-tsang 承支 K'u-t, in alter Aussprache K'ut & (Karlgren K'yust-t'sig)<sup>3</sup>) Die Namensform Kucs war offenbar auch Varāhamihira bekannt, der Brh Sanhi 14, 30 unter den Volkern des Nordostens die Kucikas erwalnit<sup>4</sup>) Die Angabe des sanskrit-chnesischen Worterbuches Fan-yu tsaming, daß der Name des Landes im Sanskrit (1 支 Kucina gelautet habe<sup>4</sup>), bestatigt sich nicht, und es ist in der Tat schwer einzuschen, wie man zu dieser Form gelangt sein sollte Da die alte Aussprache der chlensischen Zeichen Kuci-nang war, so darf vielleicht die Vermutung geaußert werden, daß dannt der Gen Plur von Kuci, Kucinām '(das Land) der Kucis' wiedergegeben werden sollte Unklar bleibt es auch, woher die moderne Namensform Kuca, ehm Ki fl. K'u-t'o, stammt Sie muß geden-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl Rājagaham gocaragāmam katvā, Childers, P D unter gocara, auch ekam indavārunikarukkham gocaragāmam katvā, Jāt IV, 8, 9

<sup>2)</sup> Sicherlich ist im Text Dharmaramavihare zu lesen

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fur andere chmesische Schreibungen verwese ich auf den fur die Geschichte Kueis wichtigen Außatz von Sylvam Lévi, Le Tokharien B', langue de Koutcha, JA XI, 2, S 311ff (im folgenden mit L oder Lévi zitiert), und Watters, On Yuan Chwang's Travels in India I, S 58 Alle Angaben über die alte Aussprache der chinesischen Namen berühen auf den Mittelungen Prof F W K Millers, dem ich dafür zu größtem Danke verpflichtet bin

y L S 344 Daß die Kueckas die Bewohner des turkestanischen Kuer sind, ist kaum zu bezwiefeln, zumal, wo Lévi bemerkt, daneben die Cinas und die Khasis erwähnt werden Sir George Grierson, Lang Surv of India, Vol IX, p 6, will allerdings die Cinas auf die Shins von Cligit beziehen, was mir weing währischenhlich diinkt. In den Khasia sieht er das oft erwähnte Volk im außersten Nordwesten Indiens Sollte aber nicht Khasa her und an anderen Stellen vielmehr auf die Bewohner Kashgars geben?

<sup>5)</sup> L S. 344; Watters a a O S 58

falls bereits im Ausgang des 16 Jahrhunderts gebrauchhelt gewesen sein, da Benediet Goës die Hauptstadt des Landes Cueia nennt<sup>1</sup>)

Der Stadtname Hippuka, dessen Lesung völlig sieher ist, ist bisher un bekannt Er ist auffallig genug da die einheimische Sprache bekanntlich ein h meht kennt Der Dharmärämavihära, der sich in der Nahe von Hippuka befunden haben mud, könnta allenfalls mit 黃 村 Ta mu, in alter Aussprache Dat mu oder Darmu (Karlgren Dat muo), identifiziert werden das sich in einer in das 4 Jährhundert zurückgehenden Aufzahlung von Klösterin in Kuei findet (L. S. 338)

Ein Konigsname Vasuyasas sehemt in den von Lévi zusammengestellten chineaischen Berichten nicht vorzukommen Wenn meine Schatzung
des Alters der Handschrift nichtig ist so muß Vasuyasas vor dem Anfang
des 6 Jahrhunderts gelebt haben Nach den Chinesen führte die in Kuci
regierende Dynastio seit dem Jahr 91 in Chr bis zum Ende des 8 Jahrhunderts den Familiennamen 省 Po Weiß in den chineaischen Quellen
erscheint daher dieses Po fast immer als erster Bestandteil der Königs
namen Um so seltsamer ist es daß von den vier Königsnamen, dia bis
jatzt in Texten in Sanskrit oder in der einheimischen Sprache zutage getraten sind keiner mit einem Worf für Weiß zusammennessetzt be-

Eina besondere Klasse bilden die Formulare für Ankundigungen von Schenkungen dia Laien an den Orden gemacht haben Ein leidlich er haltenes Blatt (Nr HL) mit der gewöhnlichen spateren Schrift, 6 8 cm hoch, 21 2 cm lang mit der Blattzabl 46 gestattet mancherlei Erganzungen in schlechter erhaltenen Stucken und mag daher hier seine Stella finden, obwohl es seblet keine bistorischen Angeben enthalt.

#### Vorderseite

- il ladartham=avasambodhayamı yad=ayam subharucırodäradıptoryitavı\$ata
  tıma
- 2 lavspulāyatanamahaprodānadatā dānapatsr smam-āryasamgham pravarā ma[ts]
- s nayarınayanıyamasampanno nekagunaganäraso rararımala(h):
- ra(tatrā)pyasampanno vāsaradibhir amaravarair abhyarcilo bhagavac chrā(vakānam)
- s sam[gham\*a]nena sucinā praniftjena prabhūten\*annapanena pralimāna yati (tad\*asmā)
- e d r(ru)cvrat p(r)adānād r[ya](t su)ca(r)i(tam ta)d bhavat(v) etesām dā-[napa]ti[n]ām (v)[ii]istavafrya](lokasy ā)

## Ruekaerte

1 va(p)la[y](e) sabra[h]m{en][d]r(o)[p](e)ndra yama[var]u[na]
dhan(ci)va(rā)d(ijagato) [b](o)[dh](i)[l]ra[yavapta)

<sup>1)</sup> Yule Cathay 8 573

- 2 ye ye [c]=(ā)smāt=kulād+abhyat(1)[t](ā)s=tesāmm apy abhrptsttān(ā)m=arth(ā)nām prast[ddha](ye)
- s [pa](ñcaga)tyupapannānām satvānām caturnāmm ahāraparijiātāyai bha (iatu)
- yac-ca k(1)mcid di(ya)te tat-earrebhyah eamam diyatām iti || mātsaryasy-ai
- s tā dhanam=aparamıtapretaduhkhādıvayram śraddhāsasyām[b]uvrstır bhavasukha \( \)
- [la]dam mol.şasambhārabhutam dārıdryavyadhıtatdyas trdaśapurapatham durgatīpa ∪ —

Der Text dieses Blattes, mit Ausnahme des Schlußverses über das Geld, kehrt in einem anderen Blatt (Nr IV) wieder, von dem etwas mehr als die rechte Halfte und außerdem ein kleines Bruchstuck erhalten ist Die Höhe des Blattes betragt 6,1 cm die Lange ursprunglich etwa 42 cm Die Schrift zeigt den spriteren Typus

### Vorderseite

1

mahādānapatı Kucıśtara kucımaharazıı(u) [s]p(e)na s(ar) dha(m) Kuc|s]

(sa)nghah sangāi\*sangham vinirmuktam dāntam śantam zit[e]ndr(i) yamm— ksetram pādacar — y svarga——

- s U U (1) - U - U U yeh santarpayası nırdosaı mā nersyāmohavaryıtam 2 äyurvarnayasobhogabalaı - -
- uam punyābh: vanda eva ca sukhasy=opacayo ya tvā r [š]
- 5 O (4) [a]pr Lāla O O y dharmakrıyā c eyam bhatec-śreihopapatlaye 5 sərresānm apı devanam nagānām ya 6 O O (6) latkā pañcagatısthanām sar tesām prāntnām apr puyayat tarlatu sadā

### Ruckseite

- 1 ---- -- ca 7 yat\*kı --- ---- -- cah zavıraya yathā deyam navalanā[m]n ca tat samam∗ıtı -- 8 || || tada(rtha)
- 2 (m avasambodhayami ya)d-ayam subharu(cırodaradvptoryıtavısadavımala vip)uläyalanamahāpradanadatā danapatır imam aryasangham prava ramatınayavınaya 1)
- s (nyamasampanno-nekagu)naga[n](üväso varavimalahira)vaträpyasam panno väsavadibhir-amaravarair-abhyarvito mbhagavacchrävakasam oham-ane[k]e

<sup>1)</sup> naya ist später in ganz kleiner Schrift unter der Zeile eingefügt

- . (na sucina pranitena prabhūten annapanena prati)[m](a)nayata1) tads asmād ructra pradānād sval sacarīdam tad sbhavati setesām dāna patīnām m(hstasra)
- 1 (rgalokasy zāvā playe sabrahmendropendra) (yamavarunadhaneśva)rād: jagato bodhitrayava playe-ye e-asmūt slfu jlad sabhyatilas stesa(m sa)pfuls abhipeiftanamial
- (pañcagalyupapannānām salvanām calurnām: e (rthanam prasiddhaye) ähärapa)rijhalayair bharatu yac-ca kincid-diyala [ta](t-sarve)bhvah samam dıya[tā](m=ili)

Der Prosatext, der die Ruckseite des Blattes fullt, laßt sich übersetzen wie folgt 'Daher tue ich kund und zu wissen daß dieser Gabenherr, der Spender schöner, herrlicher hochherziger, glanzender, machtiger, lauterer. reiner, umfangreicher, ausgedehnter2) großer Gaben der mit vorzuglieher Einsicht Lebensklugheit Bescheidenheit und Zuruckhaltung begabt ist. der eine Statte zahlreicher Tugenden ist, der mit trefflicher lauterer Scham und Scheu\*) begabt ist dem Indra und die ubrigen höchsten Götter hul digen \* diesen Orden der Edlen den Orden der Hörer des Erhabenen mit manniofachen\*) reinen schmackhaften reichliehen Speisen und Getranken ehrt!) Das Verdienst nun das aus dieser berrhehen Spende herruhrt. moge diesen Gabenherren zur Erlangung der vorzuglichen Himmelswelt gereichen einschließlich der Welt Brahmans Indras, Upendras,

Vamas Varunas Dhanesyaras und anderer Götter\*) zur Erlangung der dreifachen Erleuchtung. Und auch denen die aus diesem Geschlecht dahin gegangen ) sind moge es zur Erlangung der gewunschten Ziele gereichen Den Wesen die in den funf Daseinsformen befangen sind, moge es zur mehtigen Erkenntnis in betreff der vier Nahrungsstoffe gereichen!) Und was immer gegeben wird1) das soll gleichmaßig allen gegeben werden'

Die vorliergehenden scht Slokas sind zu luckenhaft überliefert, als daß sie eine Übersetzung gestatteten. Das Erhaltene laßt aber deutlich

<sup>1)</sup> na 1st spater unter der Zeile eingefügt

<sup>1)</sup> Obwohl auf beiden Biattern dyalana steht 11 doch offenbar dyala zu lesen

<sup>3)</sup> hiravatrapya entspricht Pali I irottappa

<sup>1)</sup> anchena scheint hier für das anena des ersten Blattes eingetreten zu sein 1) Lies pratimanayati

Das sabrahma beginnende kompositum soll offenbar trisistasvargalokas ja nåher erklaren obwol l es h nter ardplaye steht 7) Lies abhyatitās

<sup>1)</sup> Lies parijuatayan bhavatu. Ich bin nicht sicher daß ich die Stelle richtig verstehe Das Wort på cagatyupapannanam beruht auf Konsektur ist aber so gut wie s cher Das cuturedm bezieht sich offenber auf die vier ahdras De zum Teil nur auf dem ersten Blatt erhaltene Lesung cuturnamm aharaparıjhatayaı ist sinnlos. Ich vermute daß calurnam aharaparı; salayat zu I-sen ist und dies für calurnam gharat am (oder eaturandra )parimatavai steht

<sup>1)</sup> Lies divate

erkennen, daß den Versen im wesentlichen dieselben Gedanken zugrunde liegen wie dem folgenden Prosestuek Den wichtigsten Teil des Textes bildet die den Versen vorangehende Prosa Allerdings ist gerade an dieser Stelle das Blatt so beschadigt, daß sich der Zusammenhang des Textes nicht mehr erkennen laßt. Wir können nur feststellen, daß hier ein König von Kucı, der die Titel 'der große Gabenherr, der Herr von Kucı, der Mahāraja von Kuci' erhalt, und nochmals der Name des Landes erwahnt war Wir können aber, wie ich glaube, auch den Namen ienes Königs er mitteln Dieser Name muß zwischen Kucimahārani und s dh gestanden haben s dh ist, wie aus einem im folgenden veröffentlichten Bruchstuck hervorgeht, zu särdham zu erganzen. Davor steht sp. na. das s ist zwar an der linken Seite etwas beseliadigt, aber völlig sicher Da särdham einen vorausgehenden Instrumental verlangt, so ist sp na zu spena1) herzu stellen, dieser Instrumental stimmt durchaus zu dem vorbergehenden Kucımaharāni(ā) Der Name des Königs muß also auf spa ausgelautet haben Nun hat Levi, S 319ff , in außerst seharfsinniger und völlig überzeugender Beweisfuhrung dargetan, daß der Vater des zur Zeit der An wesenheit von Huen tsang in Kuci regierenden Königs den Namen Sutarnapuspa trug Das ist weiter durch ein Holztafelchen in einheimischer Sprache bestatigt worden das nach den Regierungsjahren eines Konigs Swarnabüspe datiert ist (L S 320) Levi hat ferner gezeigt daß ein Sohn dieses Suvarnapuspa Haripuspa hieß Wir haben also unter den Namen von Angehörigen der Dynastie von Kuci zwei Namen auf puspa, und das legt die Vermutung nahe daß auch in unserer Stelle spena zu puspena herzustellen ist Ein Blick auf die Handschrift macht das zur Gewißheit. der Rest des untergeschriebenen u ist noch deutlich zu erkennen. Es fragt sich ietzt weiter ob puspena zu Suvarnapuspena oder zu Haripuspena zu erganzen ist Gegen das letztere spricht der Abstand zwischen Kuci mahārājā(ā) und puspena der nur durch drei nicht durch zwei alsaras ausgefullt werden kann So gelangen wir zu der Lesung Suvarnapuspena Tatsachlich ist nun genau an der Stelle, wo wir es erwarten sollten das außerste Ende des untergeschricbenen z von zu noch sichtbar. Ich glaube demnach die Lesung Suvarnapuspena, so wenig im Grunde von dem Wort erhalten ist als gesichert bezeichnen zu können

Die Nennung des Königs hat in einem Formular wie dem vorhiegenden nienen Sinn, wenn es der zur Zeit der Niederschrift regierende König war Suvarnapuspas Regierungszeit fallt in den Anfang des 7 Jahrhunderts Aus dieser Zeit miß also anch die Handschrift stammen der imser Blatt angehört und da sie den spateren Schrifttypus zeigt so können wir jetzt, wie sehon oben bemerkt, behaupten daß dieser Typus bereits zu Anfang des 7 Jahrhunderts in den Sanskrit Handschriften verwendet wurde

<sup>1)</sup> Der Gebrauch des dentalen na anstatt des zerebralen na 1st in den Texten dieser Art ganz gewohnlich

Das Ergebnis der Untersuchung ist somit für palaographische Fragen von nicht zu unterschatzender Bedeutung

Einer Sammlang von Formeln muß auch die Handschrift angehört haben aus der das folgende 6 cm hohe Blatt mit der Blattzahl 18 stammt (Ar V) Leider ist von ihm nur ein kleines, bis zum Schunrloch reichendes Stuck vom Imken Ende erhalten Auf welche samghakarmans sich die beiden ersten der hier gegebenen Formeln beziehen bleibt unklar Die dritte scheint wiedertum die Ankundigung einer Schenkung zum Inhalt zu haben, wenn sich auch der Text im einzelnen weit von dem oben veröffentlichten entfernt Das einzige Wort, das bier für uns in Betracht kommt, ist einzaharäjä in Zeila 4 der Ruckseite das sieherlich zu Kueima haraja zu erganzen ist und so noch einmal bestatigt, daß Kuei und nur dies der Sanskritname des Landes ist Der Text der in schöner Schrift vom spateren Typus, aber keinerseigs felleftrier gesehrieben ist, lautet

```
Vorderseite
```

```
1 m=stthamnama bhskeuh dharmskesu ///
2 sammics evam dvir=aps trs ///
```

s rmilesu sanghalarma ///

a cam dere apa trir apa || kr ///

s samvaranarcca tesam ///

# Ruckseite

```
ı || tadartham avabodhayamı ///
ı sauratyanayavınayadı ///
```

s yam mayamarıcıyala ///

s cimaharaja sardham ga /// s vanabhutam suranam sarafny/ ///

s cintyam varam lokadaridryoduh[kh] ///

Weiter fuhrt uns das nachste Blutt von dem ein Bruchstuck vom inken Ende vorliegt (Ar VI) Der Inke Rand ist teilveise abgerissen, so daß auch die Blattzahl verschwunden ist. Die Höhe des Blattes betragt 73 cm und da das Schnurloch etwa 9 cm vom Rand entfernt liegt, so muß die Länge des Blattes sehr betrachtlich gewesen sein. Um das Schnurloch herum ist besonders auf der Vorderseite, ein ungewöhnlich großer Raum freigelassen. Die Schmitt zeigt den eyskeren Typke, set aber ungelein unt nurzelmaßig. Die Sprache ist Monchs Sanskrit schlummster Art. Der Text laute

### Vorderseite

ı tadartham-araşam(bodha)[yjamı yad-ayam mahütmü [s] /// ı sya Kucımahöru;[ü]o Suvarnadetena sräddha p[r]osädatüm [p]r /// ı [l]ınü sürdham travah ö ü aı ///

[r] na Kauceyanarendra ///

s [L]urabalasamanvagatah mahāl setra ///

### Ruckeette

- (u)panimandrāpayati tad asman madhu[r] ///
- n sasanah bhaktımatanam dıranlasa ///
  - nām astāvīmšateš ca gandha[rv] ///
- ı tha sarvesam Kucıvısayaparıpalakanam de ///
- s nām bhilsusam[ghas](y)a [ca] prithanupannanām deva[tā] ///

Die Formel bezieht sich offenbar auf die Ankundigung einer Einladung an den Orden, darauf weist insbesondere das Wort upanimandrapayati, das naturlich schlechte Schreibung für upanimantrapayati ist Im Anschluß an die eigentliche Ankundigung werden wahrscheinlich ahnlich wie in Nr III und IV Wunsche in betreff des Verdienstes, das durch die Ein ladung erwachsen ist, ausgesprochen1) Doch ist hier im folgenden nur von Göttern (disaulas) die Rede, die der Lehre des Meisters erreben sind2). von den 28 Gandharvas3), von allen Gottheiten, die das Reich von Kuci (Kucivisaya) echutzen, von den Gottheiten die (dienend und beschutzend) hinter dem Mönchsorden hergehen. Ob der Einladende naber bezeichnet war, laßt eich nicht sagen Lobende Beiwörter wie (purusa) karabalasamanvagatah, 'mit Energie und Kraft versehen' werden ihm beigelegt, und zu diesen Beiwörtern wird auch das mit Kaucevanarendra 'der König' oder 'die Könige von Kuci' beginnende Kompositum gehört haben Im Eingang scheint gesagt zu sein, daß der Betreffende die Einladung zusammen mit dem König hat ergelien lassen4) Etwas Ahnliches muß auch im An fang von Nr IV gestanden baben, und die Vermutung drangt sich auf, daß es ublich war, wenigstens formell den König an der Schenkung zu be teiligen im ihm einen Anteil an dem Verdienst zu sichern. Allein wie man sich den Zusammenhang auch konstruieren mag eine Tatsache ist jeden falls, daß luer der Maharaja von Kucı Suvarnadova genannt ist. Den Namen dieses Königs hat Lévi, S 316ff in funf Holztafelchen in der einheimischen Sprache von Kuci nachgewiesen Viermal erscheint der Name hier im Datum, an das sich die Worte schließen or sacakare alsa Tattestation sur bois a été déclarée' wie Lévi übersetzt. Die vier Stellen lauten nach Lévi

1 (vollstandig) ika se krunisa uarsanne mem ne i ka ok ne swarnate pa kon ne or saca lare älsa

<sup>1)</sup> Mit dem Anfang tad asmån madhur vergleiche man tad asmåd rucirapra danad yat sucaritam usw in Nr III und IV

<sup>1)</sup> Es wird wohl (sarva)); (a) klsanabhaktımatānām (für bhaktımatām) zu iesen sein

<sup>1)</sup> Diese werden uns spater in ähnlichem Zusammenhang noch wieder begegnen 4) tind sårdham wird zu mahåddanapatina (für patina) sårdham zu ergänzen sein

Um die davor stehenden Nommative fråddha prasidardm in die Konstruktion ein fügen zu können mußte man annehmen, daß dahmter eine Phrase wie z B it Adi gunardeslabskilankriena weggefallen ist

```
2 (Fragment)

sigm se ksumntsa pinkee mem ne s
orocce pi länte suvarnate pi ksam (ti)

s (Fragment)

[sligm se ksuntsa trocen mem ne i
lante suvarnate pi ksu ne oršacil

4 (Fragment)

pi lante suvarna

pe filsa.
```

Nur einmal erscheint in einem Bruchstuck der Name in anderem Zusammen hang

5 (Fragment) traty ne oroce pi lante swarnate pinka

Mit diesem Swarnato hat Levi den Königanamen identifiziert, der in chinesischen Berichten als 北大代表 Sn fa te erscheint Levi hat ferner gezeigt daß Su fa te der Sohn des Suvarnapuspa war, und berechnet, daß er zwischen 618 und 627 zur Regierung gekommen und im Jahr 646 gestorben ist

Da die Schrift unseres Blattes dieselbe ist wie die von Blatt Nr IV, das aus der Zeit des Suvarnapuspa stammi, so ist an der Identitat des hier genannten Suvarnadeva mit Swarnate Su fa te nicht zu zweifeln Auffallen aber muß die Form die der Sanskritname in der einheimischen Sprache angenommen zu haben scheint. Die Vertretung des d durch t ist allerdings ganz der Regel entsprechend aber ein im Stammauslaut von Lehnwörtern stehendes en fallt sonst nicht ab, sondern erscheint als p, so in Luc sintap sindhap = saindhara 'Steinsalz' (JA X, 18, 124, 139) und ebenso nach Dr Sieglings freundlicher Mitteilung in Toch asrap = āsrava, gaurap = gaurara Sanup = Samura usw Danach mußten wir als einheimische Namensform Swarnalen erwarten, und mir scheint, daß diese in der Tat in dem Datum vorliegt Fur Loum (Loun, Lou vor ne) hat Levi die Bedeutung Regierungsjahr wahrscheinlich gemacht, nachdem Konow JRAS 1914 S 352f gezeigt hat, daß Lsum den in Dokumenten aus Ahotan vorkommenden Lana entspricht und offenbar daher entlehnt ist kann Levis Bedeutungsunsatz als sielier gelten ne ist Postposition mit der Bedeutung in' Isu ne heißt also 'in dem Regierungsjahr' Wenn davor der Name des Königs, gewöhnlich mit Hinzufugung seines Titels steht, so sollten wir erwarten, daß Titel und Name im Genitiv stehen Nun laßt sich orocceps auch olme weiteres als 'des großen' fassen Ganz analoge Bildungen finden sich, worauf mich Dr Siegling hingewiesen hat, MSL XVIII, S 386 starcelaunassept kamillelse 'des viertagigen Fiebers', ebd S 411 pittassepi kwamrmatse der Anschwellung der Galle', wortlich 'der galligen Anschwellung', Stein, Serindia Bd IV, Tafel CLII, Blatt Ch 00316b alyelep 'des anderen' In den Van Rem Vol I von Levi heraus gegebenen Blattern finde ich zwei weitere Beispiele menkukampikvalam ners onolmettse wasampat 'die Upasampad einer weniger als 20 Jahre alten Person' (S 358), pratimoleusepp autartise alsalne ne 'in der Rezitation des 1 /// varsopagamanam mam=ā[p]y=adya Bu[d]dha ///
2 /// m 1[s]har[e] varşam=upagachamı purimäm trim mäsäm<sup>1</sup>}
Imara[ka][m] [g][o][ca]ra[g]r[ama]///

s /// rarnaderena — Sanmirena ea danapalinā srakalaya[na](m) ///

i /// reaps trireaps vācyam ||

Der Text laßt sich leicht nach der in Ar I erhaltenen Formel erganzen Die Formel ist hier aber für den persönlichen Gebrauch zurecht gemacht Statt des ublichen itthannamnah ist in Zeile I der Name des Monches der mit Buddha beginnt eingesetzt Was den Namen des Vihara betrifft in dem der Mönch die Regenzeit zu verbringen gedenkt so laßt sich nur sagen daß er an vorletzter Stelle ein m aufwies das über dem m stehende Zeichen ist ganz unsicher Als gocaragrama2) wird Imaraka genannt. Der letzte Buchstabe ist in seinem oberen Teil beschadigt aber es ist sicherlich ka nicht k: da von einem übergeschnebenen : Spuren sichthar sein mußten Da die Formel hier wie schon bemerkt für eine bestimmte Persönlichkeit zurecht gemacht ist so ist es sehr wahrscheinlich daß diese Person ein Insasse des Vihara von Sorčuq war wo das Blatt gefunden ist Daraus erzibt sich weiter daß wir den Ort Imaraka wahrscheinlich in der Nahe des heutigen Sorcuq suchen mussen Instandgesetzt war die Höhle von dem danapati Sanmus und einem Zweiten dessen Name auf gurnadera ausging Da in Ar I der König selbst als Einrichter der Höhle genannt wird so ist es wohl nicht zu kuhn zu vermuten daß auch hier die an erster Stelle genannte Persönlichkeit der König und zwar Suvarnadeva war, und ich will nur noch bemerken daß die Lucke zwischen gocaragrama und carnaderena die sich auf Grund der Verse auf der Vorderseite berechnen laßt genau durch die Silben menpaéraya Kucimaharājna Su ausgefullt sein wurde

In mancher Hinsicht ahnlichen Inhalts wie die im Vorhergehenden behandelten Blatter aber doch von etwas anderem Charakter sind die folgenden Bruchstucke (Ar VIII) E. hegest zunachst funf Blatter vor 4 3 cm hoch 11 2 cm lang die einer und derselben Handschrift angehören Alle funf tragen auf der Rucksette Blattzahlen Deuthich lesbar sind die Zahlen 50 '4 und 58 auch die Zahl 55 auf dem verten Blatt kann als sicher gelten wenn auch das Zeichen fur den Zehner fast zerstört ist Auf dem funften Blatt ist der Zehner vollig versehwunden der Einer in seinem oberen Teil beschädigt ist wahrscheinlich 7 allenfalls aber 9 so daß das Blatt nur mit Wahrscheinlichkeit als 57 beziechnet werden kann. Mur Blatt 56 ist vollstandig erhalken 12 Blatt 53 im 68 tücke aus dem oberen und dem unteren Rande herausgenissen. In Blatt 55 fehlt ein Streifen in der Mitte doch häßt sich der Text zum Teil erganzen. Von Blatt 51 und 58 ist nur die linke Seite erhalten. Die Schrift zeigt den späteren Typus und

<sup>1)</sup> Dose dres Worte and spater unter der Zeile nach getragen

<sup>1)</sup> Das Wort 1st arg verst unmelt de Lesung aber vollkommen s cher

macht einen ziemlich plumpen Eindruck. Zum Teil rührt das daher, daß Buchstaben, die fast verlöscht waren spater nachgezogen sind Das ist insbesondere auf der Ruckseite von Blatt 57 gesehehen. Es scheint auch. daß der Schreiber sich nicht einer Rohrfeder, sondern eines Pinsels bedient hat

```
1 addhuesato ārvāsanaha kucišvarasva Kucimah(ā)
   2 rājā Artenasusārthana ddhesāmttu tathā caturnam ma
   s harānio Dhrtirāstra Virudhaka Virupaksa Vai
   sravanasu ärthäva tesämtta tatkä Vuankrasua 1.1sava
   s paripālakasy ārthāya tesāmttu Kapilasya mahā
   ı yaksasy arthaya ddhesamttu Manibhadrasya Purnafbhaffd ira
   2 su=ārthāva tesāmttu Janarsabhasva mahāval sasu=ārthā
   s ya lesämitu sariesäm simaparipälakanam¹) deva
   ı tanam arthaya tesamitu sarresam sangharamaparı
   s nalakanam devatānam arthāna ddhesāmitu stu-eva
   ı ntahpufraffvargasya) krten säddhyesathah tatha Bharukara
   2 9a°) Sakarā IIII cyukarāsasya Garramperkagaušura[s]n e
   s vamādinām3) sarviesām gaušuramahātmanām sarvies(ā)m4) rājo-
   a pasthāyakānam sarviesām
                                      skänäm sarveesäm
   ь Кисиляауазатпи
                                  na dāna/pat/s
R 1 na(m) sucarilacarinā(m)3) yesām 1
                                                   naribhūm t
   2 mulopakarana te
                                 rma amriona
                           yā sānam nirinedā
   2 aah suud samriapada
   s na tirāgana nirodhana nirivānāna sam
   s vartiamiu nivasna ca bhil sunisamnhasna vrididh
   1 pramukhābh[āt][ā]t+samahana
                                     [p]r(u)pl[u]nām ku(ša)
   s Il Janam dharmanām prāptsh syā
                                           balaraslara
```

s nakarına kanpırayanmakatya) (situ—tathā Mas R 1 treyapramukhanam mahasaftvanam bo)dhisatvanafm) kr

samakasu: opa

tad = unasthā

s tensäddhyesatha yadsanena (addhyesa)nena kuppramsa 2 nuttarā sammuaksambo(dhim) buddhuantu-ta

( [tha Brahmanasya Saham(pateh Sa)kkrasya ca1) deve s ndrasna caturnāmā sca malh lāfrāsānā im sastāu mšalt li

a dugian adstus) ve ce

4 sthänakarmäns sampradyuktä

50 V

<sup>1)</sup> La 1 t unter der Zeile eingefigt

<sup>2)</sup> Über 10 1st spater röji å geschin ben

<sup>1)</sup> Uber en 1st spiter stye geschrieben. Das nit hat eine ung wol nliche korm

<sup>4)</sup> so oder at 1st uber der Zule nachgetragen 1) tacars ist unter d r Zeil nachgetragen

<sup>1)</sup> Vor stu est uber d'e Zeil spater noch ein 34 eingeligt

<sup>1)</sup> on hat one absord thehe Form Vall scht stand urst runglich ein an leree Buchstab da

können also den verlorenen Aufang des Textes von Nr VIII 54 nach dem Bruchstuck Nr IX erganzen

Der Schlussel zum Verstandnis des Textes liegt in dem Wort adhaesatha, das in den Schreibungen addhyesatha (55 R. 2), addhyesathāh (54 V. 1). ddhesathāh1) (57 V 5, R 4) vorhegt Ich glaube nicht, daß man darin eine 2 Plur Pras sehen darf, alhyesatha ist offenbar imperativisch gebraucht und falsche Sanskritisierung eines volkssprachlichen anhesatha 'bittet!' Auf einen Imperativ weist auch das in 50 V 2, R 1, 5 auftretende ddhesāmitu, fur das 50 V 4, 5, R 2, 3, 4 sogar tesāmitu erschemt. Beides schemen Verderbnisse von adhyesantu zu sein, doch könnte man auch an adhyesatu denken und arvasamahah als Subjekt erganzen. In 50 V 1 scheint addhuesato ārvāsangha fur adhuesatv ārvāsanghah zu stehen und den Schluß des Satzes zu hilden 'die Gemeinde der Edlen soll bitten' Ob dieselbe Konstruktion etwa auch in 58 R 4 anzunehmen ist, wo die Handschrift addhuesantı arvasamaha\*) bietet, bleibt zweifelhaft, da der Zu sammenhang des Textes nicht erkennbar ist3) Nach Dharmasamoraha XIV ist die adhyesanā die funfte der eieben anuttara pūjās, im Bodhicaryāvatara 3. 4 wird sie erklart als die Bitte an die Buddhas die Leuchte der Lehre fur die leidende Menschheit anzuzunden

sarvāsu diksu sambuddhān prārthayāmi krtūñjalih | dharmapradipam kuriantu mohad duhkhaprapātinām4) ||

Hier ist indessen das adhyesana offenbar im allgemeineren Sinne zu verstehen Wiederholt wird gesagt daß die Bitte 'wegen' oder zugunsten' (kriena arthäya) gewisser Personen erfolgen soll und es werden verschiedene Ziele angegeben So soll die Bitte für den Harem des Königs erfolgen, für den König selbst, verschiedene andere Fursten könighehe Beamte und Gabenherren, damit ihre guten Werke sie zu dem Unsterblichen führen, für andere zur Erlangung des Nirvana, für den Nonnenorden zur Erlangung der kustala dharmas für diejenigen die mit Dienstleistungen für den Orden beschaftigt sind, auf daß diese ihre Dienstleistung ihnen zur baldigen Vernuchtung der Wiedergeburten gereiche, für Maitreya und die übrigen Mahäsattvas Bodhisattvas, daß sie um dieser Bitte willen bald die hochste

<sup>1)</sup> Allenfalls kann man das Zeichen für den Visarga als Interpunktionszeichen betrachten und addisgeatha, däbegatha lesen doch kommt sonst der Doppelpunkt in der Handschrift als Interpunktion meht vor

<sup>\*)</sup> Vielleicht darf man aus der zweimaligen Schreibung äryasamgha schließen, daß der Text meht für Mönche, sondern für Nonnen bestimmt war

<sup>3)</sup> In 57 R 4 muß yatanenaddheşat wohl zu yad anenadhyeşanena verbessert werden

<sup>4)</sup> De la Vallée Poussun, Bouddhisme, Étudos et matériaux, S 107f., und O Franko, Eine chinesische Tempel Insichrift aus Idikutžahri S 60f. haben gezeigt, daß die adhyaparia des Bodhie der sechsten Andachtsubung des Si fang kung ku, der Bitte, das Rad der Lehre rollen zu lassen, und dem k son ts ing der Ermalinung und Bitte, gewisser buddhistscher Worterbucher entsprecht.

vollkommene Erleuchtung erlangen Einen breiten Raum nehmen die Bitten für die Götter ein Gennnt werden Brahman Sahampati, der Götterkong Sakra, die vier Mahārajas Dhrtarīstra, Virūdhaka, Virūpāksa und Vaisravana, der Schutzer des Reiches Vyāghra, der große Yaksa Kapila, Manibhadra und Pürnabhadra, der große Yaksa Jaursasha, die Sc Gandharvas die Kumbhandas, dien Nagas die die Gernzen schutzenden Göttheiten die Stadtgottheiten, die den Saugharāma, schutzenden Göttheiten usw 1) Es sind also Furbitten mannigfachster Art, zu denen hier in ermudenden Wiederholungen aufgefordert wird. Bei der Luckenhaftig keit des Textes und der alles Maß übersteigenden Fehlerhaftigkeit der Sprache wie der Schriebung bleibt im einzelnen mannehes unklar. Es ver lohnt sich indessen kaum, naher darauf einzugehen, Wert haben für ums im Grunde nur die historischen und geographischen Namen, die her erscheinen

Siebenmal kommt der Laudesname Kuci vor Zweimal wird von dem Kucirieche (Lucirisaya 54 V 5, Nr IX, Z 3) gesprochen In 50 V I, Nr IX, Z 4 wird der Kucirieche (Lucirisaya Kucidara Kucimahārīja erwalnit Derselbe Aus druch ist uns schon in Nr IV begegnet, es war offenbar der offizielle Titel des Konigs In Nr VIII wird uns auch der Name genannt In 50 V 1f inndet sich Kuciśvarażya Kucimahārīja Artepasyārthāya, in 58 R 4 (Kucimahārājāa Artepasyārthāya, Artepasyārthāya, at 58 R 4 (Kucimahārājāa Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthāya, at 68 R 4 (Kucimahārājāa) Artepasyārthā

In 54 V 1 wird ein könig von Bharuka (Bharukarāja)\*) genannt Selbstverstandlich muß Bharuka in Ostturkestan gesucht werden und mahrschemüch sogar in der Nahe von kuci. Da der König als rajan be zeichnet wird, wahrend der Kuchkönig stets den Tittel mahārāja erhalt, so war er vermutlich ein klemerer Furst und stand vielleicht in einem Abhangigkeitsverhaltins zu dem Kucikönig. Ich glaube, daß wir unter Berucksichtigung dieser Verhaltinsse die Lage von Bharuka mit Selerheit

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Auch in der Liste der Schutzgötter von huer im Candrugarbhasütza erschienen zwei große Inksau und ein kumbhända ein bestimmter Nagurnja im König reich von Kuei wird in einem anderen Text des Mahksamupäta erwähnt (Lévi, S 343f) genauere Überemstumming in den Namen zeitz sein aber mehr.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bharulordja, das sich grännahisch nicht konstruieren läßt, ist spater zu Bharulordjaß (für jich) verbosert worden. Allerdings ist auch diese Form noch nicht nichtig aber aus zu bedenken daß in dem Sanskrit der Mönche sogar mahärdja als n Stamm ficktiert wird.

bestimmen können. Hüen tsang berichtet uns, daß ihn eine Reise von mehr als 600 Li in westheher Richtung von Kuci durch eine kleine Sandwuste nach einem Reiche Bh Mit Im Polu la brachte Eine chinesische Note zum Text bemerkt, daß alte Namen fur Po lu ka Ki mo oder Ku mo seien Man hat angenommen, daß die letzteren Namen nur eine Wiedergabe des in zentralasiatischen Ortsnamen so haufigen turkischen Wortes fur 'Sand' gum seien, und hat dementspreehend in Poluka ein Sanskritwort Bālukā wiederfinden wollen1) Ich will auf die Frage der Identifi zierung von Po lu ka mit Ku mo und weiter mit dem heutigen Aksu oder emem Ort im Distrikt von Aksu nicht weiter eingehen. Die Zuruekfuhrung des chinesischen Namens auf Baluka ist aber sicherlich falsch, ganz abgesehen davon, daß das Wort fur 'Sand , wie gerade aus 58 R 2 hervorgeht, auch in der zentralasiatischen Aussprache des Sanskrit räluka, nicht baluka lautete Die alte Aussprache der drei chinesischen Zeichen war Bar rul ka (Karlgren Bullifbulle) lu(o)l Lua), die beiden ersten Zeichen verwendet Huen tsang auch zur Wiedergabe der beiden ersten Silben von Bharukaccha oder Bharukacchapa2) Es scheint mir danach völlig sicher zu sein, daß der ehinesische Name auf Bharula zuruckgeht und dieses Bharuka mit dem Bharuka unserer Fragmente identisch ist

Auf Bharukarāja folgt in der Handschrift Salarā , das sieher zu Salarāja oder Salarājāo zu erganzen ist Man wird zunachst an einen Sala König denken, aber es ist im Grundo doeh recht unwahrselienlich, daß hier das Volk der Salas erwähnt sein sollte. Die Schreibung des Namers mit dem dentalen s wurde zum nundesten ungewöhnlich sein, und da Bharuka ein dem Kueireiche benachbarter Staat war so wird auch Saka der Name eines Landes oder einer Stadt in der Nahe von Kuei gewesen sein

Der folgende Name H cyukarūjasya ist leider verstummelt doch ist von dem ersten aksara genug erhalten um jeden Zweifel an der Lesung hauszuselhichen Der Vokal bleibt undessen unbestimmt es kann a oder jeder andere durch ein übergesehriebenes Zeichen ausgedrückte Vokal ge wesen sem Das zweite akşara muß cyu gelesen werden die Lesung eru ist unwahrschemlich, da die rechte Vertikale beim zu nicht so hoch hinauf gezogen zu werden pflegt. Es ist daher kaum möglich H cyuka etwa mit dem in Nr I erscheinenden Hippuka zusammenzubringen. Dem wider spriecht auch daß H cyuka einen besonderen rägan hatte also offenbar wieder ein Vasallen oder Nachbarstaat von Kuei war wahrend aus Nr I zu schließen ist, daß Hippuka einen Besonderen fägan hatte also offenbar wieder ein Vasallen oder Nachbarstaat von Kuei war wahrend aus Nr I zu schließen ist, daß Hippuka eine Stadt innerhalb des Gebietes von Kuei war Dazu kommt, daß es nicht unwahrselcenheh ist, daß jene Stadt in unserem Text selbst unter dem Namen Hippuka erwahnt ist. Die funfte Zeile der Vorderseite von Bl 57 brieht mit talkalipp ab Die Worte mussen den Anfang eines Satzes bilden. Da de meisten Satze in diesem Abschnitt

<sup>1)</sup> Watters On Yuan Chwang I S 64f

<sup>2)</sup> Watters ebd II, S 241, 325

des Textes mit tatha beginnen muß tatha für tatha verschrieben sein und das nachste Wort mit hipp beginnen. Über dem pp kann kein Vokalzeichen gestanden haben ehenso ist es ausgeschlossen daß unter dem pp ein r gestanden haben sollte das die Verdoppelung des pretanlaßt haben könnte Dagegen ist es nicht unmöglich daß ein untergeschriebenes ist weggebrochen ist Ein mit hipp beginnendes Sanskritwort gibt es nicht die Erganzung des hipp zu Hippula legt also jedenfalls nahe

Bei der Unbestimmtheit des Vokals der ersten Silbe von H cyuka ist eine völlig sichere Identifizierung kaum möglich aber eine Vermutung möchte ich doch uncht unterdrueken Nichts lindert uns Hocyuka zu lesen das entweder der Name selbst oder eine adjektivische Ableitung von Hocyu sein könnte wie eine solche z. B. auch in Kauceyanarendra (oben S. 5341) vorliegt. Dieses Hocyuka oder Hocyu aber wurde sich ohne Schwie rigkeiten dem Namen gleichsetzen lassen den die sonst als Idiqui Sähr, Ogravgoga chines Kao cang bekannte Hauptstadt des spateren Uiguren reiches in den alten uigurischen Texten führt namlich Voco 1 Es wurde dann dem Bharukarajs im Westen der Hocyukarajs als der Konig des östlichen Nachbarstaates von Kuor gegenuberstehen 1

Es bleibt endlich noch der Gurampeilagaussura was entweder der gaussura von Garrampeila oder wenn Garrampeila adjektivische Ableitung wie das obenerwalinte Kauceya sein sollte der gaussura von Girampei oder Gerampei oder Garrampei bedeutet. Ich weiß diesen Namen nicht zu lokalisieren.

Der Gairampoikagausura wird nur als der erste aller gausuramahatmans erwähnt (54 V 3 Nr IX Z 6) Ihro Bezeichung als die gausura Edlen ihro Zusammenfassung zu einer ganzen Gruppo und hire Anfuhrung hinter den den ragans beweist daß die gausuras an Rang erheblich hinter dem ragan zuruckstanden. Wir können den Titel bis in die ersten nachernst hiehen Jahrhunderte zuruckverfolgen. In der Form gustura findet er sich bereits in den von Stein in Niya gefundenen Kharosthi Dokumenten (Kharosthi Inscriptions Part I Nr 187 320 398 401). Sogar die Verbindung mit mahatman kehrt dort wieder gustura mahatwana Nr 216 295 gustura mahatwa Nr 416 3). Der Titel war also sowohl im Norden wie im Suden Turkestans im Gebrauch.

Vielleicht war er sogar in Indien bekannt. In Sanci ist auf einer Steinsaule der Anfang einer Inschrift erhalten die aus palaographischen Grunden etwa ins 5 Jahrhundert gesetzt werden muß (Fleet Gupta In

<sup>1)</sup> Sehe z B F W K Muller Zwei Pfal ! Inschriften aus den Turfan Finden S 1º

Der Name klingt an Urunts an allem nach Bretschne der Med aeval Researches Vol II p 28 at Urunts ein daungariseber Name der in den chines schen Annalen erst im Jahre IITI ersche in

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auch in Nr 234 wird ura mahatva z 1 g šura mahatva l erzustellen se n

Konow, SBAW, 1916, S. 819, hat gusura mit dem ersten Bestandteil des Namens des Kusankönigs, der auf Munzen als Kozoulo-Kadphizes, Kozola-Kadaphes, in indischer Sprache Kujulakasa, Kuyulakaphea oder Kuyulakarakaphsa erscheint, und weiter mit Kusuluka, Kusulua, dem Beinamen der Satrapen Liaka und Patika, zusammenbringen wollen. Die Schwierigkeiten, die die lautlichen Verschiedenheiten dieser Identifizierung entgegensetzen, sind beträchtlich, aber, wie Konow gezeigt hat, nicht unuberwindlich: etwas Mißtrauen erweckt allerdings, daß man zu der Annahme gezwungen ist, daß kein einziger der drei Konsonanten des Wortes seinen ursprünglichen Lautwert gewahrt haben sollte. Allein abgesehen davon glaube ich, daß wir jetzt wenigstens das kujula in Kujulakasa usw. endgültig von gusura trennen müssen. Der Nachfolger des Kozoulo-Kadphizes ist Ooemo-Kadphises, in indischer Sprache V'ima Kathphisa2). Die beiden Namen unterscheiden sich nur in ihrem ersten Bestandteil. Für gusura steht es jetzt fest, daß es ein Titel war. Wer annimmt, daß kuiula = gusura sei, wird notwendigerweise annehmen mussen, daß auch vima ein Titel sei. Daß das im höchsten Maße unwahrscheinlich ist. braucht kaum gesagt zu werden. Noch schwerer wiegt vielleicht ein zweites. Der erste Kadphises bezeichnet sich auf seinen Münzen als Kusanayavuga, Khuşana jatta 'als Kuşan yabyu', in spaterer Zeit als mahārāja rājarāja oder rājātirāja. Es ist aber doch kaum anzunebmen, daß er noch als unabhangiger Herrscher den dem quina entsprechenden viel tiefer stehenden Titel gebraucht haben sollte, und auch yabyu ist keineswegs mit gusura identisch, wie die Kharosthi-Urkunde Nr. 401 zeigt, wo ein yapyu Bhimasena neben dem quéura Kusanasena erscheint. \* Schließlich möchte ich auch noch darauf hinweisen, daß in den Munzlegenden die Titel stets im Genitiv stehen, kujula aber niemals eine Endung zeigt. Auch das scheint mir zu beweisen, daß kujula mit dem Titel gusura nichts zu tun haben kann. Ob kujula nun mit dem türkischen gajla 'stark' zusammenhangt, wie Hultzsch glaubt (ZDMG, LXIX, 176), oder mit dem türkischen qüzel 'schön'. wie Konow annimmt, ist eine Frage, auf die ich nicht eingehen möchte.

<sup>1)</sup> Die ersten drei akşaras, die Fleet a(?)ka . . liest, sind ganz unsicher.

Rapson, Actes du XIVe Congrès International des Orientalistes, Tome 1, p. 219.

Ahnhehe Bedenken bestehen gegen die Verhindung von gusura mit Kusuluka In der Taxila Tafel'l) steht kashardiasa Cukhasas ca kastrapasa Mathurā') mahaksatravasa Kusulusa Patikasi Nach dem Wortlaut der Taxila Tafel bildet Ausuluka einen Bestandteil des Namens und sehon dadurch wird eine Gleichsetzung mit dem Titel gusura erschwert Noch unwahrischembler aber wird diese Mentitzierung, wenn wir sehen, daß Liaka daneben den Titel eines Satrapen, Patika sogar den eines Großstrapen fuhrt Ich möchte es daher vorziehen, wemigstens vorlaufig in Kusuluka einen Familiennamen zu sehen.

Was den Ursprung des Wortes gusura-gausura betrifft, so laßt sich mit Sicherheit wohl nur sagen daß es nicht indisch ist. Herkunft aus dem Turkischen ist von vornherem nicht unmöglich, da die Dokumente. in denen gusura zuerst erscheint, auch den Titel yapyu enthalten der nach allgemeiner Ansieht aus dem Turkischen stammt. Unter den zahlreichen turkischen Titeln, die uns überliefert sind, zeigt aber höchstens das in den Orkhon Inschriften3) auftretende Lal čur, mpera quil-cur4), chines Lac la cuo, l'ae čuo") einen gewissen Anklang an gudura. Allein die lautliche Übereinstimmung zwischen den beiden Wörtern ist doch nicht groß genug. als daß thre Identitat ernstlich in Frage kommen könnte. So ist die Herleitung aus dem Iranischen schließlich das wahrscheinlichste Lautlich wurde av gaosāra gut zu gušura—gaušura stimmen, aber gaosāra kommt nur als Beiwort von nmana vor und man sieht nicht ein wie ein Wort mit der Bedeutung reich an Rindern zu einem Titel hatte werden können So bleibt mir wenigstens der Ursprung und die Etymologie von gusurgqaudura dunkel \*

## Zur Geschichte des I im Altindischen.

Durch seine Altindische Grammatik hat sich Jakob Wackernagel um die indische Philologie ein Verdienst erworben, für das die Vertreter dieser Wissenschaft ihre Dankbarket wie ich meine, micht besser bezeugen können als dadurch, daß sie aus dem Gebiet ihrer engeren Studien Steine zum Ausbau des großen Werkes beitragen, so klein auch die Zahl der Lucken ist, die der Meister gelassen Moge der verehrte Mann, als dessen Schuler ich mich betrachte obwohl ich micht zu seinen Fußen gesessen den fol genden bescheidenen Beitrag in diesem Sinne freundlich entgegennehmen

<sup>1)</sup> Konow Khar Inser S 28 P Ebd S 48

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Thomsen Inscriptions de l'Orkhon déchiffées, S 130, 155
<sup>4</sup>) F W K Muller, Em Doppelblatt aus einem mauchäisehen Hymnenbuch (Mahmännet) S 14

<sup>\*)</sup> Chavannes Documents sur les Tou kue (Tures) occidentaux Index 8 339f

548

Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen § 226, 240, ausfuhrlich auseinandersetzt, den Übergang von d m l und fugen nur eine, übrigens stark varuerende, Liste von Wortern hinzu, in denen angeblich das d erhalten bleibt Die nordindischen Schreiber kennen aber das Zeichen fur la car nicht mehr, sie schreiben dafur vielmehr la. wahrend die sudindischen Handschriften das alte la vielfach bewahrt haben. In den südindischen Handschriften wird sogar umgekehrt das Gebiet des l oft zu ungunsten des I erweitert So wird z B in den Telugu Handschriften der Vikra morvasi in den Prakrit Abschnitten überhaupt nur la geschrieben 1), auch in den Malayalam Handschriften des Bhasa findet sich nur selten einmal em la

Die Neigung, das la durch la zu ersetzen, macht sich übrigens auch in den Pals Handschriften bemerkbar Unendlich oft werden Wörter mit 1 geschrieben fur das wir ein I erwarten sollten Daß umgekehrt gelegentlich auch emmal fehlerhaft I anstatt I erscheint, ist nicht zu leugnen. Wenn Childers nebenemander daliddo und daliddo anfuhrt, so ist die erste Form sicherlich falseb Das cela, neben dem gewöhnlichen cela, das Muller. Grammar of the Palı language, S 27 zitiert, wird durch die Überein stimming von cela bei Panini und acelaka in Handschriften des buddhistischen Sanskrit Kanons als falsch erwiesen. Von einem weitzehenden Eintreten des I fur I kann aber im Pali so wenig die Rede sein wie in den Alt Prakrits der Inschriften und Handschriften Wo hier regelmaßig ein ! auftritt. laßt es auf das Vorhandensein eines alten d schließen

Man darf die hier nur fluchtig skizzierten Verhaltnisse im Prakrit bei der Beurteilung des Auftretens eines I für d im Sanskrit nicht außer acht lassen In der uns erbaltenen Rezension des Rgveda gilt für d und dh aus nahmslos dasselbe Gesetz wie im Pali. Die übrige vedische Literatur kennt das I nicht in Paninis Lautsystem hat es keine Stelle. Nun finden wir aber seit dem Atharvaveda anstatt des zu erwartenden döfter ein l. Wacker nagel vergleicht in seiner Grammatik I, 221 mit dem Übergang von d in I den vedischen Übergang von d in ! Ich meine, daß die Entwicklung des l nicht eine Parallelerscheinung, als vielmehr die Fortsetzung des Wandels von d in l ist Es erscheint mir unmöglich, die Geschichte dieses l im Sans krit von der vollkommen klaren Geschichte des entsprechenden I im Prakrit zu trennen, zumal zahlreuche Wörter des Wasseschen Sanskrit, die ein solches l enthalten, sicherlich einfach aus der Volkssprache übernommen sind. Wir durfen aber auch nicht vergessen, daß die Belege fur das aus d entstandene I fast ausschließlich nordindischen Handschriften entstammen, die auf kein hohes Alter Anspruch machen können. Das Bild andert sich völlig wenn wir die alten indischen Palmblatthandschriften heranziehen, die uns im Sande von Turkestan erhalten sind. Hier ist das Mittelglied I haufig genug Die Reste der oben erwähnten, etwa aus der Mitte des zweiten

<sup>1)</sup> Siehe die Ausgabe von Pischel Monatsber BAW 1875 S 618ff

Jahrhunderts n Chr. berruhrenden Dramenhandschrift mit ihrem nicht sehr umfangreichen Sanskrit-Texte enthalten allerdings nur ein Beispiel: niladruma- 'Nestbaum' 1) Hochstens 200 Jahre junger ist eine Palmblatthandsehrift von Kumāralātas Kalpanāmanditikā, die im nordwestlichen Indien geschrieben sein muß und von der umfangreichere Bruchstucke vorliegen In dieser Handsehrift wird stets dh gesehrieben badham, gadham, vimudha-, adhya, ebenso d in Verbindung mit y pidyate 392). kudyāntargato 46, tādyata 214 Fur d aber erseheint haufig l, so stehen nebenemander badısam 37, rılrıdıta- 105, ladebara- 106, 108, 205, nadi-128, trīdam 163, abhipīditah 232, und talākam 123, tilulitam 153, ayonulān 166, kalātrānām3) 188, nalinī- 235, tādanajam 188, aber tālitas, tālita- 214 Die Praxis des Schreibers dieser Handschrift stimmt genau zu der der

Inschriften bis in den Anfang der Gupta Periode In der Felsen-Inschrift des Rudradāman zu Junāgadh<sup>4</sup>), wahrscheinlich aus dem Jahr 151 oder 152 n Chr, finden sich drdha 1, drdhatara 16, avagādhena 8, mīdha 3, apīdayıtva 15, tadakam 1, vardürya 14, pranadya 9, aber -ppranali- 2, pranalibhir 9. -pālikatvāt 1. tvāla- 10. in der Saulen Insehrift des Samudragupta zu Allahābād\*) (um 360 n Chr ) esrādhā- 18, Irīdatā 14, erīdsta- 27, eyālulitena 8, Kauralaka- 19, Saimhalakadibhis 23, lalitair 27, lalita- 30, in der kaum viel spateren kurzen Felsen Inschrift zu Tusame) -alina (ali ) 1 Keine der drei Inschriften enthalt ein I, das auf I zuruekgeführt werden mußte Fleets Annahme?), daß das Zeiehen für la dem sudlichen Alphabet entlehnt sei, ist durch den Nachweis des la in den Asoka Insehriften hinfallig geworden. Es ist indessen leicht begreiflich wie Fleet zu seiner Ansicht gelangen konnte Wahrend das la im nördlichen Indien nach dem Ende des 4 Jahrhunderts versehwindet, ist es in den Sanskrit Insehriften des Sudens immer gebrauchlich geblieben. Wie es in der alteren Zeit verwendet wurde, möge die Insehrift Pulike-ins II. zu Aihole!) (634/35 n Chr ) zeigen Hier erscheint das I in den Eigennamen Külidüsa-18, Alura-9. Cola- 15, Colanam 14, Kerala 15, Nala 4, Malara 11, Kaunalam 13, und den Wörtern -antaralam 13. als- 8. arals 9. kalaratrih 4. pulina 12. rigalita-11 Die meisten dieser Schreibungen sind richtig oder können wenigstens richtig sein Bedenklich ist Malara, da der Name in der Inschrift des Samudragupta mit I geschrieben wird Sieher falseh ist kalaratri-, denn die Todesnacht ist eigentlich die Nacht der alles vernichtenden Zeit, Lalaaber begegnet schon im RV 10, 42, 9, hat also sicherlich altes !") Der Fehler könnte allerdings in diesem Fall auf volksetymologischer Um-

<sup>1)</sup> Oben S 195

<sup>1)</sup> Die Zahlen beziehen sich auf die Seiten der Han lechnit

<sup>2)</sup> Lies kalatrandm 9 Fp Ind VIII, 42ff 2) Corp Inser Ind III, 6ff 9 I bd S 27

<sup>7) 11:4 5 4</sup> 9 1 54 5 270

<sup>9</sup> bp Ind VI, 4ff

<sup>\*)</sup> Auch in der Inschrift selbet stellt Idle in Zeile 16

deutung beruhen Man könnte den Ausdruck als 'die schwarze Nacht' verstanden haben, dann ware die Schreibung, wie wir sehen werden, richtig Nun bietet die Inschrift aber auch schon in drei Wörtern ein I, für das I zu erwarten ware in mauli- 1, lalana- 6, rilola- 14 Es zeigt sich also, daß man uber die Verteilung der beiden ! Laute schon nicht mehr recht im klaren war Diese Unsicherheit nimmt im Lauf der Zeit immer mehr zu Als Beispiel möge das die sorgfaltig in kanaresischer Schrift geschriebene Praśasti auf Mallisena zu Śravana Belgola") (um 1150 n Chr ) veranschaulichen Wenn hier kulisa 10. kala-45. sakala 32 144 162 167 171 213 bala 28 125 geschrieben wird, so kann hier kein auf d zuruckgehendes l vorliegen da schon im Rgveda kuliša , kalā , bala erscheint Ebenso unmöglich kann l auf d zuruckgeben, wo es sich um ein erst sekundar in den Inlaut getretenes I bandelt wie in trailolya 111 195, mlasat 45, mlasa-118 milaya 125 Anderseits wird für ein sicher altes I gerade wieder I re schrieben in mault 46 145 Die völlige Unguverlassigkeit der Inschrift ergibt sich vielleicht am allerdeutlichsten aus ihrem Schwanken in der Schreibung neben alhila 66 164 195, milhila 57 steht alhila- 135. neben salala salala 62 neben alam 28 alambria 142 168, alamalam 171. neben bala bala 134 neben mala 191 194, cimala 65 71 145, nirmimala 3 130 mala- 187 190 205, neben kamala 137 140 210 kamala- 146 Das selbe Durchemander herrscht soweit meine Konntnis reicht auch in den jungeren sudindischen Handschriften Es wird vermutlich gelingen, mit Hilfe der Inschriften den Zeitpunkt genauer zu bestimmen, wann diese anschemende Regellosigkeit eingesetzt hat und ebenso das Gebiet ihres Auftretens scharfer zu umgrenzen, unter Heranziehung der dravidischen Sprachen wird man vielleicht auch die Grunde der Verwigrung ermitteln Vorlaufig aber wird man gut tun, die sudindischen Schreibungen für alle sprachlichen Fragen beiseite zu lassen

Wenn nun vie wir gesehen das I im Sanskrit im Norden noch bis gegen das Ende des 4 Jahrhunderts gebraucht wurde, so fallt se einem sehwer zu glauben daß es bereits in verleischen Texten durch I verdrangt sein sollte. Wenn in der Kanva Rezension der Vajasaneyssamlitts regelmüß; I, ih an Stelle von d. dh. erscheint, so halte ich es fur hochst wahr scheinlich daß ursprungheb in der Schiele der Känvas dasselbe Gesetz galt wie im Rgreda und daß erst in unseren Handschriften I, Ih durch I, Ih ersetzt wurde. Ebenso wird auch im Säuhhä, ann Srauthsuttra in den Mantras I für altes I geschrieben. Es hüßt auch wie ich glaube sogar zeigen, daß zur Zeit der Atfassung des Väjasaney i Pzätisäkhya in der Schiele der Känvas noch I und ih gesprochen wurde. Das mag zunüchst perädox klingen, da das Pratisäkhya in 4 143 gerade den Übergang von d. dh in I. Ih 'nach der Meinung einiger lehrt dedhan lalhar ekesim. In 8, 45 heißt es aber, nachdem vorher das ganze Lautsystem (ternassamgraha) aussen

<sup>1)</sup> Ep Ind III, 189ff

und fragte, ob sich damit auch midam 'leise' in KS 29, 2 vereinigen ließe Bartholomae, IF III, 184, und Wackernagel haben v Bradkes Erklarung gebilliet, mir erscheint sie unannehmbar, da ich es fur ganzlich ausgeschlossen halte, daß schon im RV d zu I geworden sein sollte, noch dazu in der Verbindung mit y, und nirgends eine Spur von dem vorauszusetzenden I erscheint, auch die Inschrift von Junagadh bietet unmilita-Auf midam ist gar nichts zu geben. So liest allerdings die Handschrift des Kathaka, die Kap S aber hat nidam, was v Schroeder in den Text aufgenommen hat, und da das Wort den Gegensatz zu uccash 'laut' bildet, so durfte selbst Bloomfields Konjektur nicam nicht ganz von der Hand zu weisen sein. Aber selbst in dem Fall, daß midam die richtige Lesart sein sollte, steht es doch der Bedeutung wegen mil so fern, daß der Ge danke eines Zusammenhanges der Wörter nicht einleuchtet Vom AV. an findet sich ferner il 'stille halten' RV 1, 191, 6 hest die Mullersche Ausgabe tisthatelayatā su kam, wahrend die Aufrechtsche iláuatā bietet 1 Im AV wo der Vers 1, 17, 4 erscheint, zeigt der Text in allen Handschriften das dentale l An keiner anderen Stelle der vedischen Literatur habe ich die Schreibung mit I gefunden, Panini 3, 1, 51 apricht, vorausgesetzt daß er dieselbe Wurzel im Auge hat2), von elayati Ich kann unter diesen Umstanden slavata im RV 1, 191 6 nur als falsche Lesart betrachten3), und damit fallt auch jeder Grund dahin, slayats von så 'Labung' abzuleiten. das meines Erachtens auch wiederum der Bedeutung nach mit il kaum zu vereinigen ist. In den Yajuhsamhitäs findet sich endlich ilämda 'Nahrung cewahrend (MS 4 2, 1 7, TS 7, 5, 9 1) und schon im zehnten Buch des RV (94, 10) steht in Aufrechts Ausgabe slävantah, wahrend die Mullersche Ausgabe flavaniah hest Wackernogel sieht in ild- eine Nebenform von ida Mir scheint ilā vielmehr eine Nebenform von irā zu sein, das als selbstandiges Wort und in den Ableitungen irarant, anira, anira bereits ım RV erscheint und das iedenfalls nicht aus ida extstanden ist\*) Daß die Inder selbst ild so aufgefaßt haben, scheint mir aus der angeführten Stelle der TS hervorzugeben tabhua flamdenerum latam avarundaha slafur alteres tra 1st zu beurteilen wie mluc, labh, loman, lobita usu im zehnten Buch des RV gegenuber den Formen mit rin den alteren Buchern's)

<sup>1)</sup> Im PW wird ausdruckheh bemerkt daß mehrere Handschriften so lesen

<sup>2)</sup> Nach der häiska ist ila prerme gemeint

Auch RV 7, 97, 6 schwanken die Handschriften zwischen nilavat und nilavat Richtig ist auch hier nilavat siehe Oldenberg Rgyvda, zur Stelle

<sup>9)</sup> Auf die Frage des Bedeutungsunterrechiedes zwischen ind., ild. und id.1 ild. kam ich hier nicht eingelien. Daß in späterer Zeit auch idd. zu ild. geworden ist, soll nattirisch nicht geleugnet werden siehe z. B. Amarin. 3. 3. 42 gehäuften zu ild. ild.

<sup>\*)</sup> Siebe Wackernagel a a O I, 215 Wackernagel fuhrt auch \ S 10 22 (so zu loen) hurdall dyul kanh an Daß das mills erstanden werden kann, zeigt die Fassung, in der Wackernagel- Worte bev Nacdonell Vedie Grammar S 45 wiedergegeben werden Selbstverständlich sieht hurdell der Reg i gemaß nur in der Känya Rezension, der Mahyandnan Rezension 1 at Intakt.

Ich glaube, daß wir unter diesen Umstanden nicht das Recht haben, den Übergang eines aus d entstandenen l in l schon für die vedische Zeit anzunehmen

Fur die nachwedische Zeit mussen wir I aus I erklaren, wenn im Sanskrit oder im Prakint daneben ein d erscheint oder wenn durch alte nördliche Inschriften oder Handschriften in Sanskrit oder in Prakint oder durch das Pali die Schreihung mit I gesichert ist. Ich brauche mdessen nach dem, was ich bereits oben bemerkt habe, kaum zu betonen, daß aus dem Auftreten eines I für I in einem Sanskrit Texte nicht etwa zu folgern ist, daß dieser Text erst nach dem Ende des 4 Jahrhunderts einstanden sein musse. Für Asvaghasa steht der Gebrauch des I durch die alten Handschriften fest, in unsern Handschriften des Buddhacarita oder des Sanndarananda aber findet sich kem I. Die Schreiber haben also das I durch I, zum Teil vielleicht auch in puristischer Weise durch d ersetzt. Gewisse Fälle verlangen aber auch noch, wie ich im folgenden an einem Beispiel zeigen möchte, eine besondere Erklarung

Das in nachvedischer Zeit gebrauchliche Wort für 'Zeit', kala , kommt im RV nur an einer einzigen Stelle vor (10, 42, 9) Im AV wird es haufiger, in der Sprache der Brähmanas verdrangt es, wie schon im PW bemerkt wird, das alte Wort riu niehr und mehr Das gleichlautende Adiektiv Lala 'schwarz' ist der vedischen Sprache vollkommen fremd Es findet sich zuerst bei Panini und dann unendlich haufig in der epischen und klassischen Literatur Im Pali sind beide Worter vorhanden, kala 'Zeit' wird stets mit l, kāla 'schwarz' im allgemeinen mit l geschrieben. Man hat diese Schreibung fur die Etymologie von kala 'schwarz' bisher ganzheh unbeachtet gelassen, wohl weil man annahm, daß kāla eine willkurliche Erfindung der Schreiber sei, bestimmt das Wort von kala 'Zeit' zu unter scheiden Nun liest aber auch eine sehr alte turkestanische Papierhand sebrift des Pratimoksasütra der Sarvastivadins die den Text noch in ganz prakritischer Form enthalt, in Nihs 13 kāla (šuddhiya kala elakaloma) Die spateren Handschriften bieten dafur samtlich kāda 1), wahrend das Wort fur 'Zeit' auch luer uberall in der Form kala erschemt Man brauchte auf diese Schreibungen vielleicht nicht allzuviel zu geben, wenn diese buddhistischen Texte auf Texte in der Pali Sprache zuruckgingen laßt sich aber mit völliger Sicherbeit nachweisen daß sie, soweit sie Übersetzungen sind, direkt auf den Schriften in der östlichen Volkssprache beruhen Auch in dieser muß also kāla 'schwarz' neben kāla 'Zeit' ge golten haben, und wir können in Sk kala- 'schwarz' nur eine Entlehnung aus der Volkssprache sehen mit der gewöhnlichen Ersetzung des I durch I has bat wester zur Folge, daß due Vergleichung mit gradic, lat caligo, kel kaik usw ') aufgegeben werden muß leb furchte allerdings, daß man

<sup>3)</sup> Vgl JA XI, 2, 496

<sup>\*)</sup> Bechtel, Hauptprobleme, S 304f , Leumann, Etym Wtb

sich sehwer entschließen wird, auf eine Gleichung zu verzichten, die zum festen Bestand der vergleichenden Grammatik zu gehören schien, und daß sie sich daher auch noch weiterbin ihres Daseins erfreien wird ahnlich wie die Gleichung danda — öchgen, die immer wieder auftaucht, obwohl Liden Studien zur altind und vergl Sprachgeschichte 80 danda richtig zur Wurzel daß gestellt hat.<sup>1</sup>)

So sicher mir aber auch die Zuruckfuhrung von kala 'schwarz' auf lada zu sein scheint so kann ich doch nicht die Berechtigung der Frage bestreiten wie es denn kommt, daß Panini an zwei Stellen (4. 1 42 5. 4. 33) läla gebraucht Daß erst im Lauf der spateren Überheferung ein ur sprungliches kāda durch kāla ersetzt sein sollte ist bei einem Text wie der Astädhyän wenig wahrscheinlich Ebenso unwahrscheinlich ist aber auch die Annahme daß in den Sütras ursprunglich kala gestanden haben sollte fur das dann spater kāla eingetreten ware, da Pānini, wie schon bemerkt das I m seinem Lautsystem nicht anerkennt und es daher auch in seiner Sprache nicht verwendet haben wird. Wir werden also zu dem Schlusse gedrangt daß Panim. dessen Zeit memand bis in das 4 Jahrhundert. n Chr hinabrucken wird bereits kāla sprach Nun gehört Panini dem außersten Nordwesten Indiens an Huen tsang berichtet uns, daß sein Geburtsort Salatura in Gandhara lag Ich habe schon oben darauf hin cewiesen daß sich in diesem Gebiet das I nicht nachweisen laßt\*) Wenn also ein Wort mit I aus einem der sudlichen oder östlichen Dialekte in die Sprache von Gandhara aufgenommen wurde") so konnte das kaum anders als unter Ersetzung des I durch I erfolgen. Alles aber spricht dafur, daß das dem ganzen Voda unbekannte küla aus der Volkssprache stammt. da es in der Literatur guerst in den buddhistischen Texten erscheint so ist es jedenfalls nicht unwahrscheinlich daß es sich von der Magadhi des öst lichen Indien aus ausgebreitet hat. In die Sprache von Gandhara wurde es als kala ubernommen und in dieser Form erscheint es daher auch bei Panini Die Übersetzer des buddhistischen Kanons anderseits haben ohne sich im die panineische Wortform zu kummern kala durch kada wieder gegeben da sie gewohnt waren jedes I der östlichen Sprache zu d zu sanskritisieren

Vielleicht ist es nicht überflissig zur Stutze von Li l\u00e4ns Auffassung darauf hinzunersen daß Manu 8 299 resudala der Barobusstock ist siehe auch Gaut 2 43

<sup>&#</sup>x27;) Sowett telt selve Lemma auch die troodermen indoschen Spract en dieses Gebietes kein // Bemerkenswert ist daß nach den Angaben Sir George Griervont Ling butets kein // Bemerkenswert ist daß nach den Angaben Sir George Griervont Ling von 1, 111 1 246 auch im Lad haß als // des im der Schrift übergens indet von 1 geschieden wird im Aordien in der Aachburschaft der dardiechen Sprachen verschwindet. In Haanza oder im Chibal Lande bött man en meht. Im ubrigen ist die Verteilung der beiden // Laute in den neunndrechen Sprachen. do aus bes tren, etne andere als im den Alt um Mittelprakt stamt Ausmahmeder Paulsich voll Konow, ZDMG LAVI 1167

<sup>)</sup> Derart ge Fritiei nungen aus einer Spraci e oder Mundart in die andere sind auch in neuerer Zeit ganz gewöhnlich

Fur *l*, dessen Herkunft aus *l* durch ein im Sanskrit daneben erscheinendes *d* bewiesen wird, hat Wackernagel bereits ein reiches Material bei gebracht. Ich möchte im folgenden an einigen Beispielen zeigen wie mit Nutzen auch die Schreibungen mit *l* im Sanskrit oder Prakrit für die Teststellung der Herkunft des *l* herangezogen werden können.

Daß nachved nala 'Rohr' auf ved und nachved nada zuruckgeht, hat man langst erkannt da in RV 8, 1, 33 naldh crscheint. Zu nada gehört naturheh auch AV und spater (auch in der Handschrift der Kaln ) nadi 'Röhre', nachved nāla 'Röhre', SB pranādı, nachved pranālı 'Abzugs röhre', wofur die Junagadh Inschrift wiederum das Mittelghed nale, pranalebietet Zu beachten ist, daß in der Inschrift neben pranali , pranalibhir pranadya erscheint, das zeigt daß das im Rgveda den Wechsel zwischen d und I regelnde Gesetz nuch in der snateren Zeit noch gilt 1) Eine Ab leitung von nada ist ferner auch nacht ed nalina 'Wasserrose', gebildet wie phalina, barhina, also eigentlich 'mit holdem Stengel verschen', die alte Schreibung nalini ist in der Kalp erhalten Rohr' bedeutet sieherlich auch der alte Königsname Nala der SB 2 3 2,1 2 nech Nada lautet. man mar damit Namen wie Venu usw vergleichen. Das Pali hat in der ganzen Gruppe die richtige Schreibung nech vielfach bewahrt nala 'Rehr'. nalı 'Röhre' Nalını Nalınıka Nom pr (Jat 545 235, 526 1), daneben finden sich freiheh überall auch die Schreibungen mit I wie aus Childers Wörterbuch zu ersehen ist Zusammenhang mit nähla 'Art Pfeil ist möglich aber unwahrscheinlich Mit nalada Narde' hat nada kaum etwas zu tun Ganz fern zu halten ist nanica 'Art Pfeil da altes d im Sanskrit niemals zu r werden kann

Die Schreibung pali in der Junagadh Inschrift beweist daß nachved pali zum mindesten in der Bedoutung Damm einen alten Zerebral enthalt

Im Epos und in der spateren Lateratur erscheint haufig die Wurzel lal 'tandeln', mit dem kausativ lalayati in der Bedeutung 'hatscheln'. Fur das Pali gibt Childers lalan an In der Inschrift des Samudragupta steht aber zweinial lahfa was auf lod als ursprungliche Form der Kurzel weist Genau in dieser Form erscheint die Wurzel in Panims Dhätupatha (9-76) lada tiläse. Erst Spitere haben wie Westergaard bemecht lala pradyam hinzungefugt was ksirasvämim Paurwakära und andere dalayor ekatrāl für überflussig halten. Unter den Wurzeln der zehnten Klasso (32, 7) führt der Dhätupätha ferner lada (lädayati) upastrüyäm an Der Dhätupātha kennt also lalati lälayati unzweifelhaft in der I orm ladati, lädayati, wie es nitt der Wurzel lal ipääyäm (auch 33, 14) steht braucht uns hier nicht zu beschaftigen. Die Formen des Dhätupätha sind aber auch genau diegemgen die wir bei Pänim der das I upnoriert, erwarten müssen sei sind auch in der Lateratur belegt. Nach dem kleineren PW findet sich

<sup>1)</sup> I'm Abglanz der alten Verhaltness zeigt sich z. B. auch noch Ragl uv. 18 4, wo in derselben Stroj he nadrala Vala, nahna nebeneman ler stehen

ladat Rājat 7,927, R Schmidt fuhrt ZDUG LXXI, 37 ladata, valadate aus dem Srikanthacarata an Wichtiger noch ist, daß auch im Prätimoksasütra der Sarvastivädins (V, 57) upalädagst erneicent? Die Entwicklungsreihe ladat, latat lalati scheint mir damit vollig gesichert zu sein, die Zusammenstellungen von ladat mit bulg ldēm, ldējka, russ ldējatī (Uhlenbeck) mussen aufreenchen werden?)

Im Canakyasataka wurd die Erzeitungsregel gegeben lalane baharo dosäs tädane baharo gunäh | tamat putran ca sasyam ca tädayen na tu tälayet || lalayet pañas warām doša wargam tadayet || näute in sodase wara nutram mitrawa dicaret ||

Daß lalane lalauet und tadane, tadauet hier durch den Reim rebunden sind, ist unverkennhar Manche Handschriften suchen ihn dadurch herzustellen daß sie lädane ( nad), ladauet lesen3) Das kann richtig sein. wahrscheinlicher ist es zwar, da es sich schwerlich um einen alten Sorneh handelt, daß ursprunglich lälane, lälaget und fälane tälaget gebraucht war Daß diese Formen einst wirklich existierten, zeigt die Handschrift der halp Allerdings hietet die Handschrift auch tadana Warum sich in der Flexion von tadavati das alte d schließlich behauptet hat, vermag ich nicht zu sagen Übrigens hat sich in einer Ableitung von tad auch das I spater durchgesetzt in fala 'Handeklatschen', 'Takt', das auch im Pali die Form tala zeigt (Jat 374 3) wahrend für schlagen tälet; gilt Das PW schwankt, oh tāla von tad oder von tala Handilache' abzuletten set, Uhlenbeck hat sich fur das letztere entschieden Wie tala von tala gebildet sein sollte, weiß ich nicht zu sagen das schon VS 30 20 vorkommende panighna-'Handeklatscher' bei Pan 3 2 55 panigha und tadagha als Bezeichnung von Gewerbetreibenden ahantatada 'die Glocke schlagend' bei Manu 10, 33, p hatthatālana das Handeklatschen beim Tanze', Jāt II, 37, 2, und der Umstand daß täla haufig auch vom Klatschen der Ohrlappen der Ele fanten gehraucht wird, lassen es mir als sicher erscheinen, daß tala aus tāda hervorgegangen ist, das in der Bedeutung 'Schlag' sebon AV 19, 32 2 (nórası tádam á ghnate) belegt 1st, wenn auch die Zwischenstnie tāla hisher noch fehlt.

Im nachvedischen Sanskrit steht eine Wurzel lul 'sich hin und her bewegen', im Kausativ hin und herbewegen', 'in Verwirzung bringen' neben einer Wurzel lud, die im Kausativ in der Bedeutung 'hin und herbewegen', 'in Unruhe versetzen' usw erscheint Uhlenbeck vermutet Zusammenhang von lodogut: mit lunthats, halt dagegen den Zusammenhang

¹) JA NI 2 516 Varianten sind ullapayet und upul\(delta\)payet das dem upul\(delta\)
peyya der Pali Regel genauer entsprieht

Den Zusammenhang von led und lei hatte schon Benfey, Gött Abh VI,
 richt g erkannt seine Etymologie von led ist freilich unmöglich

<sup>3)</sup> Siche Bohtlingk, Ind Spr 3 5847f Weber, Monatsber BAW 1864, S 412

mit lolati für unwahrscheinlich Genau das Gegenteil ist richtig Lodayats und lolayat sind einfach identisch, lodayats ist die echte Sanskritform, lolayats steht für lolayats Das vyätulta der Inschrift des Samudragupta, das vilulta- der Handschrift der Kalp, zogt wiederum die zu erwartende Mittelstufe Damit werden alle von Uhlenbeck angestellten Vergleiche mit Wörtern der slavischen Sprachen hinfallig Der pannersche Dhätupätha (9, 27) scheint übrigens ursprunglich nur lut anerkannt zu haben, sicherlich ist lult, wahrscheinlich aber auch lud- erst spater hinzugefugt. Für die Frage der Entstehung des d, auf die hier nicht naher eingegangen werden soll, ist das nicht obne Bedeutung

Das Samhalaka der Inschrift des Samudragupta zeigt, daß in Sim hala-, dem alten Namen der Insel Ceylon, ein ursprungliches Suffix -da steckt Auch im Pah bat sich die echte Schreibung Sihala noch an einigen Stellen erhalten 1

Nachved kalatra 'Ehefrau' usw wird Unadis 3, 106 von der Wurzel gad abgeleitet Das ist naturlich unsinnig, laßt aber darauf schließen, daß der Verfasser über den Ursprung des I aus d noch unterrichtet war Die Bestatigung liefert die Handschrift der Kalp mit ihrem kalatra 2)

Kalama ist im nachved Sanskrit eine Art Reis In der Alt-Ardhamägadhi der Dramen<sup>3</sup>) steht Lalamadanālam Sk Lalama geht also auf
kalama, Ladama zuruch und hangt daber wahrscheinlich mit kardamazususmmen, das sich bei Susruta als Name einer bestimmten Körnerfrucht
findet Mit kalama 'Schreibrohr', das erst im Trikāndasesa erscheint und
daher nicht direkt auf das gr καλαμος oder das lat calamus, sondern erst
auf das daraus entlehnte arab qalam zuruckgehen wird, ist kalama 'Reis'
naturlich nur außerlich zusammengefallen

Durch das lavali- und (pa)vvalāhm in der Alt Šaurasenī der Dramen') wird auch die Herleitung von nachved lavalī 'averrhoa acida' und āli 'Reihe' aus lavadī und ādi gesichert

In der epischen und klassischen Literatur findet sich dädima 'Granatapfel' Fur das Pali gibt Childers dalma an, das gelegentlich auch im Sanskrit, z B in der Bengali Rezension des Amarus (15)<sup>6</sup>) erscheint Daß dälma- nur schlechte Schreibung für dälma ist, zeigt wiederum die Alt-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe Konow Andersen, JPTS 1910, S 177 Wegen des vyala in der Juna gadh Inschrift und des alt in der Tusam Inschrift verweise ich auf meine Behandlung der Wörter oben S 429, 433

<sup>3)</sup> Bisweilen ist die Handschrift ubrigens auch durch ihre Schreibungen mit d von Wert So verrat kaldbara, das sich auch Dwy 39 findet, die Natur des I in nacht ed kalebara 'Leiche', 'Korper', wahrend das Pali nur die spatere Schreibung mit I zu haben scheint

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bruchstucke, S 37 <sup>9</sup>) Bruchstucke, S 43, 54

<sup>5)</sup> Hrsg von Simon S 63 Auch in dem Kommentar des Maheśvara zu Am 2, 4, 64 wird dalima und dädimba als Nebenform von dädima angeführt. Vgl. ferner PW s. v.

Saurasenider Dramen 1) Ohne die Sanskritform zu berucksichtigen, hat Charpentier, IF XXIX, 389 p dulima als eine Bildung von \*dalt- 'Ast', 'Zweig' mit dem Suffix mant erklart Daß man den Umstand, daß der Granatapfelbaum Zweigo hat, als so eharakteristisch fur ihn empfunden haben sollte, daß man ihm danach den Namen gab, will mir nicht einleuchten Meines Erachtens ist es überhaunt von vornherem wahrscheinlicher, daß man den Granatopfel nach einer Eigenschaft der Frucht benannt habe Aufgefallen sind dem Inder die zahlreichen Kerne der Frucht, die ihn an Zahne erinnern So heißt es in einer im PW angeführten Stelle des Mih dantamernash sarudhirast raktrast dadimasamnibhash, und dantabisa. dantabijaka ist, wie die Anfuhrungen aus medizinischen Wörterhuchern ım PW zeigen geradezu ein Name des Granatapfels geworden Gestützt auf diese Tatsache und in der wohl sicheren Annahme, daß dadima kein altes Sanskritwort, sondern aus einem mittelindischen Dialekt entlehnt ist wage ich es, auch dadima als 'mit Zihnen versehen' zu erklaren. Im Pali werden vielfach von a Stammen mit dem Suffix imani possessive Adjektive gebildet, die vom Nom Sing aus dann mit Verlust des -nt in die a Flexion ubergefuhrt werden2), so z B pāmmant (haulig) puttimant-(SN 33 34) phalimant, Akk Sing in phalimam (Jat 429, 7 8) Das Suffix ama, das sich so ergibt, möchte ich auch in dadima sehen. Der erste Bestandteil laßt sieh ohne Schwierigkeit auf damstra zuruckführen. das um Pali als datha un den Mittel Prakrits als dadha- erscheint\*) und in dieser Form auch in die Sanskrit Kosas aufgenommen ist. An dem Verlust der Aspiration darf man keinen Anstoß nehmen. In der Sprache des Volkes ist dh schon im Alt Prakrit zu d geworden so wird z B in den Inschriften zu Sancı und Bharaut der Name Asadha Asadha konsequent Asada (308 396), Asadā (697) geschrieben alinlich wie in den westlichen Höhlen inschriften Asala neben Asalha erscheint Auch AMg sandeya ist daher nicht einfach als falsche Lesart fur sundheya zu bezeichnen, wie Pischel, Gramm der Pr § 213 es tut Im PW wird sogar dadaka- selbst in der Bedeutung 'Zahn' aus dem Sabdärthakalpatarn angefuhrt. Auch von seiten der Bedeutung laßt sieli gegen die Herleitung von damstra kaum etwas einwenden Damstra wird keineswegs nur vom Fangzahn von Theren oder Damonen gebraucht, es ist auch die genauere Bezeichnung der Schneide oder Vorderzahne des Menschen So werden SBr 11, 4 1, 5 die dam drah von den jambhyah, den Backenzähnen, unterschieden, Ram 5, 35, 19 wird unter den Merkmalen des Rāma erwahnt, daß er caturdamstrah sei. Jät IV, 245 ist von einem Mann die Rede, der nillhantadatho ist. 'xorstehenda Zahne' hat

<sup>1)</sup> Bruchstucke S 43 \*) Siehe Geiger, Pali § 96 1) Pischel Grammatik der Prakrit Sprachen, § 76 304

<sup>4)</sup> Siche oben S 547

IF IV, 101 hat Sutterlin darauf hingewiesen, daß got mauilo 'Madehen', ag medule, an meyla eine ganz genaue Entsprechung in nacht ed mahila 'Truu' habe 'Man wird den Bedeutungsunterschied nicht dagegen ins Feld fuhren können Bedenken erwecht eher die Nebenform mahelä, die in spitteren Werken belegt ist, das PW fuhrt auch mahilä auf Diese Tormen inden durch den Vergleich imt mauilo keine rechte Erklarung Uhlenbeck will mahilä heber gr mi din gleichietzen Daß beide Gleichungen aufzu geben sind, zeigt das neunte Telsenedikt des Asoka zu Girnär, wo mahilä hebre gr mi din, striyaka, abakajaniyo, balika janika der übrigen Versionen erscheint, mahilä steht also fur mahilä in trei generatient, mahilä steht also fur mahila

Tur cola- Frauenjacke' lehren Levikographen (Hem An 2, 116, Ned) auch cola Ulilenbeck fragt, ob l'her aus d'entstanden oder coda nur eine unrichtige Schreibwess ese Dio Frage wird durch das Pah ent schieden, wo wir allerdings auch schon cola, colaka, aber auch noch cola, colaka finden!) Daß coda dio cehte alte Form ist, zeigt nicht nur das Sanskrit des Saddharmapundenka (4, 11 paryesate bhokla tathāpi codam, 4, 13 bhaklam ca codam ca gaiesamānah 4, 10 kim adya codena tha bho janena vā) sondern auch das der Handschriften des buddhistischen Kanons Hier steht z B im Sikhāklasūtra (= Sigālovāthasutta) cebenfalls bhakla-codānupradānena Ob coda, cola wirkheh auf die im Dhatupātha 28 08 angefuhrte Wurzel cuda samarane zuruckgeht oder ob diese Wurzel nur mocila willen effunden ist.) nag dalnigestellt sein, jedenfalls spricht die Form der Wurzel dafur daß den Granmathl ern die Form coda bekannt war

Fur ep und kl karala Mundvoll, Bissen, haben die Pah Hand schriften gewöhnheh kabala gelegentlich kabala 1 die zentralasiatischen Handschriften des Prätimoksasätra ksen kabada und kapada 1 die Mahavyutpatti 263 62 Int karada das in der Bedeutung Gurgelwasser auch bei Susruta erischent Über die Herkunft des I kann alse kein Zweifel bestehen Übergens spricht die Pah Form dafür daß das Wort altes benthalt. Die von Uhlenbeck angeführten Vergleichungen werden dadurch noch unwahrscheinlicher

Eine systematische Durchforselnung des gesamten Materials wird voraussichtlich zeigen daß das Gebiet des aus I hervorgegangenen I im Sanskrit weit umfangerichter ist als die hier angeführten Falle erkennen lassen. Ich will die Zahl der Beispiele aber jetzt nicht vermehren sondern möchte zum Schlusse nur noch kurz auf die Frage eingehen, ob und unter welchen Umstanden in aus I entstandenes I mit r wechsehn kann. Sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe E Muller, Grammar of the Pali Language S 27 Im Pali hat cola numer die allgemeinere Bedeutung Zeug

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Analog ist das Verh\u00e4ltnis von nachved sthula Zelt zu sthuda samvarane in Dhatup 28 94 zu beurteilen

<sup>2)</sup> Muller a a O kabala Pat Sekkh 39 41 43 45 m Suttavibh

<sup>&#</sup>x27;) Das p 1st Hypersanskritismus oder Emfluß des Tocharischen

Saurasenî der Dramen 1) Ohne die Sanskritform zu berueksichtigen, hat Charpentier, IF XXIX, 389 p dalima als eine Bildung von "dall 'Ast'. 'Zweig' mit dem Suffix -mant erklart Diß man den Umstand, daß der Granatapfelbaum Zweige hat, als so charakteristisch fur ihn empfunden haben sollte, daß man ihm danach den Namen gab, will mir nicht emleuchten Meines Erachtens ist es überhaupt von vornherein wahrscheinlicher, daß man den Granatapfel nach einer Eigenschaft der Frucht benannt habe Aufgefallen sind dem Inder die zahlreichen Kerne der Frucht, die ihn an Zahne erinnern So heißt es in einer im PW angeführten Stelle des Mbh dantapurnash sarudhirair raktrair dadimasamnibhash, und dantabija . dantabijaka ist wie die Anfuhrungen aus medizinischen Wörterhuchern ım PW zeigen, geradezu ein Name des Granatapfels geworden Gestutzt auf diese Tatsache und in der wohl sicheren Annahme, daß dadima kein altes Sanskritwort, sondern aus einem mittelmdischen Dialekt entlehnt ist wage ich es, auch dadima als 'mit Zahnen versehen' zu erklaren. Im Pali werden vielisch von a Stammen mit dem Suffix imant possessive Adjektive gehildet, die vom Nom Sing aus dann mit Verlust des int- in die a Flexion ubergefuhrt werden'), so z B papimant (haufig) pultimant (SA 33 34), phalimant, ALL Sing in phalimam (Jat 429, 7 8) Das Suffix ima, das sich so ergiht, möchte ich auch in dadima sehen Der erste Bestandteil laßt sich ohne Schwierigkeit auf damstra zuruckfuhren. das im Pali als datha in den Vittel Prakrits als dadha erscheint ) und in dieser Form auch in die Sanskrit Kosas aufgenommen ist. An dem Verlust der Aspiration darf man keinen Anstoß nehmen. In der Sprache des Volkes ist dh schon im Alt Prakrit zu d geworden, so wird z B in den Inschriften zu Saner und Bharaut der Asme Asadha, Asadha konsequent Asada-(306 396), Asadā (697) geschrieben, ahnlich wie in den westlichen Höhlen inschriften Asala neben Asalha erscheint\*) Auch AMg sandeya ist daher nicht einfach als falsche Lesart für aundheug zu bezeichnen, wie Pischel, Gramm der Pr § 213, es tut Im PW wird sogar dadaka selbst m der Bedeutung 'Zahn' aus dem Sabdarth kalpataru angefuhrt Auch von seiten der Bedeutung laßt sieh gegen die Herleitung von damstra kaum etwas einwenden Damstra wird keineswegs nur vom Fangzahn von Tieren oder Damonen gebraucht, es ist auch die genauere Bezeichnung der Schneide oder Vorderzahne des Menschen So werden SBr 11, 4, 1, 5 die damstrah von den jambhyah, den Backenzahnen unterschieden, Ram 5, 35, 19 wird unter den Merkmalen des Rama erwahnt, daß er coturdam trah sei, Jat IV, 245 ist von einem Mann die Rede, der nillhantadatho ist, 'vorstehende Zahne' hat

<sup>1)</sup> Bruchstucke, S 43 2) Siehe Geiger, Pali § 96

Prechel, Grammatik der Prakrit Sprachen, § 76, 304
 Siehe oben S 547

IF IV, 101 hat Sutterlin darauf hingewiesen daß got mawilo 'Madchen', ags meoule, an meyla eine ganz genaue Entsprechung in nachved mahilā-Trau' babe. Man wird den Bedentungsuntersebied nicht dagegen ins Felduhren können. Bedenken erweckt eher die Nebenform mahilā, die in spateren Werken belegt ist, das PW führt auch mahilā-auf. Diese Formen finden durch den Vergleich mit mauilo keine rechte Erklarung. Uhlenbeck will mahilā-lieher gr. µzyā/n gleichsetzen. Daß beide Gleichungen aufzu geben sind, zeigt das neunte Felsenedikt des Asoka zu Girnar, wo mahidāyo 'Tranen' an Stelle des ith, stryaka, abakayaniyo, balika janika der ubrigen Versionen erscheint, mahilā stelt also für mahilā-

Fur cola 'Frauenjacke' lehren Lexikographen (Hem An 2, 116, Med) auch coda Ublenbeck fragt, ob I bier aus d entstanden oder codanur eine unrichtige Schreibweise sei Die Frage wird durch das Pali entschieden, wo wir allerdings auch schon cola, colaka, aber auch noch cola, colaka- finden') Daß coda die echte alte Form ist, zeigt micht nur das Sanskrit des Saddharmapundarika (4, 11 paryesate bhakla tathāp codam, 4, 13 bhaklam ca codam ca gaiesamānah, 4, 10 km adya codena tha bhojanena iā), sondern auch das der Handschriften des buddhischen Kanons Hier steht z B im Sikhālakasūtra (= Sigalovadasutta) ebenfalls bhaklacodānupradānena Ob coda, cola- wirklich auf die im Dhātupātha 23, 98 angefuhrte Wurzel cuda samvarane zuruckgeht oder ob diese Wurzel nur moda willen erfunden ist'), mag dahingestellt sein, jedenfalls spricht die Form der Wurzel dafur, daß den Grammatikern die Form coda hekannt war

Fur ep und kl kavala- 'Mundvoll', 'Bissen', haben die Pali Handschriften gewöhnheh kabala, gelegenthelt kabala 3), die zentralisartischen Handschriften des Pratimoksasütra lesen kabada und kapada 1) die Mahävyutpatti 263, 62 hat kaiada, das in der Bedeutung 'Gurgelwasser' auch bei Susruta erscheint Uber die Herkunft des I kann also kein Zweifel bestehen Übrigens spricht die Pali Form dafur, daß das Wort altes benthalt Die von Uhlenbeck angeführten Vergleichungen werden dadurch noch unwahrscheinlicher

Eine systematische Durchforschung des gesamten Materials wird voraussichtlich zeigen, daß das Gebiet des aus t hervorgegangenen t im Sanskrit weit umfangreicher ist als die hier angeführten Falle erkennen lassen Ich will die Zahl der Beispiele aber jetzt nicht vermehren, sondern möchte zum Schlüsse nur noch kurz auf die Frage eingehen, ob und unter welchen Umstanden ein aus t entstandenes t mit r wechseln kann. Sk

<sup>1)</sup> Siche E Muller, Grammar of the Pali Language, S 27 Im Pali hat colarimmer die allgemeinere Bedeutung Zeug\*

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Analog ist das Verhaltus von nachved sihula 'Zelt' zu sihuda samearane in Dhātup 28, 94 zu beurteilen

<sup>3)</sup> Muller a a O , kabala Pat Sekkh 39 41 43 45 m Suttavibh

<sup>1)</sup> Das p ist Hypersanskritismus oder Finfluß des Tochanschen

Sanrasenider Dramen 1) Ohne die Sanskritform zu berucksichtigen, hat Charpentier, IF XXIX 389 p dalima als eine Bildung von \*dali- Ast', Zweig' mit dem Suffix mant erklirt. Daß min den Umstand, daß der Granatapfelbaum Zweige hat, als so charakteristisch für ihn empfunden haben sollte, daß man ihm danach den Namen gab, will mir meht einleuchten Memes Erachtens ist es überhaupt von vornherem wahrscheinlicher, daß man den Granatapfel nach einer Eigensehaft der Frucht benannt habe Aufgefallen sind dem Inder die zahlreichen Kerne der Frucht, die ihn an Zahne erinnern So heißt es in einer im PW angeführten Stelle des Mbh dantapurnash sarudhirair vaktrair dadimasamnibhash, und dantabira-. dantabiraka ist wie die Anfuhrungen aus medizinischen Wörterbuehern im PW zeigen, geradezu ein Name des Granatapfels geworden. Gestutzt auf diese Tatsache und in der wohl sicheren Annahme, daß dadima kein altes Sanskritwort, sondern aus einem mittelindischen Dialekt entlehnt ist wage ich es, auch dadima als 'mit Zahnen verschen' zu erklaren. Im Pali werden vielfach von a Stammen mit dem Suffix imant possessive Adiektive rebildet, die vom Nom Sing aus dann mit Verlust des -nt in die a Flevion ubergeführt werden2), so z B papimant (haufig) puttimant-(SN 33 34), phalimant Akk Sing m phalimam (Jat 429, 7 8) Das Suffix ima, das sich so ergibt möchte ich auch in dadima sehen Der erste Bestandteil lißt sich ohne Schwierigkeit auf damstra zuruckfuhren, das um Pah als dātha un den Vittel Prakrits als dadhā erschemt\*) und in dieser Form auch in die Sanskrit Kosas aufgenommen ist. An dem Verlust der Aspiration darf man keinen Anstoß nehmen. In der Sprache des Volkes ist dh schon im Alt Prakrit zu d geworden so wird z B in den Inschriften zu Sancı und Bharaut der Name Asadha , Asadha konsequent Asada (306 396) Asada (697) geschrieben, ahnlich wie in den westbehen Höhleninschriften Asala neben Asalha erscheint") Auch Alig sandeya ist daher nicht einfach als falsche Lesart fur sandheya zu bezeichnen, wie Pischel, Gramm der Pr § 213 es tut Im PW wird sogar dadaka selbst in der Bedeutung 'Zahn' aus dem Sabdarthakalpataru angefuhrt Auch von seiten der Bedeutung laßt sich gegen die Herleitung von damstra kaum etwas einwenden Damstra wird keinesnegs nur vom Fangzahn von Tieren oder Damonen gebraucht, es ist auch die genauere Bezeichnung der Schneide oder Vorderzähne des Menschen So werden SBr 11, 4, 1, 5 die damstrah von den gambhyah, den Buckenzahnen, unterschieden, Ram 5, 35, 19 wird unter den Merkmalen des Rama erwahnt, daß er caturdamstrah sei, Jat IV, 245 ist von einem Mann die Rede, der nillhantadatho ist, 'vorstehende Zahne' hat

<sup>1)</sup> Bruchstucke, S 43 2) Siehe Geiger, Pali § 96

Pischel, Grammatik der Prakrit Sprachen, § 76 304
 Siehe oben S 547

IF IV, 101 hat Sutterlin darauf hingewiesen, daß got mawilo 'Madchen', as meoule, an meyla eine ganz genaue Entsprechung in nachved mahla-Trau' habe Man wird den Bedeutungsunterschied nicht dagegen im Feld fuhren können Bedenken erweckt eher die Nebenform mahelā , die in spateren Werken belegt ist, das PW fuhrt auch mahilā auf Diese Formen inden durch den Vergleich mit mawilo keine rechte Erklarung Uhlenbeck will mahilā-lieber gr µeydān gleichsetzeu Daß beide Gleichungeu aufzu geben sind, zeigt das neunte Felsenedikt des Asoka zu Girnāt, wo mahidāyo' Frauen' an Stelle des ithī, striyaka, abalajaniyo, balika janika der ubrigen Versionen erscheint, mahilā steht also für mahilā

Fur cola 'Frauenjacke' lehren Lexikographen (Hem An 2, 116, Med) auch coda Uhlenbeck fragt, ob I hier aus d'entstanden oder codanur eine unrichtige Schreibweise sei Die Frage wird durch das Pali entschieden, wo wir allerdings auch sehon cola, colala, aber auch noch cola, colala- finden!) Daß coda die echte alte Form ist, zeigt nicht nur das Sanskrit des Saddharmapundarika (4, 11 paryesate bhalla talhäm codam, 4, 13 bhaktam ca codam ca gavesamänah, 4, 19 km adya codena tha bhoganena vä), sondern auch das der Handschriften des buddhischen Kanons Hier steht z B im Sikhälakasutra (= Sigālovādasutta) ebenfalls bhakta codāmupradānena Ob coda-, cola wirklich auf die im Dhātupātha 28, 98 angefuhrte Wurzel cuda samiarane zuruckgeht oder ob diese Wurzel nur mcoda willen erfunden ist!), mag dalingestell sein, jedenfalls spricht die Form der Wurzel dafur, daß den Grammatikern die Form coda bekannt war

Fur ep und kl karala 'Mundvoll', 'Bissen', haben die Pali Handschriften gewöhnlich kabata, gelegenthel kabata '), die zentralasiatischen Handschriften des Fratimoksasütra lesen kabada- und kapada '), die Mahävyutpatit 283, 62 hat karada, das in der Bedeutung 'Gurgelwasser' auch bei Susruta erscheint Über die Herkunft des l kann also kein Zweifel bestehen Übrigens spricht die Pali Form drur, daß das Wort altes b enthalt Die von Uhlenbeck angeführten Vergleichungen werden dadurch noch unwahrscheinlicher

Eine systematische Durchforschung des gesamten Materials wird voraussichtlich zeigen, daß das Gehiet des aus l hervorgegangenen l im Sanskrit weit umfangreicher ist als die luer angefuhrten Falle erkennen lassen Ich will die Zahl der Beispiele aber jetzt nicht vermehren, sondern möchte zum Schlusse nur noch kurz auf die Frage eingehen, ob und unter welchen Umstanden ein aus l entstandeues l mit r wechseln kann. Sk

<sup>1)</sup> Siehe E Muller, Grammar of the Pali Language, S 27 Im Pali hat colarimmer die allgemeinere Bedeutung "Zeug"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Analog ist das Verhaltnis von nachved sthula '7cht' zu sthula samrarane in Dhatup 28, 94 zu beurteilen

<sup>3)</sup> Muller a a O , kabala Påt Sekkh 39 41 43 45 m Suttavibh 4) Dvs p ist Hypersanskritismus oder Finfluß des Tochanschen

vadārya 1) der Namo des bekannten Edelsteines lautet im Pali teluriya Die Prakrit Formen verzeichnet Prschel en a O § 241 Bh 4, 33 lint teluria, Deśin 7,77 telula Damit sind wie Prschel richtig bemerkt, teluria bzw telulia gemeint, die letzte Form stammt offenbar aus einem festichen i Dialekt. Hem 2, 133 bemerkt daß sich auch teluja finde Fur gewönlich aber lautet das Wort AMg JM teruliya, M & terulia, was zu dem gr ßigwila, lat berullius stimmt. Nach Prschel ist in diesem Fall d zu r geworden. Ich halte das schon deshalb fur nicht richtig weil es zu der Annahme zwingt daß außerdem auch noch das ursprungliche r zu I geworden sei was jedenfalls für M S ganz unwährscheinlich ist. Wir haben hier öffenhar nicht Übergang von d in r, sondern ein Umspringen von I und r anzunehmen veruli(y)a ist spatere Schreinlung für teruli(y)a Daraus wird sich auch das doppelte I in der greehischen Form erklaren, es soll augenscheinlich das zerehrale I wiedergeben.

Das Umspringen von l und r laßt sich noch öfter bechachten Der Lehrer des Buddha heißt im Pali Alara Kalama (Mv 1,6 1ff usw ) in den huddhistischen Sanskrit-Texten Arada Kalama (Divy 392, 1ff . Bu ddhac 12 1ff 2)) oder Ārāda Kalāpa (Lal 239 6ff ) Das Wort fur 'Koch' lautet im Pali alārika im nachved Sk aralika (fur ārālika ) "Gehogen" ist im Pali glara im nachved Sk arala (fur grala ) Die Etymologie dieser Worte ist unklar und so laßt sich die Möglichkeit, daß die Metathesis im Pali erfolgte nicht bestreiten wenn ich das auch aus Grunden, auf die ich hier nicht naher eingehen kann fur unwahrscheinlich halte. Jedenfalls ist aber nach dem Verhaltnis von pr serulifula und n selurium dasienige von pr (AMg JM A) birāla Katze zu p bilāra 3) zu beurteilen Auch hier hegt micht Übergang von d in r vor sondern birala ist spatere Schreibung fur biraia aus bilara. Die Lautverhaltmisse sind hier nur desnegen nicht ganz so durchsichtig weil das Sanskrit wo das Wort seit Pānini (6 2, 72) erscheint nicht bidara sondern bidala bietet Diese Form kehrt unverandert auch in der Saurasem wieder") die sich somit auch in diesem Fall als dem Sanskrit am nachsten verwandt erweist. Warum im Sanskrit das la Suffix austatt des ra Suffixes gebraucht ist ist schwer zu sagen. Das Nebenemanderstehen der beiden Formen bidara und bidala wird aber auch, wie mir scheint, durch die neuindischen Sprachen bewiesen wo das betreffende Wort bald auf die eine bald auf die andere Form zuruckzu

<sup>1)</sup> Daneben eudürya von tuduru abgelettet nach Pan 4 3 84 doch zeigen die Kasmr Handschriften auch an d eser Bielle die Schreibung mit d, siehe Kielliorn in der Ausgabe des Malabh II 475 und Ep Ind VIII 33

<sup>1)</sup> Arāda wird Fehler f ir Ārāda sein

<sup>3)</sup> bilára bilári biláritő sud die im Pah gewöhnlichen Formen siche z B Ját I 478ff III, 265ff Majh Nik I 334 Childers fihrt aus Abh auch bilála an das e níach Palisterung des Sanskritwortes sein wird

<sup>5)</sup> Daber ist freiheh vorausgesetzt daß bidöla wirklich die richtige Form ist De Zahl der Lesarten ist wie aus Pischel n a O zu ersehen sehr groß

fuhren ist Ich glaube daher auch nicht, daß man von einer Dissimilation sprechen darf, wenn, übrigens in ganz modernen Werken, birāla neben bilāla- als Sanskritwort angefuhrt wird, birāla ist nichts weiter als das Prakritwort, das sieh durch Metathesis aus bilāra erklart

# Vedisch grh-.

Zweimal finden sich im RV Formen von einer Wurzel grh, deren Be deutung bestritten ist, 5, 32, 12

evá hí tươm rtuthơ yātayantam maghð vrprebhyo dadatam śrnóm: |
kím te brahmdno grhate sakhāyo yé träyð nidaðhuh kómam indra ||
8. 21. 15 16

má te amājuro yathā mūrdsa ındra sakhyé tvávatah | nı sadama śacā suté !!

må te godatra nir arama rådhasa undra må te grhamahı | drlhå cud arvah pra mršäbhy å bhara na te dämåna ädábhe ||

Bei der Ahnlichkeit des Gedankens in beiden Stellen ist an der Zusammen gehöngkeit der beiden Formen nicht zu zweifeln, wenn auch die eine un thematische, die andere thematische Bildungsweise zeigt. Die unthematische Bildung findet eich wieder in dem grhe, grhifa der Maitr. Samh, die schon L. v. Schroeder mit den rgvedischen Formen zusammengestellt hat. Die Stellen lauten 1, 9, 5 cäksuse kam dardapfirnamäst vygte | na cäksuse grhe ya eram ida | söde älimane ca kam saumyo 'dhiara vygate | na väco nälimano grhe ya eram ida, 2, 5, 2 särasiatim mesim alabheta yo väco grhita | ida vai särasiati väcaitäya ideam bhisayyati. Käth 9, 13 ist in der Maitr. Samh 1, 9, 5 entisprechenden Stelle grhe durch grhaye ersetz caksuse kam pärnamä vygate | na caksuso grhaye ya eram ida | södräya kam anäiaayeyyate | na väcon älimano grheyey a eram ida | södräya kam anäiaayevyate | na väcon älimano grhaye ya eram ida | beloviek vill grhaye, wie v. Schroeder bemerkt, als Indinatie fassen wie vol. tivave.

Sāyanas Erklarung lautet zu 5, 32, 12 brahmāno brhantas te tradiyāh sakhāyah stotārah kun grhate | trattah kun grhate| | ratta sakhāyah stotārah kun grhate | trattah kun grhatate| | ratta karā sakhāyah stotārah kun at te tava suabhūtā vayam dhanam prayacchāma | kasmāceun mā grhāmah | latmād anyam na grhūmah | apī tu tratta era dhanam grhūma ity arthah Sāyana leitet also grhāte und grhāmah von grabh, grah "nehmen" ab, und ihm sind alle europ iischen Übersetzer außer Gaedicke und teilweise auch Geldiner gefolgt. Ludwig faßt grhate und grhāmah aktivisch "was bekommen von dir die Brāhmana, deine Freunde", "mögen wir nicht"), o Schenker von Rindern, kommen un deine Gewahrung, Indra, noch dir entziehen [was

<sup>1)</sup> Text grhnamte 6402 Laters, Elelas Schriften

<sup>2)</sup> Siehe Bd 5, S 148

dir gebuhrtj. Auch Geldner übersetzt 5, 32, 12 Ved Stud 3, 17 'was behommen denn deine Freunde, die Brahmanen', und danach wird Glossar, S 57, die Stelle unter grabh 'erlangen, empfangen, bekommen' aufgefuhrt Komm, S 82, 229 hat Geldner aber selbst Zweifel an der Richtigkeit dieser Deutung geaußert, und in der Tat seheint es mir unmöglich zu sein, grhate in diesem Sinne zu nehmen, da die aktivisehe Bedeutung für das grhämahi und das grhe der anderen Stellen geradezu ausgeschlossen ist. Niemand wird wohl geneigt sein, sich die Auffassung Säxanns oder Ludwigs in 8, 21, 18 zu eigen zu machen Graßmann nahm die nyvedischen Formen in passivischem Sinne, m 5 32 12 zoll grabh 'annehmen als, halten für' bedeuten (Übers 'was immist du sonst die Beter zu Genossen'), in 8, 21, 16 'ergreifen, sach bemachtigen' (Übers 'o Indra, uns ergreife nicht') Einheitliche Auffassung der gleichstrügen Stellen fehlt also auch hier Erst Oldenberg, Räyeda I 329 hat diesen Fehler vermeden, er will auch in 5, 32, 12 im Sinne von 'sie werden erfaßt' bebwen. 'Wes werden dir die Brahmanen, deine Freunde (vom Bosen) erfaßt' Ebenso batte selnon Delbruck, Altind Syntax 161, 265, 275 das grhe und grhäta der Maitr Samh gefaßt' er wird nicht am Auge ergriffen, hat nicht daran zu leiden', 'wer etwa an der Stumpe leidet'

Nun erheben sich aber gegen diese Deutung eine Reiho zum Teil schwerer Bedenken Formen von grabh mit h finden sich haufiger erst im zehnten Mandala das emzige sichere Beispiel in den ersten neun Buchern ist nf grhnätu in 4, 57, 7, einer Strophe die sicherlich zu den nachtraglichen Einschuben gehört Weder 5, 32, 12 noch 8 21, 16 unterliegen aber dem Verdacht, sekundar zu sein oder auch nur einer jungeren Zeit anzugehören So spricht das h von grhate und grhamahi entschieden gegen die Herleitung von grabh Mit der Bildungsweise könnte man sich abfinden, wann auch sonst im Rgveda nur Formen nach der neunten Prasensklasse vorkommen 1). zumal da spater Formen wie mā grhithah Mbh 8 2353 = 49, 53, agrhitām²) Ram 1, 4, 4 grhisra Whitney, Wurzeln S 40 aus einem Brahmana, vor kommen Auffallen muß es aber doch daß die medialen Formen nicht nur im Rgveda, sondern auch noch in den Yajus Texten im passivischen Sinne gebraucht sein sollten. Aus der altindischen Prosa verzeichnet Delbruck a a O S 265 das grhe grhita der Maitr Samh als den einzigen, angeblich sicheren Beleg fur den passivischen Sinn einer medialen Pra sensform Die Zweisel, daß es sich in unserem Fall überhaupt um Formen von der Wurzel grabh handle, werden dadurch erheblich verstarkt Höchst merkwurdig ist auch die Konstruktion Grah wird allerdings sowohl in der Sprache der Brähmapus wie im klassischen Sanskrit gelegentlich mit dem Genitiv verbunden, aber in der alten Sprache ist es der Genitiv der Sache, von der man etwas nummt yó tā bruhmano bahuyāji tasya kum-

<sup>1)</sup> Abgeschen von Bildungen wie grbhäyati, grbhayati 2) Im PW als 3 Dual Aor gefaßt

4, 3, 5 kahh ha tad rárunāya tram agne kathd dirê garhase kin na dgah, 'In welcher Weise wirst du das o Agni, dem Varuna klagen, in welcher Weise dem Himmel? Was ist unsere Sunde." Spater wird garh- in der Bedeutung 'anklagen, tadeln' mit dem Akkusstiv der Person, seltener der Sache gehraucht Gaedicke wöllte daher grhate und grhämah im prasnischen Sinne als 'getndelt werden, tadelnswert sein' nehmen Geldner, Komm, S 229, taßte grh in 8, 21, 16 aktivisch als 'klagen, Vorwurfe machen' und halt es für möglich, daß auch grhate in 5, 32, 12 lierher gehöre Kun wirde ja allerdings die Übersetzung 'Warum machen dir die Brahmanen Vorwurfe, deine Freunde die vor dir ihren Wunseh inedergelegt liaben'', 'mögen wir dir nicht Vorwurfe machen' einen ganz guten Sinn ergeben, aber richtig kann auch diese Erklarung nicht sein, da sie mit dem grhe der Maitr Samh unvereinbar ist

Befriedigen kann meiner Ansicht nach nur ein Bedeutungsansatz für grh der an allen Stellen paßt Nun fuhren aber die rgvedischen Stellen, wenn man sie ohne jede Rucksicht auf etymologische Spekulationen pruft, wie mir scheint mit Notwendigkeit für geh auf die Bedeutung vergeblich verlangen 'So hore ich namlich von dir daß du zur rechten Zeit zu zahlen veranlaßt daß du den Sehern Gaben schenkest Warum verlangen denn vergehlich nach dir die Brahmanen deine Freunde, die vor dir ihren Wunsch medergelegt haben? 'Mögen wir nicht, o Rinderschenker, deiner Gaben entbehren, mögen wir nicht vergehlich nach dir verlangen. Auch auf die verschlossenen Schatze des Reichen lege deine Hand, schaffe sie her, deine Gaben sind nicht zu vereiteln. 'Vergehlich verlangen', 'ermangeln' paßt aber auch fur die Stellen aus der Maitr Samh 'Nichtermangelt der des Auges' usw Um zu zeigen, was mit dem yó rữcó grhita gemeint sci, hat schon Oldenberg auf Stellen verwiesen wie Kath 12,13 sarasratim mesim dlabheta yasmad vilg apakramed vilg vas sarasvats sarasvaty etásmád apakramats yásmád rág apakrámati, Taitt S 2, 1, 2, 6 sarasvatím mesim á labhela ya israró tacó tadiloh sán tácam na raded tág tai sarastali sarastalim eta sténa bhágadheyenópa dhávalt sasvásmin vácam dadhatt pravaditá vűcó bhavat: Die Rede ist also davongelaufen der Opferer entbehrt ihrer

Wir kommen so auf eine Würzel grh' vergeblich verlangen, ermangeln' grabh oder garh ist sie nicht zu vereinigen, wohl aber laßt sie sich mit grab der garh ist sie nicht zu vereinigen, wohl aber laßt sie sich mit grab der grab gen' dentifizieren, von den im RV nur Perf gaardhuh. Aor gardhal, Part grahyandam belegt ist Formell ist gegen diese Identifizierung nichts einzuwenden. Die Annahme, daß grah- sein Prissens außer nach der verten klasse im Vedium auch nach der zweiten Klasse bildete, ist um so leichter, als auch eine Schatterung der Bedeutung dannt verhunden gelänfalls ist sie micht sehwerer als die Annahme, daß grabh neben gerbhadti oder garh neben garhote grie gebildet habe. Der Übergang von äh zu h ist für die alteste Sprachpernode genügend bezeugt. Er trifft nach Wackernagel I, § 218 ein dh zwischen Vokalen und wahrselienheli nur

hinter unbetontem Vokal, es ware also regelrecht grhe neben grdhyati zu erwarten Tatsachlich kommt aber das h auch in einer Ableitung von ardh vor, RV 10 117 3 sa id bhojo yo grháve dadāty annakāmaya carate kršdya 'der ist freigebig, der dem grhu spendet, dem nach Speise verlangenden, umherwandernden mageren' Gewiß wird im PW grhu richtig als Bettler erklart aber ebenso sicher ist die dort gegebene Ableitung von grabhfalseb, und grhu gehört, wie Geldner Komm 229 gesehen hat zu grdh der Bettelnde ist nicht der Ergreifende sondern der Begehrende Grhamahi möchte ich als die regelrechte Injunktivform des a Aoristes betrachten. der im Aktiv das seit dem RV geltende ågrdhat mit Erhaltung oder Wieder einfuhrung des dh entspricht1) Der Genitiv bei grh ist derselbe Genitiv, der sich im RV bei i findet (ucchanti ya krnosi mamhanā mahi te ratnabhaja ımahe 7 81 4, etavatas ta ımaha ındra sumnasya gomatah Val 1, 9 tam ımaha ındram asya rāyah puruvtrasya nrvatah puruksóh 6, 22, 3 śravac chrutkarna vyate vasunām 7 32 5) bei id (agnim vah pur vyam gird devam ile iasunam 8 31 14) bei bhils (pitvo bhilseta vayunani vidida 1 152 6, sa bhilisamano amriasya carunah 9,70 2 arvanio na sravaso bhilsamānāh 7 90 7) spater bei nath (Pan 2 3 55, sarpiso nathate madhuno nathate Vērtt zu Pan 1 3 21 nathantah sarvalamanam nastılā bhınnacetasah Mbh 3 183 73) bei sprh (sprhayamasa tāsam ca sparsasya lalitasya ca Ram Gorr 1 9 39 na casya tanatasasya sprhayi syası Ram 3 47 30 = Ram Gorr 3 53 392) krıdantam sahle distra sabhāryam padmamalinam | rddhimantam tatas tasya sprhayamāsa renula Mbh 3 116 7 na kasyacıt sprhayate navayanātı kımcana Mbh 14, 19, 5, na limcid visayam bhultvā sprhayet tasya vai punah Mbh 14 46 35) bei akānks (amrtasyeva cakanksed avamanasya sarvada Manu 2 162) utkanth (apı bhaiān utkanthate madayantıkāyāh3) Mālat IV) vgl Delbruck, Amd Synt, S 158f Speyer Ved u Sanskr Synt S 19

Was die Bedeutung betrifft, so mussen wir annehmen daß grdh im Medium im emphatischen Sinne gebraucht wurde 'gieren so daß es bei der Gier bleibt und sie keine Erfullung findet Daß grdh diese Bedeutung hatte ist aber mehr als eine bloße Vermutung Panini lehrt 1, 3, 69 das Atmanepada fur das Kausativ von grdh pralambhane 'wenn es sich um eine Tauschung handelt' wahrend im gewöhnlichen Sinne das Parasmai pada gebraucht wird Die Kāsikā gibt als Beispiele śvanam gardhayati. aber manavalam gardhayate er veranlaßt den Brahmanenknaben gierig zu sein ohne sein Verlangen zu befriedigen er halt ihn hin er tauscht ihn' Hier ist also grdh in der geforderten Bedeutung tatsachlich bezeugt Viel leicht erklart sich der sonst sehwer begreifliche Gebrauch des Mediums in

<sup>1)</sup> Auf die alteren Erklarungen der Form bei Delbruck Aind Verb, S 138, Bartholomae Studien 2 122f usw gebe ich nicht ein da sie alle von der Voraus setzung ausgehen daß grhamahı zu grabh gehöre 1) G na cas jāran javāsas ja

<sup>3)</sup> Vit der Lesart mada jantikāyām

dem Kausativ gerade dadurch daß das Simplex im emphatischen Sinne im Vedium gebraucht wurde

Grhaye im Kath ist sicherheh eine jungere Bildung als das grhe der Matt Samb Daß grhaye im Infimiti ist glaubeich nicht ich möchte es cher als 3 Sing Pras betrachten wober die Endung e mit Rucksicht auf das altere grhe gewahlt wurde Daß das unthematische Prasens von grh mit seinen zahlreichen die Wurzel verdunkelnden Formen fruhzeitig beseitigt wurde ist begreiflich Grhayate ist wahrscheinlich unter dem Emfluß des sonnverwanden syrhayate einstanden.

# Palı bondi- und Verwundtes

Die Abhidhanappadipika 549 verzeichnet ein Wort bunda m mit der Bedeutung Baumwurzel Childers fuhrte dies bunda auf sk. budhna zuruck und ihm sind alle Spateren gefolgt vgl Kuhn Beitr 41 Muller Simpl Gr 47 Geiger Pali § 62 2 Vom Standpunkt der Bedeutung laßt sich gegen die Ableitung nichts einwenden zumal budhna von den Lexiko graphen ausdrucklich im Sinne von Wurzel oder Baumwurzel aufge fulirt wird Am 2 4 12 mulam budhno mahrinamakah Hal 2 26 awa bhago bhared budhnah Vary 46 24 mulam budhno mghrinama Visv na 13 budhnah sinhayam rudre ca Hem Abh 1121 mulam budhno mhrinama ca An 2 272 hadhno orrisamulayoh Med na 20 budhno na mularudrayol Fur die Metathese kann man sich auf Marathi bundha n the stock or lower end (of trees or plants) the foot base lower portion gen bundha m the portion (of a tree or of an article) near the foot bottom or end also the root figuratively the source spring fountain origin (Molesworth) berufen An der Identitat des m Wortes mit sk budhna ist angesichts der genauen Bedeutungsubereinstimmung kaum zu zweifeln. Allein das m Wort zeigt nicht den Verlust der Aspiration wie p bunda und so kann meines Erachtens die Identitat des letzteren mit al. bi dhna keineswegs als sicher bezeichnet werden. Die Unsicherbeit ist im so größer als das Pah Wort sovielich weiß bis jetzt inder Literatur überhaupt nicht belegt ist wir also auch über die genaue Bedeutung nicht genugend unterrichtet sind

Wie es aber auch um die Etymologie von bunda stehen mag jeden in siesen wie ich glaube zwei andere Worter die man damit zusammen gebracht hat von ihm und damit auch von ih. budhna getrennt werden Aul n a a O 1 at mit bunda auch p bundiabaddha das eine besondere Art Bettstelle oder Stuhl charakterisiert (ma ca p tha Cv 6 2 3 Suttav Pac 14 87 88 Abh 310) zusammengestellt Buddhaglosa zu Pac 14 crklart das Wort atami's mancapade damsapetus palla kasamikepena kato und Rhys Davids und Oldenberg bemerken dazu SBE X 164 bundika könne hier a small belt bedeuteu Das ist sehr waltrscheinlicht. In dem Fall gehört aber bundika oder besser wohl b indika offenbar zu bunda

das RV 8, 45, 4, 77, 6 II erscheint und nach dem Zusammenhang eine Art Pfeil bezeichnen muß Dazu wurde die erschlossene Bedeutung von bundakā gut passen, auch das englische bolt und unser 'Bolzen' vereinigen in sich die Bedeutungen 'Pfeil' und 'Pflock' oder 'Keil'

Mit noch größerer Bestimmtheit laßt sich bondt 'Korper', das seit Childers, Kubn a a O, Andersen Pah Reader, Gloss s v, Geiger a a O auf budhna zuruckgefuhrt wird, von diesem Worte trennen Das bat schon Morris, JPTS 1889, S 207, getan Aber seine Ableitung von einer Wurzel bundh 'binden' und sein Vergleich mit engl body wird kaum Anklang finden Abgesehen von den lauthehen Schwierigkeiten, ist es kaum ratsam, fur die Etymologie eine Wurzel heranzuziehen die erst von Bopadeva als Variante des gewöhnlichen bandh in den Dhatupätha (32 14) eingefuhrt ist P bond: (Abh 151) gilt als Maskuhnum In den Belegstellen laßt

sich das Geschlecht zum Teil nicht erkennen, so Jat 148, 1 hatthibondim

pavellhami, Petav 4, 3, 32

yathā gehato nikkhamma aññam geham pavisati evam evam pi so jivo aññam bondim pavisati

In der Gatha des Sumsumarajat (208, 2) aber 1st das Wort Femmunum mahatı vata te bondı na ca paññā tadüpikā

sumsumara valicito me si gaccha däni yathäsukham ||
Der spateren Sprache war das Wort offenbar nicht inehr gelaufig, in
der Prosa der Jat wird es durch sarira ersetzt puna hatthisariram näma na pavisissämi 1,503 17 bonditi sariram tadüpila ti pahha pana te tadū pika tassa sarirassa anucchavilā natthi 2 160 15 Das Wort kehrt auch ım AMg wieder, Kalpasutra 14 wird Sakka bhasurabomdi 1) 'mit glan zendem Körner versehen' genannt

Nun findet sich das Sumsumara Jätaka unter dem Namen Markata-Jataka auch im Mahavastu II 246ff Die G 2 entsprechende Strophe

lautet hier

vatto ca vrddho ca host prama ca te na vidyate na tuvam bāla jānāsi nāsti ahrdayo kvaci

Allein der erste Päda beruht so wie er hier gegeben wird, ganzlich auf den Konjekturen Senarts die Handschriften lesen statt dessen unddä ca vrnd: Der ursprungliche Text laßt sich darnach kaum wieder herstellen, raddā wird wahrscheinlich einem sk vrddha 'groß', vielleicht sk vrttā 'rund' tadda wird winnscheinien einem as vitating grub, vitationale and interest entsprechen In trada aber haben wir deutlich die Entsprechung von pbonds und damit auch die Etymologie des Wortes Fur bonds ist in der pGätha offenbar bonds zu lesen ebenso wie in der Gathā des Mahāvastu vrndi fur vrndi, vrndi verhalt sich zu vrnda wie das sinnverwandte p mndi with the virial, whose ventual side of which we will the properly (Rhumpen', Buschel' (haufiger in ambupinds, z B Jat II, 88, 5 6 27 (Handschriften pindam), 89, 8 10 24 26) zu dem gewöhnlichen sk ppinda Aus dem Tem bonds ist dann spater ein Mask bonds geworden

<sup>1)</sup> Handschriftliche Lesarten bodi bumdi bamdi

Das o sehe ich als aus u vor Doppelkonsonanz entstanden an, analog hat sich e aus schundarem : entwickelt in pr tenta , talatenta aus urnta-, talaernia, moneben ubrigens auch ronia, talaronia erscheint (Pischel 5 53) Das b ist offenbar schundar aus e entstanden, wofur p buddha 'alt' neben ruddha aus urddha eine Parallele bietet Jedenfalls ist die Schreibung mit v fur ernda das gewöhnliche In der spateren Zeit findet sich allerdings gelegentheh auch brada, so z B zweimal (Z 9 70) in dem sorgfaltig geschriebenen Epitapli des Mallisena zu Śravana Belgola (Ep Ind III, 189ff ) Allem hier wird auch braja (Z 29), bratin (Z 205) geschrieben, und da r sicherlich wie ri gesprochen wurde, so ist aus diesen Schreibungen wohl nur zu folgern, daß im Kannada Gebiet die Neigung bestand, ein sk v vor r wie b zu sprechen1) Von seiten der Bedeutung ist gegen die Veremigung von bonds und unda mehts einzuwenden Frnda, n bedeutet 'Menge, Masso, Schar, Herde, Buschel, Traube', m als medizinischer Ausdruck eine Geschwulst in der Kehle Das stimmt vortrefflich zu bonds . das von dem gewaltigen Körper eines Elefanten, eines sumsumära, eines Gottes gebraucht wird Die Grundbedeutung ist offenbar 'Masse, Klumpen'. Auch ist ernda ein altes Wort, wenn es in der Literatur auch erst im Epos und bei den klassischen Dichtern belegt ist. Es wird bereits Naigh 4,3 verzeichnet?) Sein Alter wird aber auch durch die Ableitung erndaraka-, die Sat Br 14. 6. 11. 1 (vrndarala adhyah san) erscheint, durch Panini und Latvavana bezeugt Pan 2, 1, 62 lehrt die Anfugung von undarala, wenn etwas geehrt werden soll, Pan 6, 4, 157 die Steigerung erndiges , erndestha . Vartt 3 zu P 5 2 122 die Bildung erndaraka von ernda . Vartt 10 zu P 7, 3, 45 das Femminum tradaraka oder tradaraka

Vrnda ist dann auch in die Prakrit Dialekte übernommen worden, moravundänam, mit den handschnithehen Lesarten bimdännam, tandanam, trindana steht Hala 560, püsarimdamm, mit den Lesarten tomdammi, bimdammi (Weber, Glossar), Häla 263 Also auch hier tritt das bauf, wenn der Ersatzvokal des r labial gefarbt ist. Im Apabhramsa gilt tinda, siehe die Glossare in Jacobis Ausgabe der Bhavisatta Kalia und des Sanatkumärscarita.

Hierher gehört endlich auch das merkwurdige pr ramdra, ramdradet bemdra, bundra, n. das Hemacandra in seiner Frakrit Grammatik I, 53, II, 79 lehrt<sup>3</sup>) und auch Desinämam 7, 32 erwahnt Als Bedeutung wird an der letztgenannteu Stelle rindam angegeben, in der Grammatik wird das Wort durch samidah glossiert. Belegt ist es in der Bedeutung Schar, Menge' in JM bei Jacobi, Augew Erzahl 26, 3 (rijjäharutandra). Nach Hemacandra ist rindam direkt dem Sanskrit entinonmen. Tat-

<sup>1)</sup> Im ubrigen vgl für den Austausch von b und t die Bemerkungen Wacker nagels Altind Gr I, § 161

<sup>&#</sup>x27;) \gl \nr 6, 34

<sup>&</sup>quot;) Über die Schreibungen siehe Pischel zu Hem 1, 53

sachlich lehrt er auch Unädiganasütra 387 ein vandra mit der Bedeutung  $san \ddot{u}ha$ , in der Literatur hat sich das Wort bisher nicht gefunden. Be deutung und Fern lassen meines Erachtens keinen Zweifel daruher, daß vandra, vundra- aus vrnda entstanden sind. Mir scheint, daß vrnda zunachst zu vranda, vvundra- geworden und dann weiter zu vandra, vundra umgestaltet ist. Eine genaue Parallele für den Umtritt des r fehlt aller dings, doch ist der Umtritt gerade bei r, l nicht selten (Pischel § 354)

## Zu den Asoka-Inschriften.

Im Jahr 1877 gah Alexander Cunningham die his dahin bekannten Inschriften des Asoka zum ersten Male vereinigt als ersten Band des Corpus Inscriptionum Indicarum heraus Im vorigen Jahre ist die von Hultzseli bearheitete neuo Ausgahe dieses Bandes erschienen. Der eberflichlichsto Vergleich der beiden Werke genugt, um die ungeheuren Fortschritte zu erkennen, die die Lesung und das Verstandnis jener einzigartigen Dokumente des indischen Altertums im Laufo von 48 Jahren gemacht haben Seit 1837, da James Prinsep die Inschrift der Saule von Delhi Topra entzifferte liaben Generationen von Indologen an den Asoka Inschriften gearbeitet Hultzsch gebuhrt der Dank die Errebnisse ihrer Ferschungen aufs sorgfaltigste gesammelt, mit feinsinniger Kritik gesiehtet und in vielen Fallon bereichert zu haben Die neue Ausgabe mit ihren Indices, Kenkordanzen und vortrefflichen Tafeln bereichert durch vier Abhandlungen über den Autor der Inschriften, Asokas Reich seine Bekehrung und seinen Dharma und die grammatische Darstellung der verschiedenen Dialekte, ist ein geradezu mustergultiges Werk und die glanzende Krönung der jahrzehntelangen, innendlich verdienstvollen epigraphischen Tatigkeit des Herausgebers Ich kann nur hoffen daß auch das heranwachsende Go sehlecht das Studium dieser geschichtlich wie sprachlich gleich wichtigen Denkmaler nicht außer acht lassen wird. Es ist trotz der vorzüglichen Leistungen der Früheren im Einzelnen noch manches zu tun, und so mitee der im folgenden unternommene Versuch ein paar nach unklaro Stellen aufzuhellen, ven dem Herausgeber freundheh als ein Zeichen des Interesses genommen werden, das gerade sein Werk jedem, dem die indische Altertuinskunde am Herzen liegt, einfläßen muß

In dein dritten Saulenedikt stehen die Satze kayānammera (All kayānamera) dekhati (Ar Nand Rām dekhami) syam me kayāne kate is no muna (Mīr minā) pāpraa (All pāpakam) dekhati (Ar Nand Rām dekhamis) syam me pāpe (All pāpake) kate is syam vā (Top, alle anderen ra) äsnase nāmā is und esa bādham (Top bādha) dekhiye syam me hidatskāye syammana (mana felit in Mir) me pālatskāye is (felit in Tôp Mīr) Sie machen wegen des no mina und des syammana Schwerigkeiten Dieso Worte sind sicherlich auch heute noch nieht richtig gedeutet, und das ist

um so merkwurdiger als meines Erachtens die Lösung des Ratsels schon vor fast 50 Jahren gefunden war

Buhler, ZDMG XLV, 168, Ep Ind II, 261, hatte mina, minā ebenso wie mana als Vertreter von si. manāl, p. manā') gefaßt und ubersetzt 'durch aus nicht sieht man auf (seine) bösen Taten' und 'dies (gereicht) mir zum Heile in dieser Welt, dies weingstens zum Heile in jener Welt' Wahrend Buhlers Übersetzung an der ersten Stelle einen ganz guten Sinn ergibt, befriedigt die Übersetzung der zweiten Stelle durchaus nicht Buhler meint, die Klausel sei wohl so zu verstehen. Wenn diese oder jene Handlung keinen Vorteil in dieser Welt bringt, so bringt sie doch weingstens Heil im Jenseits' Ich glaube nicht, daß der König einen solchen Gedanken geaußert haben wurde, ich kann aber auch meht zugeben, daß manāl jemals soviel wie 'weingstens' sein kann Das Wort bedeutet im Sanskrit wie im Pah doch nur 'ein weing, in geringem Maße, in kurzem, beinahe''), aber diese Bedeutung paßt nicht oder doch nur höchst gezwungen in den Zusammenhang

Gegen die Buhlersche Auffassung hatte Michelson, IF XXIII, 236ff. Einwendungen gemacht, aber nicht wegen der von Buhler angenommenen Bedeutung der Wörter, sondern wegen ihrer Form Er erklart es sei wissenschaftlich unmöglich, daß mina und mana beide sk. manäl entsprechen könnten, da sie in denselben Dialekten auftreten. Ich kann diesen Einwand keineswegs als begrundet anerkennen, warum sollte es an und fur sich unmöglich sein daß sich ein mana in der engen Verbindung mit no wester zu mina wandelte. Michelson fuhrt dann die Vermutung Bur nouis an daß no minā auf no iminā non par celui ci', zuruckgehe, aber nur um sie abzulehnen wie das schon Senart getan hatte, da 'durch dies' keinen Sinn in dem Satze ergibt Michelson bemerkt überdies mit Recht. daß auch lautlich die Erklarung nicht einwandfrei sei. Die Erklarung, die er selbst fur no ming gibt weicht aber von der Burnoufschen gar nicht weit ab Er fuhrt no mina auf no und amina zurnich das im Pali in dem öfter wiederkehrenden Satze tad aminā pi jānātha erscheint, indem er sich fur den Sandhi auf no pi aus no api im funften Saulenedikt beruit. Naturlich kann dieses no m nichts fur den Ausfall eines a nach o beweisen, da die Sandhiform m in dem östlichen Dialekt fest geworden ist und sich überall durchgesetzt hat, in samtlichen Asoka Inschriften begegnet api überhaupt nur einmal in eramaps in G II, 3 Aber selbst wenn man die Möglichkeit der Entstehung des no mina aus no amina zugeben will, bleibt Michelsons

i) P mand ist nur Postulat, in Wirkheikeit komint im Pali nur manam vor Auch die Verbindung man' amhi läßt sich natürlich ohne weiteres aus manam amhi erklarin

<sup>1)</sup> Int PW wird such 'bloß, nur, μότον als Bedeutung gegeben, allem an den drei dafür angeführten Stellen steht mandl so weit ich sehe, in seiner gewöhnlichen Bedeutung

Erklarung noch immer völlig unbefriedigend Michelson schreibt dem mina die Bedeutung 'auch' zu Der Sinn des Satzes soll sein 'One does not also see an evil deed', und er bemerkt dazu 'Whatever the original value of aminā may have been, it certainly had become a mere particle in Pāli ' Wie man zu einer solchen Behauptung kommen kann, ist mir unbegreiflich Michelson selbst fuhrt an, daß nach Kuhn, Beitr S 88, der Bālāvatāro amınā mit iminā gleichsetze, und fugt hinzu, daß in diesem Fall die Etymologie klar sei, aminā sei Kontamination von iminā und amunā, dem Instr Sg m oder n von ayam bzw asu Man mag uber die sprachliche Erklarung der Form denken wie man will, das eule ist iedenfalls sicher, daß die einheimische Grammatik völlig im Recht ist, wenn sie amınā als Nebenform von ımınā betrachtet Amınā heißt niemals etwas anderes als 'durch dieses' oder 'hierdurch'. In Versen wird die Phrase tad. amınanı yanatha gebraucht, um Beispiele oder Argumente einzuleiten, durch die eine aufgestellte Behauptung erhartet werden soll So wird S N 136 behauptet, man sei nicht durch seine Geburt, sondern durch seine Handlungen ein Pariah oder ein Brahmane Dann fahrt der Text fort tad amınam yanatha yatha me 'dam nıdassanam, und nun wird zum Boweis die Geschichte des Candala Mataaga erzahlt Ahnlich heißt es Itiv 89, 1 mā rātu koci lokasmim pāmecho upapariatha

tad amınā pı jānatha pāpicchānam yathā gati

norauf der Hinnels auf das traurige Ende des Devadatta folgt. Man kann in diosen Fallen die Phrase übersetzen 'Das erkennet auch hierdurch', tad kann aber auch bier adverbiell gebraucht sein wie in dem Satze, der D 3, 83. 21. S 1, 88, 18 Behauptungen emlestet, die dann in langerer Aus fuhrung bewiesen werden tad amina p'etam Vasettha (oder Ananda) pari vaueng reditabbam vatha 'nun ist dies auch auf diese Weiso zu wissen, ' Am Schluß der Ausfuhrung wird der Satz in beiden Stellen mit ımınā kho an Stelle von tad amınā m wiederholt. Das zeigt eigentlich schon zur Genuge, daß aminā und iminā die gleiche Bedeutung haben. Sie wechseln daher auch lunter tad, M 2, 239, 9 15 heißt die einleitende Phrase tad amınu p'etam ayasmanto janatha yatha , aber bei den Wiederholungen von Z 23 ab steht sminā fur aminā im Text Ich kann nuch meht zugeben, daß tad amına eine unlösbare Einheit bildet und mit 'dadurch', 'dalier' zu übersetzen ist, wie Geiger, Pali, S 98, angibt D 2, 57, 4ff lautet die Einleitungsplirase tad Ananda imina p'etam pariyayena redita bbam yathā Sollte also no minā auf no aminā zuruckgehen, so konnte es nur 'meht hierdurch' bedeuten. Das hat aber Michelson selbst als sinnlos abgelehnt, es cribrigt sich daher, auf seine Erklarung der Kurze des Auslauts von mina in Top und All, die den von ihm aufgestellten Regeln widerspricht, näher einzugeben

Die Buhlersche Erklitung von mana aus sie manäl wird nach Michelson durch die Kurze im Auslant des Wortes in Top unmöglich gemacht, auch

in Ar Nand und Ram ware vor dem enklitischen me mana zu erwarten Aber Buhler war nach Michelsons Ansicht doch auf der richtigen Spur There is a Sanskrit word mananak, its Indic prototype may have lost the syllable na by haplology, from \*manal the mana of DS R M comes perfectly regularly' Wir erfahren dann wester, daß auch sh manak aus dem vedischen mananal entstanden ist, wiederum durch Haplologie, nur daß in diesem Fall nicht na, sondern na geschwunden ist, und in einer Note wird auch noch eine andere Erklarung von mana gegeben, die ich ubergehe da Michelson selbst gesteht, daß die im Text vorgetragene einfacher und daher vorzuziehen sei Ich habe schon bei anderen Gelegen heiten erklart daß ich mir keinen Nutzen von einer Sprachforschung versprechen kann die, losgelost von aller philologischen Textinterpretation. lediglich mit den Lauten jongliert. Man darf doch nicht übersehen, daß mananal daas leyouerov in RV 10 61, einem der dunkelsten Lieder der Sammlung 1st Was mananag relo jahatur reganta in V 6 heißt, iet vor hung ganzheh unklar Im PW ist die Gleichsetzung von mananal mit manal nur als Vermutung bezeichnet, sie ist ganz unwahrscheinlich Andere Erklarungsversuche von manandl gehen in ganz andere Richtung Ludwig wollte es von manu ableiten 'bis zum Menschen hermieder', Oldenberg Roseda 2, 205, vermutet als Bedeutung 'sich der Aufmerksamkeit entziehend', halt aber auch 'die Erregung verschwinden lassend' für möghch. Edgerton, JAOS XXXI 108 meint, das Wort sahe aus als ob es eine Form der Wurzel anas, nas enthielte Daß ein seiner Bedeutung und Herkunft nach so vollkommen dunkles Wort nicht zur Grundlage der Erklarung von mana oder manak gemacht werden kann, durfte wohl kaum bestritten werden

Hultzsch hat denn auch Michelsons Deutungen abgelehnt Fur no mina kommt er auf Buhlers Erkhrung zuruck, indem er fur den Übergang des a von manal in a auf Pischel Gr d Pr 8 101-103 verweist Juammana mochte er auf ak sdam anyat zuruckfuhren 'this (action conduces) to my (happiness) in this (world), that other (action) to my (happiness) in the other (world)' Ich kunn mich auch dieser Erklarung nicht anschließen Schon die Schreibung and die in allen vier Versionen, die das Wort über haupt enthalten, wiederkehrt ist der Herleitung von anyat nicht gunstig Fs 1st richtig daß wir in K MI, 34, MII, 37 ane, X, 28 anala, VI, 21, X, 27 anatā, MI, 33 amnamanasā finden, aber die Sprache und Schreibung von K, steht der der Saulenedikte ferner. In diesen wird ebenso wie in den Felsenedikten von Dh J stets amna geschrieben amnaye, amne, amnans, amnanam, amnesu amnata, nur emmal im Separatedikt I von J. Z 5. hest Hultzsch jetzt ange Aber auch in K selbst ist die Schreibung mit dem Anusvara die hanfigere Wester ist es mir aber auch nicht wahrscheinlich daß anyat einfach das auslautende t eingebußt haben sollte. ohne die gewöhnliche neutrale Endung des Nominativs anzunehmen. In in diesem Dialekt vorhanden war, ergibt sich aus Dh J VI, Z 5 tasa ca pana syam mule uthane ca athasamtilana ca Es 1st die einzige Stelle, wo in dieser Version der Felsenedikte das Aquivalent von punar überhaupt erscheint In G findet sich fur punar in der abgeschwachten Bedeutung stets puna (4 mal), in K stets puna oder puna (7 mal), und puna ist auch die gewöhnliche Form in dem Nordwestdialekt von Sh (5mal1) und M (7mal), aher je einmal begegnet doch auch hier pana Sb VI, 14 152) we ra pana mahamatranam (-na) acayıkam (-la) aropulam bhots, M IX, 7 siya va tam athram nirateya siya pana no Wir durfen aus dieser Schreibung schließen, daß pang auch in dem Nordwestdialekt bestand Meines Erachtens soll die Schreihung rana die fluchtige Aussprache des Vokals in der ersten Silbe des Wortes, wenn es enklitisch ist, zum Ausdruck bringen Van ist sich aber sicherlich der Identität des enklitischen Wortes mit dem vollen pung immer bewußt geblieben, und man wird daber auch für das enklitische Wort zunachst noch vielfach puna geschrieben baben, erst in dem literarischen Pali wird die Orthographie geregelt sein, wenn es auch hier Falle gibt, wo man über die Berechtigung der einen oder der anderen Schreihung im Zweifel sein kann So stebt z B in der Verbindung mit to ofter pana, Mahav 1, 55 anujanāms bhillhave ryattena bhillhunā patsbalena ekena dve eamanere upatthapetum yaratake va pana uesahati oraditum anusässtum tävatake upatthäpetun to Dhp 42, Ud 4 3.

diso disam yan tam kayira teri va') pana verinam miechapanihilam estlam papiyo nam tato kare

Dhp 271 aber heißt es in der Aufzahlung der Dinge, die nicht genugen, um die Erlösung zu erlangen

na silabbatamattena bahusaccena va puna athava samadhilabhena viviccasayanena va!)

Diese Strophe findet sich nun auch in dem von Senart, JA IX, 12 193ff herausgegebenen Teil des Kharosthi Manuskripts des Dharmapada (B 24, S 240)

na silavadamairena bahovukena va mano adha samadhilabhena tirilasayanena va\*)

panim, sk. vimapanim 1). Der Übergang eines inlautenden p und v über n in m ist auch in den spateren Prakrits nicht selten, siehe Pischel, Gr. d. Pr. \$ 248, 261 Die Belege fur p stammen fast samtlich aus der AMg Man wird danach die Berechtigung, auch das mana der Asoka Inschrift aus pana herzuleiten, nicht bestreiten können. Da der Übergang eines inlautenden v oder v zu m sonst nur nach remem Vokal bezeugt ist, so wird vielleicht auch das enklitische vana zunachst nach Wörtern mit reinvokalischem Auslaut zu mana geworden sein und dieses mana dann auch in die Stellung nach Nasalvokal, wie in iyammana, übertragen scin2), ein sicheres Urteil ist indessen nicht möglich, da das vorhegende Material allzu beschrankt ist. Man darf gegen die vorgeschlagene Erklarung von mana auch meht einwenden, daß in Dh J ja doch pana uberliefert sei. Ich hoffe zeigen zu können daß in den Edikten tatsachlich auch mana vorkommt Allein auch davon abgesehen darf meiner Ansicht nach nicht außer acht gelassen werden, daß die in der Kanzlei Asokas verwendete Sprache eine Art Hochsprache ist, wahrend die wirklich gesprochene Sprache bereits viel weiter entwickelt und, wofur ich hier freilich den Beweis nicht erbringen kann, im wesentlichen schon auf dem Standpunkt der literarischen Prakrits stand. Wir durfen uns daher nicht wundern, wenn gelegentlich Formen aus der gesprochenen Sprache in den Edikten orscheinen wie z B das bekannte adhigicua fur adhikrtua in der Calcutta-Bairat Inschrift Zu solchen Formen rechne ich auch mana und no mina Der Beweis, daß das letztere aus no mana entstanden ist, laßt sich vorlaufig allerdings micht fuhren. Der Übergang eines a in i ist aber in den Prakrits, wie Pischel, Gr d Pr § 101-103, zeigt, haufig genug und no mına fur na mana scheint mir nicht auffallender zu sein als Ardhamagadhi Formen wie kunima für sk kunapa, phusiva für sk prisata oder muinga für sk mrdanga

Die Herleitung des mana aus pana verhilft nun auch, wie ich meine, zur Erklarung eines bisher ganzlich mißverstandenen Satzes in dem ersten Separatedikt von Di J Er lautet in der Lesung von Hultzsch in Dh duähale hi imasa kammasa me kute manoatilele, in J duähale etasa kammasa sen kute manoatilele.

Kern, dem fur seine Ausgabe der Separatedikte, JRAS, N S XII, 379ff, nur Cunninghams unvollkommene Falsimiles zu Gebote standen, restituierte den Text in Di zu duähale hi inass kamme samakate manam attleke, in J zu duähale etasi kamasi same und übersetzte das 'dvyäharo

<sup>1)</sup> Die Stellen sind gesammelt von Konow, Festschr f Windisch S 93f Das angebliehe bhamensu ist nicht mit p bhaussis gleichrusetzen, redamada für sk vratavantah ist unsicher, dis schließlich hier das Stiffx mat vorliegen könnte

<sup>4)</sup> Ich glaube nicht, daß man vyammana direkt auf syam pana zuruckführen darf Aus Grunden auf die ich hier nicht naher eingehen kann, halte ich es für möglich, daß syam pana zu syambana hatte werden köhnen, aber kaum zu syam mana

hy asmin (clasmin) karmani śramakarane (śramah) manāgatirekah', 'for a little abundance of painstaking in this work yields a twofold gain' Senart, dem Ahklatsche der Inschriften vorlagen, konnte JA XIX, 84ff die Lesung berichtigen Sein Text unterscheidet sich von dem bei Hultzsch gegebenen nur dadurch, daß er in Dh manaatilele las. mit der Bemerkung, daß auch manoatileke möglich sei in J kamasa und auf die Lesung der letzten fünf Silben verzichtete Das kamasa sa in J sieht Senart als einen Fehler für kamasa an von Kern ubernimmt er die Erklarung von duähale, faßt aber managatileke als manotirelah 'excess of thought, preoccupation' Seine Übersetzung des Satzes, die nichr eine Paraphrase ist, lautet 'verily, if I speci ally direct my attention to these duties [which are entrusted to you] it any success my accounts to mess tunes pattern are entiretic to your in secure they bestow a twofold advantage. Bubler, ZDMG XLI, 4, ASSI I, 127 has in J. Lammass and im ubrigen den Satz ebenso wie Senart his auf das letzte Wort, in Dh hielt er maneatileke fur wahrscheinlicher als manaatilele, gab aber die Möglichkeit der Lesung manoatilele zu, wahrend er in J [ma]ne(a) las Die Übersetzung lautet bei ihm 'Denn ich habe es so eingerichtet, daß Eifer für diese Sache zwiefache (Frucht) bringt', druāharo hu asya karmano mayā krto manotirekah' Die Lesart. kammasa sa in J hielt auch er fur einen Fehler Es ist zuzugeben, daß die hier uberall zutage tretende Auffassung des duāhale an und fur sieh möglich ist, dupada fur dispada begegnet im zweiten Saulenedikt und in der Unterschrift des Girnar Ediktes finden wir sarralolasulhähara 'der ganzen Welt Freude bringend' Digegen befriedigen die Erklarungen von mana . mane oder manoatuleke in keinem Fall Daß Senarts Auffassung unmöglich ist, zeigt sich sofort, wenn man den Satz wörtlich übersetzt Das manaatileke geht bei ihm auf den könig. Von dem manaatileke des Königs kann aber doch nicht gesagt sein daß er doppelten Vorteil bringe, da dem ganzen Zusammenhang nach der eine dieser Vorteile zweifellos die Gunst des Konigs ist Aber auch Buhlers Übersetzung von maneatileke ist viel zu gezwungen um Glauben zu verdienen, und Kerns Erklarung des Wortes paßt nicht in den Zusammenhang, selbst wenn man versuchen wollte, sie mit den richtigen Lesarten in Einklang zu bringen Geradezu unmöglich gemacht werden aber Senarts und Buhlers Übersetzungen des Satzes dadurch daß sie in kute das Aquivalent von sk. krtah sehen, auch Kern hatte sem kale meht von kr ableiten durien, denn kria ist in dem östlichen Dialekt stets durch Iaia vertreten. Buhler selbst hat auf diese semer Erklarung widersprechende Tatsache aufmerksam gemacht, das Verdienst, in sk Lutas die richtige Entsprechung von kute erkannt zu haben, gehuhrt Franke, GN 1895, S 537f Franke hat auch auf die Möglichkeit hingewiesen duähale auf duräharah zuruckzuführen Der Schwund des s von dus in der Komposition ist, wie die Beispiele bei Pischel, Gr d Pr § 340, zeigen, in den spateren Prakrits sehr haufig Er kommt aber auch im Pali vor und hier gerade auch vor vokalischem Anlaut stükure diākāre suviñnāpaye duviñnāpaye Mahāv 1, 5, 10, Childers fuhrt duphasso, duvupasanto an Sicherlich hat Pischel recht, wenn er bemerkt, daß zu diesem Gebrauch des du im Kompositum in erster Lime die oft direkt daneben stellenden Kompositu mit su gefuhrt haben

Es wird also lediglich von dem Sinne abhangen, ob man dvähale auf dwaharah oder duraharah zuruckfuhren muß, den Sinn aber, den Franke selbst in dem Satze sucht, kann ich, wie ich schon oben S 334, Anm 1 bemerkt habe, night für richtig halten. Er übersetzt 'Denn woher sollte mir eme Vorhebe kommen fur einen, der diese Aufgabe schlecht ausführt'. Naturlich kann āhala in duāhala nominal in jeder Bedeutung gebraucht sem, die ähalati zukommt, daß man aber im Sk larmäharati oder im östlichen Dialekt kammam ähalati jemals im Sinne von 'er führt eine Aufgabe aus' gebraucht baben sollte, halte 1ch schlechterdings fur ausgeschlossen Weiter aber kann dughale nicht Lokativ sein, da dieser im östlichen Dialekt stets auf as: ausgeht, und endlich kann ich auch nicht glauben, daß manoatileke oder wie man das Wort sonst lesen mag, 'Vorliebe' bedeuten könnte Hultzsch, der in Db manfolatilele in J [ma]nfoatilleflef liest, ist in der Ubersetzung Franke gefolgt 'For how (could) my mind be pleased if one badly fulfils this duty?' Er will aber duāhale als absoluten Nominativ fassen So oft aber auch absolute Konstruktionen in dieser Sprache erscheinen, ich wußte nicht, daß sonst ein bloßes Substantiv im Nommativ ohne Zusatz eines Partizips wie samtam absolut gebraucht ware

Wir konnen nach alledem wohl sagen daß der Satz bis jetzt nicht befriedigend erklart ist. Eine völlig sichere Entscheidung, ob mana, mane oder mano zu lesen ist, ist, wie auch die Phototypie zeigt kaum möglich Nehmen wir zunachst einmal an daß mana die richtige Lesung ist, so wurde der Satz lauten duühale hi (fehlt in J.) imasa (J. etasa) Lammasa me (J same) kute mana attleke Da wir mana als Vertreter von sk. punar erkannt haben, wurde der Satz, wenn wir von dem me in Dh, dem same ın J vorl ufig absehen, ins Sankrıt übersetzt durāharo hu asua (oder ra kutah punar atırekah sein 'denn schwer herbeizu etasya) karmanah fuhren ist dieses Werkes , geschweige denn ein Überschuß Es ergibt sich, daß das Geringere, dem atileke gegenübergestellt ist, in dem me von Dh, dem same von J ausgedruckt sein muß Mit me ist naturlich nichts anzufangen, same, sk. samam, laßt sich aber ohne weiteres als 'Gleichmaß, gewöhnliches Maß, Norm' verstehen, was den genauen Gegensatz zu attlela 'Überschuß, Übermaß' bilden wurde. Auch im Sanskrit wird das Neutrum sama, wie die Belege im PW zeigen, oft genug substantivisch gebraucht Ich ubersetze also den ganzen Satz 'Denn schwer herbeizu fuhren ist dieses Werkes Gleichmaß, geschweige denn ein Überschuß' Mit dem kamma ist die Ausfuhrung der Befehle des Königs in bezug auf die Rechtspflege gemeint, vgl am kichi dalhami hakam tam ichami kimti kam kamana patipātayeham duvālate ca ālabheham im Anfang des Ediktes von J

Meino Erklurung nötigt zu der Annahme, daß in diesem Falle die richtige Lesung ausnahmsweise in J, meht in dem im allgemeinen viel sorgfaltiger eingemeißelten Die erlatten ist. In J sind öfter Silben ausgelassen
worden, in Dh findet sich sonst nur löpine yam für löpine iyam in IV, 8
Aber gerade in den Separatedikten sind nuch in Dh. dreimal Silben erst
nachtraßieh eingefügt. II, 5 das sa von Ikamisati, II, 7 das nam von
adhamn, II id das erste av von Ikamisat. Ich sehe daher keine
Schwierigkeit in der Annahme, daß auch in unsetem Fall der Stemmetz
das sa, zumal es unmittelbar auf ein sa folgt, vergessen und auch bei der
Revision der Feller ubersehen haben sollte

Ich bin bei meiner Interpretation des Satzes von der Lesung mana ausgegangen. Ich halte sie für die wahrscheinlichste aber ich möchte doch darauf hinweisen daß man sich auch mit der Lesung mano abfinden kann Schließlich ist ja mano gerade die im Kharosthi Dharmapsda bezeugte Torm, und sie hat ihre Parallele in puno, das, us Pischel Gr d Pr § 342, zeigt, in der Bedeutung "venderum" in sumtlichen Trahrits, auch AMig und Mg in der Bedeutung "aber" auch in M erscheint. Auch das Pali kennt puno neben puno. Man kann unter diesen Umstanden das Bestehen eines mano in dem Dialekt von Dh J gewiß nicht für ummöglich erklaren.

Es laßt sich endlich wie ich meine zeigen daß sich der Satz in der nuen Interpretation auch gut in den Gesamitzusommenhang einfugt. Die volle Berucksichtigung dieses (meines Erlasses)\* angt der König, 'bringt großen Vorteil, micht volle Berucksichtigung großen Nachteil)\* Wenn man namlich diesen (Erlaß) ungenigend berucksichtigt\*), gewinnt man nicht den Himmel, gewinnt man nicht den König. Daran knupft sich dann unser Satz der zum Ausdruck bringen soll daß die ungenugende Beruck sichtigung leicht eintreten kann weil auch die bloß normale Durchfullrung der Absichten des Königs große Schwierigkeiten bereitet "Schwer herbeitzituhren ist ja (schon) das gewönnliche Maß dieses Werkes, geschweige

<sup>9)</sup> Nach Dir dem Sune nach ebenso m il Sampetipida scheint dem asampotipidi in hausativen Sune graembertuethem van sampetipidagomina dem asampatipidi in 3 Derselbe Unterschiedt zegt sich in Folgenden in sepat-padagomina (Dh) eizo inpidagomina (D) gegenuber empetipidagomina (Dh) eizo inpidagomina (D) gegenuber empetipidagomina (D) gegenuber empetipidagomina (D) gegenuber empetipidagomina (S) gegenuber empetipidagomina (S) gegenuber empetipidagomina (S) generalitation in entre trends in empetipidagomina (S) generalitation in entre trends in empetipidagomina (S) generalitation in entre trends in entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetipidagomina (S) entre empetip

<sup>1)</sup> Nach Dh. dem Sinne nach ebense in J. Das er von erpelipädagamine, ei pa (pdagamiam entspreht genau dem asam, negert also meht den im Verbum ent haltenen Begriff uberhaupt sondern nur das vollkommen. Ten Nehtberücksich tigung somer Befehle durfte der könig nuch wohl für ausgewehlessen gehalten haben.

denn ein Überschuß. Die Wiederholung des zuerst negativ ausgesprochenen Gedankens in positiver Form beschheßt dann den Abschnitt 'Wenn (ihr) aber diesen (Erlaß) voll berucksichtigt, werdet ihr den Himmel gewinnen und eurer Schuld gegen mich ledig werden 1)

# Medizinische Sanskrit-Texte aus Turkestan.

Die archaologische Durchforschung Ostturkestans hat für die Ge schichte der indischen Medizin bereits wertvolles Material geliefert. Auch die Berliner Sammlung enthalt ein paar medizinische Texte, die sich an Umfang zwar mit solchen Funden wie dem Bower Manuscript nicht messen konnen, aber doch aus mehr als einem Grund von Interesse sein durften

Das erste Bruchstuck das ich hier vorlegen kann, ist ein Blatt aus einer Papierhandschrift, das aus Tuyog stammt von derselben Stelle, wo auch die Bruchstucke der spateren Handschrift der Kalpanämanditikä gefunden sind2) Das Blatt ist 284 cm lang 86 cm hoch und hat zehn Zeilen auf der Seite 8.8 cm vom linken Rande findet sich ein kleines Loch fur die Schnur Leider ist das Blatt nicht ganz vollstandig. Aus der Mitte ist ein Stuck herausgerissen, wodurch auf der Vorderseite die ersten 6 Zeilen. auf der Ruckseite die letzten 5 Zeilen verstummelt sind. Im ganzen sind dadurch gegen 100 aksaras verloren gegangen etwa ein Zehntel des ganzen Blattes Auf der Ruckseite aber gegen alle Gewohnheit am rechten Rande, steht eine zweizifferige Zahl auf deren Deutung ich allerdings vorlaufig verzichten mochte. Die Schrift ist nicht zentralasiatisch sondern dieselbe ındısche Schrift wie in der Handschrift der Kalpanamandıtıka die zu sammen mit dem Blatt gefunden ist. Es gilt daher fur den Ursprung der Handschrift, der das Blatt angehörte dasselbe was ich Bruchstucke der Kalp S 194 uber die Herkunft der Handschrift der Kalpanamanditika bemerkt habe, auch sie muß etwa im 9 Jahrhundert von einem indischen Schreiber geschrieben sein aber wahrscheinlich in Turkestan da in Indien in dieser Zeit Pamer wohl kaum schon als Sehreibmaterial verwendet wurde

Nach dem Kolophon in Z. 7 der Vorderseite stammt das Blatt aus einer Handschrift der Bheda Sambita Über eine in Telugu Charakteren geschrie bene Handschrift der Samhita des Bheda oder Bhela, richtiger Bhela, wie der Name spiter gewöhnlich lautet, hatte zuerst Burnell in seinem Classified Index to the Sunskrit Manuscripts in the Palace at Tanjore, S 63bff beriehtet Die Handschrift ist nach Burnell um 1650 geschrieben, aber leider unvollstandig Anfang und Ende fehlen und auch im Innern zeigen sich zahlreiche Lucken Schreibfehler begegnen auf Schritt und Tritt Offenbar war schon die Vorlage in ganzheh verwahrlostem Zustand

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) So in Dh., in J mit Umstellung der Glieder des Hauptsatzes <sup>3</sup>) Die Fundstelle lint V Le Coq SBAW 1909 S 1048f genauer beschrieben, siche auch Bruchstucke der Kalpanamanhtikä 8 104.

Diese Handschrift ist hisher die emzige geblieben, die von dem Werk be Langt geworden 1st 1) Sie 1st 1921 von Asutosh Mookeriee mit Unter stutzung von Vedantabisharad Ananta Krishna Shastri als Band 6 des Journal of the Department of Letters der Umversität Calcutta heraus gegeben worden aber nicht nach dem Original sondern nach den Abschriften zweier Schreiber Diese Ausgabe bestatigt durchaus die Angaben Burnells uber den traurigen Zustand des Textes sie beweist zugleich daß es in Indien noch Sanskritgelehrte gibt die mit den Elementen der Technik eines Herausgebers nicht vertraut sind Immerlin mussen wir Herrn Asutosh Mookersee fur seine Arbeit dankbar sein da sie wenigstens einen Überblick über das Erhaltene gewährt. Zu einem wirklichen Studium des Werkes und zu einer Vergleichung mit der Caraka Samhita die sieherlich meht resultatios verlaufen wurde bedurfte man einer genauen Wieder cabe der Handschrift die uns hoffentlich emmal von kundiger Hand ge hefert werden wird

Es ist begreißich daß unter diesen Umstanden auch unser kleines Bruchstuck einiges bietet was von kritischem Wert ist, obwohl der Text luer fast noch fehlerhafter ist als in der Telugu Handschrift Augenschein heh hat der Schreiber vielfach seine Vorlage nicht mehr entziffern können. an einer Stelle in Z 6 der Ruckseite hat er durch einen Strich ein aksara des Originals als unleserlich bezeichnet. Ich habe mich bemuht in den Noten die Schreibfehler zu verbessern es bleiben aber eine Anzahl von Stellen wo ich vorlaufig den richtigen Text nicht herzustellen vermag

Der Text des Blattes lautet

## Vorderseite

- 1 sma / jagatim kha1 disas = tatha udatha vai me hadayam") a ---U - U - (sty = etair = laksanair - vvidy)ād = apasmāran = tu pittajam // sa yada slesmalo jantu slesmalam bhajate = sanam serate ca di
- ı vä svapnam tasya slesmä pravarddhate / pravrddham = urddham hrdayam\* ar[h][strā dhamanır = daša ruddhra cetovaham margam] samjña<sup>5</sup> bhramšayate nrnam / sa bhrastasamīña\* patatı dantan = katakata yate / utphalayati
- 1 Lies jagati Lham <sup>1</sup> Sic lies hrdayam Die Ausgabe hat an den Parallel stellen tadordhvam (oder tadhordhvam) evar i hrdayam Lucs yah sadā pravrddha urddhram hrdayad . Fs 1 t nohl san j dm zu le en · Lies sammah

<sup>1)</sup> Cord er Muséon NS IN 324f bemerkt daß er zwei Handschriften des Werkes besitze eine Abschrift der Tanjore Handschrift in Telugu Schrift und eine andere in Devanagari Schrift Man könnte das leicht so verstehen als ob die Devanägari Handschrift auf ein anderes Original zuruckginge Nach der Angabo bei Hoernie, Studies in the Medicine of Ancient India I 38 ist aber do Devanagari Handschrift nichts weiter als eine Transkription der Telugu Abschrift in Devanagari

- 3 netre ca bhrurāv = uħ[ks]spate¹ tathā / sa ce² pratyāgato rrāyāt = ta masah pa(rīto galah pratibhānts me) [s]uklānī gagatī khan = dzias = tathā / udātha vas me hrdayam² yac = ca parvv = opadhāvats⁴ sty = elas-
- i r = laksanair = iiidyäd = apasmära<sup>5</sup> kaphätmayam / yas = tv = etat = sarviam = aśnäti ya(lhoktam dosakopanam sa)[nn](i)päläd = apasmäram sarvialimgam samarcchati<sup>6</sup> / evam rasair = ih = äpatthyah vivrddheve = ani-
- s lādisu / ten = ātismaratī prānī na satiaih parihanya/tle (/ yadā yad = ābhivard)dhante dosās = sarviasv\* = iv = odadhih tadā tad = āpasmarati n = aisa klišyanti\* sanlatam / jiarašo-
- e sagulmınam c = awa raktınam = atha kusthınam pra[m]ehonmadınam c[= awa] (tath = apa)[s]mārınam = tha / sty = astau var pradistanı / midanam sarirınam vimanamı tu va-
- r ksyāmı yathāvad = anupūrvvaša vts // ⊙ // bhedasamghtāyan³o = nīdā nānī samāptāny = ādhyāy = āstau¹¹ // ⊙ // ath = āto rasavīmānam vyākhyāsyāmah šarīram dhārayant = īha / sad = ra
- s eā samyag = āhrtāh varsamyās = te vrkārās = tu<sup>12</sup> janayanti śarīrinām / rākso laghu sthīrāh śītāh kasāyas = trkta eta ca / katur = vvrkāsī<sup>13</sup> gatīmān = usno [rū]kso nīs<sup>14</sup> = tathā / tīks[n]o
- 9 snam = amılalavanoh<sup>15</sup> = katu kledıvıkāsıni<sup>16</sup> sila snıgdho gurur = vvalya<sup>17</sup> pıcchılo madhuro rasah kasâyatıklakatukah sito rükso = nıla smrtah sitosfnam = afv(l)a<sup>18</sup> pıttam tu katu
- 10 kam ca pracaksate / ślesmä tu rasasagnıgdhah is śıto mamda sturo guru oty = etä i rasadosänäm sahotpannä: gunän = uduh tattra väyugu naus = tuluämis kasmakatuntalän
- 1 Lacs utherpate 1 Lies cet \* Sic, siehe Note 2, S 580 Sic. Ausg kapho varcopadhāvati Lies apasmāram Ausg richtiger sa rochati 7 Sic, Ausg napasmarayate \* Lies dosah parwase, derselbe Fehler in der Ausg Lies klisyati 10 Lies anupurvvašah // its bhedasamhitāyan 11 Lice adhva id asfau 11 Lies vaisamyāt te tikārāms tu 11 Sie lies riisost? 16 Sic 17 Lace 15 Lace Alemanute ambalananca 25 Sec. Away kerar cups croops athe vvalyah (balyah) 18 Sic. lies tikenosnam amlam? Ausg rukeosnam amla 19 Lics 20 Lice guruh pannān madhura snigdhah II Taes etan 22 Lies

## Ruckscite

25 Luca tuluan

- 1 katvamı lalavanos = tulyās = tathā pritagunām¹ viduk madhuram lavanāmino³ ca tulyāt = kaphasamān = rass³ / tasmād = abhyasya mānais = lai šlēvamā deha¹ pravardhate gunasāmyād = vivardha¹ nie yathāsvam dhātavo nrnām / yath = aikatra krio rā¹i divu mahāccham = ih = ccchati¹ / rasis = lāmviparīlais³ = ca yānty = ete l vayam = ihītais² / yath = odakam eamāsādya [šjā[nt]im gaechati pāva-
- Lies kalvamlalavanais tulydins tathā pittagunān 3 Lies lavanāmlau 3 Lies rasīn 4 Lies dehe 3 Lies rāšir deau mahatteam iharel atah? 4 Lies tadapartais 4 Lies dēraih

- 3 kah kasüyalatutiktar = hi rülso rülsat traardhate / mahatat singdha bhäväc = ca tato = nyair = upasämyati / katramlalavanath pittam = usnam = usnav = vivardhate kaityäc = chümyati sai
- s cais<sup>3</sup> = tu gunanām = anyabhāvalah snigdha enigdhaih = kaphac<sup>1</sup> = c = api vardhale madhirādibh<sup>5</sup> / rasais = sāmyali rīksais = cā casiyakduliklakaih eksaikasa = sāmjalanād = yad<sup>1</sup> = vardhhayanti s (trausa = trayah ghnanti c = ānyagunaticna rasā dosām<sup>6</sup> sāriinām na
  - 6 trayas = trayan gananu c = anguyanaucena rasa acoum sortimum rayus = saha tailena snehosnyād\* = aratisthate / ŝitatrān == madhu rativac == ca na pitta\* saha sarpisā
- e rüksyäh<sup>11</sup> = kasäyabhäväc = ca tahä enekagunah = u[te]<sup>12</sup> / na éles(mä madkunä sär)[d](dha)m dehe parvalisihate<sup>13</sup> / unüpamamsajäs = c = äpi vasamayäras = eva<sup>11</sup> ca /
- 1 tailavan = mārulam ghnamti snehosnyād = gurudbhūvatat is šā[kh] (ādaviskvīdnām ta) vasāmayyāna eva ca / ghrtava is ghnanti te zitlam sitamadhuryabhavatah ka
- 8 sayatıltalafifulam yoc = ca kımcıd = th = avsadham madhirran = tafin = kapham hantı gunanyatıc)na dehinüm / alha n = atyupa yumyıta pippali i ksaram = era ca / layanam c = aiya
- o samdadiyad = bhuklam dosiya kalpyate<sup>10</sup> / stesmānām e[y]apa(y))(trā<sup>10</sup> tu n = otsahet = āpaka)r[ss]linm<sup>11</sup> / psppals pākamadhura tasmat = tan = natibhaksayet atyahrtām<sup>12</sup> po
- 10 ced = dehom tikenomagurubhoratah keāraś = ca lava(nam c = aura bhoktum no yāti kevalam² mjāttravad = usna¹¹ enigātam ca sātinyam evādum² ca bhonam / ayadāhm² ca vat = vake 1.
- \* Lees rulaport \* Lees maratio \* Laces áceasa \* Laces dapada \* Lees dibinh \* So wohl nachtragheln verbessert uns tiltala i \* T Lees sumänyatedd? Aung edaitum ekusümanyad \* Lees deela \* Lees sume da unyad \* U Lees pration \* Lees med aunyad \* U Lees pration \* Lees real aunyad \* U Lees pration \* Lees real aunyad \* Lees sumänyatedd? \* Lees tellamajoha eru \* Lees medanyad gurubündend \* U Lees phirarod \* Lees medanyat tellamajoha eru \* Lees da keristum \* Lees pippellim \* Lees kalpate \* Lees illendaman guruyutta \* U Lees karpitum \* Lies da keristum \* Lies da karpitum \* Lees da karpit

Der Text des Blattes enthalt den Schluß des achten, von der Epilepsie handelnden Adhyaya des zweiten Buches des Kidanasthäna, und den Anfang die sersten Adhyaja des Vimidansthäna der die Lehre von den Geschmacken gibt Die ersten Strophen bis tamasah pa(rito gatah) in V 3 feihen in der Tanjore Handsehrift und sind in der Ausgabe nach dem Muster der vorhergehenden Verse erganzt in einer Note gegeben Die Übereinstimmung des Textes unseres Blattes mit dem der Tanjore Hand schrift begunt imt den Worten sillam gagat khan dissa talka, wölte die Ausgabe S 64,17 das sinnlose siellä gagat khandasas talka bietet, und bricht mitten im Wort in der Verszeile erudah ca yat päle pi(rie tad upa yopayet) auf S 68 1 der Ausgabe ab Trott aller Verderbins hat doch

ziemlicher Sieherheit annehmen daß auch in der Bheda Samhitä Adhy 4 ursprunglich vom raktapita handelte und erst spater durch ein Kapitel über den käss ersetzt wurde

Dieser Schluß wird, wie mir schemt durch eine andere Tatsache bestatigt In dem Cikitsitasthana der Bheda Sambita wird nach der Ausgabe in den ersten Kapiteln die Behandlung folgender Krankheiten gelehrt reara nebet ersamareara, raktaputta sosa gulma, kustha, prameha, unmāda. anasmara Oh die Reihenfolge ganz die ursprungliche ist, ist mir einigermaßen zweifelhaft, es schemen schon in der Vorlage der Handschrift nicht nur Lucken gewesen zu sem, sondern auch Blatter verkehrt relegen zu haben Aber wenn hier auch raktapitta vor sosa und gulma erscheint, so ist es doch unverkennbar daß im Cikitsitasthäna zuerst die Behandlung der acht Arankheiten gelehrt wurde deren nidans im zweiten Buch auseinandergesetzt war. Zu diesen acht Krankheiten gehört aber nicht der kasa dessen Behandlung im Cikitsitasthana erst viel spater in Adha 22 pach der Zahlung der Ausgabe besprochen wird Ganz ahnlich ist das Verfahren in der Caraka Samhita Hier werden in den beiden ersten Kapiteln des Cikitsitasthana rasāyana und rājilarana behandelt. Dann folgen in Adhy 3—8 genau mit der Reihenfolge im Nidanasthana ubereinstim-mend yvaraciktisa raktapittae gulmae pramehae kusthae, rajayaksmae, was mit sosge identisch ist. In den meisten Ausgaben wird dann in Adhy 9-13 zunachst arfasc alwarac visarpac madātyayac dvivraniyac ge lehrt womit die Inhaltsangabe am Schluß des Sütrasthana übereinstimmt erst dann folgen in Adhy 14 und 15 unmadac und apasmarac In Ganga dharas Text sind allerdings die als 9-13 gezahlten Adhyayas spater als Adhy 14 19 21 24 und 25 eingereiht und unmadag und apasmarag schließen sich unmittelbar an rangualsmar an Diese Anordnung ist gewiß rationeller aber wahrscheinlich doch sekundar. Wodurch die auffallende Absonderung von unmadae und apasmarae veranlaßt wurde, ist schwer zu sagen Wir wissen daß Carakas Werk mit dem 15 Adhiava des Cikit sitasthana abbrach und erst spater von Drdhabala fortgesetzt wurde Vielleicht durien wir vermuten daß Caraka nicht dazu gekommen war. unmadac und apasmarac zu redigieren wohl aber schon die in Adhy 9 his 13 enthaltenen cikitsas bearbeitet hatte und daß Drdhabala seine Arbeit damit begann daß er zunachst unmedae und apasmärae nachtrug Wie dem aber auch sein mag die Tendenz, die acht Krankheiten des Nida nasthana im Cikitsitasthäna in der gleichen Gruppierung zu behandeln, tritt doch auch in der Caraka Samhita deutlich zutage und die Berechtigung, aus dem Inhalt und der Anordnung des Cikitsitasthäna der Bheda Samhita Schlusse auf den Inhalt und die Anordnung ihres Nidanasthana zu ziehen, schemt mir daher unbestreitbar Es spricht also alles dafur, daß die An gabe uber den Inhalt des Nidanasthana, die sich in unserem Blatt findet, richtig ist und daß erst nach dem 9 Jahrhundert das vierte Kapitel über die Atiologie der Blutungen durch ein Kapitel über die Atiologie des Hustens verdrangt wurde

Zusammen mit dem Blatt ist noch em kleines Bruchstuck gefunden, das dieselhe Schrift zeigt. Die Buchstaben sind aher hetrachtlich größer und mit weiterem Abstand voneinander geschriehen, so daß das Bruchstuck nicht derselben Handschrift wie das große Blatt angehört haben kann. Der Text lautet

```
a 1') /// [n](s)[š]āmya ///
2 /// (v)yākhyāsyāma ///
3 /// (sns)[r]tā / tābhyo mālasirā ///
4 /// m mālamāmsātrayābhism ///
h 1 /// [tā]šamm = adustam raktam = ucya ///
2 /// āšrayam rūksa snehāšita ///
3 /// inām ksudh = ārttānām ks ///
```

4 /// nyam pū[t]ı /// 5 /// [p] ///

Unzweiselhaft stammt der Text aus einem medizinischen Werk. In der Bheda Samhitä beginnt Adhy 20 des Sütrasthäna (S 33, 10ff der Ausgabe)

athāta ūrdhvadasamūliyam vyākhyāsyāma iti ha smāha bhagavān atrevah /

ardha ity āha hrdayam tasmın dhamanayo dasa / ürdhvam catasro die tiryal catasras capy adhah kramāt // tābhyo mūlasirās tiryag irdyante naikadhā sirāh /

Mit diesem Text wurde sich das auf a Z 2,3 des Bruchstuckes Erhaltene gut verenigen lassen, statt des kramat der Ausgahe könnte in dem Bruchstuck sehr wohl smrtä (für smrtäh) gestanden haben Damit hört aher auch alle Übereinstimmung auf Nun ist der Text der Ausgahe aller dings gerade in diesem Abschnitt sehr luckenhaft. Adhy 20 hricht über haupt in Stoka II ab und der Text beginnt erst wieder in Adhy 21, und auch am Schluß von Adhy 19 schiemt eine Lucke zu sein. Ich möchte es daher für nicht unwahrscheinlich halten, daß das Bruchstuck aus einer zweiten Handschrift der Bheda Samlutä stammt, völlige Sicherheit ist aber darüber vorlußg kaum zu erlangen, da sich der Zusammenhang zwischen den erhaltenen Worten micht erkennen laßt

Ein Zufall hat es gefugt, daß uns von der Lehre über die Geschmacke (rasa) und ihr Verhaltmis zu den dosze, von der das größere Blatt der Bheda-Samhitä handelt, eine zweite Version weingstens teilweise in zwei voll standigen Blattern erhalten ist, die in Qyzil gefunden sind Diese Blatter sind auch für die Geschichte des indischen Buchwesens von höchstem

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dies 1st die Zahl der Zeile des Bruchstuckes, nicht des Blattes Zeile 4 auf Seite a des Bruchstuckes ist die letzte Zeile auf der Blattseite gewesen. Wieriel Zeilen auf der Seite standen laßt sich mehr feststellen.

Interesso Es sind zwei zierlich geschnittene Stucke Leder, ungefahr 13 cm lang und 4 em hoch, mit einem kleinen Schnurloch. 2.5 cm vom linken Rande Jede Seite hat drei Zeilen Auf der Ruekseite, am linken Rande. stehen die Blattzahlen 67 und 68 Die beiden Blatter sind nicht die einzigen Reste von Lederhandschriften in unserer Sammlung Es haben sich ım ganzen 14 Bruchstucke von acht verseluedenen Lederhandschriften erhalten Sie alle sind in Gupta-Charakteren geschrieben his auf unsere beiden Blatter, die die Schrift der Kusana Periode zeigen. Entscheidend fur die Altersbestimmung ist das Zeichen für mg. das hier noch überall die Form der Kusana Inschriften hat auch wo es fur das vokallose m gebraucht ist wahrend in der Dramenliandschrift für das letztere schon die spatere abreschliffene Form erscheint<sup>1</sup>) Trotzdem möchte ich die beiden Rlitter fur etwas junger als die Dramenbandschrift halten. Manche Zeichen zeigen hier doch schon etwas weiter entwickelte Formen die aber alle auch schon in den Inschriften der Kusana Zeit vorkommen, so das ka, bei dem das rechte Ende der Horizontale hakenformig herabgezogen wird, das ha het dem die Horizontale nach unten bis auf die Grundlinie verlangert wird. das subskribierte va dessen reebtes Ende hoch hinaufgezogen wird, das r. das hier sebon etwas starker gekrummt ist. Gerade das r mit seiner Krummung nach rechts beweist aber auch daß in den beiden Blattern nicht etwa eine Vorlauferin der sudlichen Schrift vorliegt, in dieser wird bekanntlich die ursprungliche Gerade umgekehrt nach links gekrummt. Ist die Dramenhandschrift um 150 n Chr entstanden, so durfen wir die Entstehung der beiden Blatter kaum spater als 200 n Chr ansetzen, so daß die Handschrift der Kalpanämanditika die drittalteste der bis jetzt bekannt oewordenen Brahmi Handschriften sein wurde. Ob die Handschrift, der die beiden Blatter angehören, in Turkestan oder im nördlichen Indien ge schrieben ist ist schwer zu entscheiden. Fur das sudliche Turkestan ist der Gebrauch von Leder als Schreibmaterial durch die Steinschen Funde erwiesen er kann aber auch wohl im nordlichen Indien bestanden haben Die Form die man den Lederhandschriften gegeben liat, ist jedenfalls ındısclı, das Palmblatt ist das Vorbild gewesen

Auch der Text der Blitter ist so wenig umfangreich er ist, nicht ohne Interesse Er lautet

#### Blatt 67

# Vorderseite

- ı srnu prikaktrash 6 avyaktamadhurau c = obhau kasāyas = tīkta eva ca ı catvarah pıtlasamanah prazapatıkria rasah 7 krarambla
- s lavanavyaktāh = paūcamo madhuro rasah nirmitā mār[u]tasy = aite

<sup>1)</sup> Bruch-ticke buddhistischer Dramen, S 6

# Ruckseite1)

- 1 [nıgra]hārttham = 1t srutı[h] 8 lasāyalatulālsār(ā)s = tīkta(ka)[ś = ca ra](sa)-
- 2 s = tathā šlesmānaš = samanās = sarve prajūbhis = saha nirmi[tā](h 9) 3 vātaghnesu hitan = tailam ahrtam = mitaharesu ca kanhadhnes = ū-

#### Blatt 68

#### Vorderseite

- ı ttamam ksaudram = pravadantı manīsıbhıh² 10 samayen = madhurah
- 2 ślesmānan = tu vırarddhayet pttalah = katukaś = c = oktah ślesmanaś = ca
- s višosanah 11 šamayel = lavano vātam šlesmānan = tu vivarddhayet

# Ruckseite

- ı kasâyo varddhayed = vätam kaphañ = ca samayed = rasah 12 märutam varddhayet = tıktah pıttañ = ca samayen = nrnām ämblas² = ca samayes d = vätam pıttañ = c = äpn vıvarddhayet 13 avyaktas = samayet = pıt
  - tam kapha
  - 1 Lies šlesmanaš 2 Lies manīsinah 3 Lies amblaš

Um die Eigentumlichkeiten dieses Textes zu verstehen, mussen wir uns kurz die orthodoxe Lehre von den rasas und dosas vergegenwartigen Allgemein werden in der medizinischen Literatur sechs Arten des Geschmackes unterschieden suß (madhura) sauer (amla), salzig (laiana), scharf (katu), bitter (tikta), zusammenziehend (kasāya), so Caraka 1, 1, 64, 3. 1. 2. Bheda 3. 1. Susruta 1 42 Diese rasas stehen zu den drei dosas, den Grundstoffen des Körpers, Wind (vata), Galle (pitta), Schleim (slesman, kapha), m einem bestimmten Verhaltms Katu, tikta, kasāya verstarken oder erzeugen väta, madhura amla, lavana schwachen oder beseitigen väta, katu, amla, larana verstarken pitta madhura, tikta, kasaya schwachen mita, madhura, amla, larana verstarken slesman, katu, tikta, kasaya schwachen slesman (Car 3, 1, 4, Sust 1, 422) Diese Lehre beruht auf den An schauungen von den Eigenschaften der rasas und dosas. Sie sind entweder heiß (usna) oder kalt (sīta), trocken (rūlsa) oder ölig (snigdha), leicht (laghu) oder schwer (guru) usw Die rasas verstarken die dosas, mit denen sie alle oder doch die meisten Eigenschaften gemeinsam haben und schwa chen diejenigen, deren Eigenschaften den ihrigen samtlich oder doch größtenteils entgegengesetzt sind So ist z B katu heiß, trocken, leicht, tikta und kasāva kalt, trocken, leicht, diese verstarken daher den vāta, der kalt, trocken und leicht ist, schwachen aber den slesman, der kalt,

<sup>1)</sup> Auf dieser Seite ist die Schrift etwas abgerieben

<sup>2)</sup> Als edia, pitta und śleşman verstarkend sind bei Suśr aber nur kaṣāya bzw katu und madhura genannt

ohg und schwer ist, usw Auf Grund dieser Theorie wird dann auch die Wirkung der Suhstanzen auf die doeus bestimmt Sesamol (taila) ist heiß, olig, sehwer und unterdruckt daher den räta, der kalt, trocken und leicht Schmelbutter (ghrta, sarpne) ist kalt, suß, milde (manda) und unterdruckt daher das pitta, das heiß, nieht suß und scharf (til ma) ist Honig (madhu, kaudra) ist trocken und zusammenziehend und unterdruckt daher den steman, der ölig, sehleimig (prochia) und suß ist

Mit dem allem steht die Lehre, wie sie in den beiden Blattern vorgetrigen wird vollkommen im Einklang. Sie geht aber noch etwas weiter, indem sie nicht sechs, sondern zehn rasas unterscheidet, zu den bekannten kommen hier noch avgakta (V 7, 14), ryakta (V 8), kräu (V 8) und aksära (V 9) linnu und es fragt sich, ob wir in der größeren Zahl der rasas eine Altertumlichkeit oder umgekehrt eine Neuering zu erblicken haben. Die Frage wird wie mir scheint, durch einige Angaben in der Caraka Samhitä entschieden.

In I 26 dem sogenannten Ātreyabhadrakāpyīya Adhyaya, wird er zahlt wie Atreva Punaryasu mit Bhadrakapya und anderen Rsis im Cai traratha Walde ein Gesprach über die Geschmacke (rasas) und Speisen fuhrte<sup>1</sup>) Bhadrakāpya behauptete es gebe nur emen rasa, den die Kundigen als em Obiekt der sinnlichen Wahrnehmung und zwar als das zum Bereich der Zunge gehörige betrachten er sei ferner von dem Wasser nicht verschieden Der Brahmane Sakunteva wollte zwei rasas unterscheiden. den zur Abschneidung (chedaniga) und den zur Beruhigung geeigneten (upaŝamaniya) Pūrnaksa Maudgalya lehrte drei rasas, indem er den eben genannten noch den fur beides geeigneten (sådhargag) hinzufugte. Hiranyaksa kausika erkannte vier maus an den der angenehm und heilsam ist den der angenehm und nicht heilsam ist den der nicht angenehm und meht heilsam ist und den der nicht angenehm und heilsam ist Kumärasıras Bharadvaja lebrte funi rasas die der Reihe nach zu Erde, Wasser, Feuer Luft und Ather (anlard a) gehören Sechs rasas stellte der königliche Rsi Varyovida auf, es sind der schwere, der leichte, der kalte, der heiße, der ölige und der trockene Nimi Vaideha hehauptete das Vorhandensein von sieben rasas, zu den bekannten sechs, dem sußen (madhura), sauren (amla) salzigen (larana) scharfen (katu) bitteren (tikta) zusammen ziehenden (kasāya) stellte er noch den Lsara Badiša Dhāmargava, der acht rasas lehrte, erweiterte die Reihe noch um den nicht klar hervortretenden, den gryalta Känkäyana, der Bähhka Arzt, hehauptete, die rasas seien zahllos, weil ihre Grundlagen, Eigenschaften, Wirkungen, Mischungen und Besonderheiten zahllos seien Allen diesen Ansichten trat Ātreya Punarvasu entgegen, der nur eine Sechszahl von rasas aner-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Diewibe Erzahlung stand in der Bhedassuphita im Anfang von 1, 12 Es haben sich aber nur 5 Slokas davon erhalten und auch diese sind über die Maßen verlicht.

kennen wollte und zwar die bekannten madhura, amla, lavana, katu, tikta, Lasaya Alle anderen Memungen werden in ausfuhrlicher Erörterung widerlegt Aus diesem Abschnitt möchte ich nur die Zuruckweisung des ksāra und des avuakta anfuhren Ksāra, heißt es, kommt von ksar, fheßen Es 1st kein rasa, sondern eine Substanz (drama) Diese hat, weil sie aus mehr als einem rasa entstanden ist, mehr als einen rasa, wobei der scharfe und der salzige vorherrschen, sie ist mit mehr als einem Obiekt sinnlicher Wahrnehmung versehen1 und durch ein Tun entstanden Nach Caraka ist also ksāra nur eine Substanz, wie Salpeter. Potasche und ahnliche Die Beweisfuhrung ist nicht ganz einwandfrei. Wenn ksara mit den ubrigen rasas zusammengeordnet ist, so muß es eben als der Name eines bestimmten rasa gefaßt sein, und in dieser Bedeutung erscheint ksära auch, wie das PW zeigt, in der Literatur Mbh 1.3,51 werden die Arkablatter Lsargtiltalaturüksa genannt. In Pürnabhadras Rezension des Pañcatantra, 66. 24, beklagt sich der Floh, daß die Blutsorten, die er bisher getrunken habe, ksāra und schleimig (picchila) gewesen seien2), wahrend in Kosegartens Text an der entsprechenden Stelle (61, 11) die Blutsorten ksarakatutiktakasāyāmlarasāsrādānī genannt werden und ihnen das Blut, das madhura ist, gegenübergestellt wird Pañcat . Purnabh 278, 13 wird von kasāvaka tutiktaksārāni vilsaphalāni gesprochen, wahrend die Bombayer Ausgabe (IV-V 57, 4) offenbar schlechter ksärarüksaphalanı, Kosegartens Text (254, 11) tıktāmlal sārānı nananhalānı hest. Nach diesen Stellen scheint man ksāra spater als Synonym von latana gebraucht zu haben Sicherlich ist das in der Harita Sambita geschehen, einem jungen Machwerk, wo es z B in 1, 6, 2 heißt madhurah kasāyas tiltāmlalas ca ksārah latuh sadrasanāmadhenam Wie es die beiden medizinischen Autoritaten, die es neben larana nennen von diesem unterschieden haben, laßt sich nicht feststellen

Was den avyakta betrifft, so bemerkt Caraka, daß dieser Zustand alterdings im Urstoff (prakrti) eintrete, bei dem Nebengeschmack (anurosa) oder einer mit dem Nebengeschmack versehenen Substanz Die Ursprungs statte der rasas ist das Wasser tesäm sannäm rasänäm yonir udakam (Car. 1, 26, 15). Caraka meint also, daß die rasas avyakta, unentfaltet, incht deut lich, incht klar hervortretend, sind im Wasser und in Verbindungen, in denen sie wegen des Vorherrschens anderer rasas nur als anurasas erscheinen. In Wasser sind sie avyakta aber nur, soweit es sich um die reinen Himmelswasser handelt. Car. 1, 26, 54 wird auseinandergesetzt, daß die Wasser von Somas Art (saumyäh), im Himmel entstanden (antariksaprabhaväh), von Natur kalt, leicht und von unentfaltetem Geschmack. (avyaktarasäh)

<sup>1)</sup> D h man kann sie sehen, riechen, fühlen usw

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Im Tantraklij steht aber an der Stelle (31, 11f) rukşa für kşāra, in der Bombayer Ausgabe des Pañe, die im ubrigen mit Kosegartens Text übereinstimmt (1 53, 12), fehlt das kaāra

seien Wahrend sie vom Himmel herabfallen und nachdem sie gefallen sind, erfreuen sie, mit den Eigenschaften der Produkte der fünf Elemento versehen, die materiellen Körper der beweglichen und unbeweglichen Wesen in diesen Körpern werden sie als die sechs rasas intensiv (täsu mürtisu sadöhir mürechanti rasāh). Unter diesen sechs rasas ruhrt der madhura von dem Überwiegen der Eigenschaften des Soma her, von dem Vorherrschen von Erde und Feuer der anila, von dem Örberschen von Exde und Feuer der latana, von dem Vorherrschen von Luft und Feuer der katuka, von dem Überwiegen von Luft und Ather der inka, von dem Überwiegen von Luft und Ather der inka, von dem Überwiegen von Luft und derde der kasāya. Auf dieso Weise ist die Seelszahl dieser rasas entstanden

Sufrutas Ausemandersetzung in 1, 45 weicht in Einzelheiten stark ab, laßt aber doch noch die Gemeinsamkeit des Ausgangspunktes erkennen Auch Sufruta bemerkt zunachst, daß der Geschmack des Hummelwassers nicht naher zu bestimmen sei (pāniyam āntarikam anirdešyarasam). Auf die Erde gefallen nimmt es je nach dem Standort den einen oder den anderen Geschimack an Dieser richtet sieh aber nicht, wie einige meinen, nach der Farbe der Erde, mit der das Wasser in Beruhrung kommt, er berukt vielinieht auf dem Vorhertsehen des einen oder des anderen der funt Elemento in dem Boden, der das Wasser aufminmt. Hat der Boden wesentlich die Eigenschaften von Erde so ist das Wasser amla und launa, madhurg ist es, wenn die Eigenschaften des Wassers überwiegen, kaiula und tika, wenn die Eigenschaften des Feuers überwiegen, kaiula und tika, wenn die Eigenschaften des Feuers überwiegen, kasäya, wenn die Eigenschaften der Athers, so ist der Geschmack des Wassers auyalia, denn der Ather ist avyalia (avyaktam hy äkäsm)

Man sieht, daß auch in spiterer Zeit noch von einem augalta rasa gesprochen wurde, und es ist leicht begreiflich, daß man diesen auch einmal
den ubrigen sechs rasas als gleichwertig beigeordnet hat. Allein dieser und
alle alteren Versuche, von einem oder dem anderen Gesichtspunkt aus eine
Kategorie von rasas aufzustellen, wurden offenbai durch Ätreya, oder
richtiger wohl durch Caraka, endgultig erledigt. Die Lehre von den sechs
rasss, wie sie Caraka vertrat, setzte sich allgemein durch

In unseren beiden Blattern werden aber ksära und avyakta neben den bekannten sechs rasss anerkannt, wir funden hier sogar ihre Gegensatze, aksara und vyakta eine Emordnung in die Reihe allerdings sehner zu begreifen ist Ich möchte es daher auch meht fur unmöglich hälten, daß in dem Text unseres Blattes lavanavyaktät in V 8 und katukäksäräs in V 9 nur Scherbichler für kavanäyaktak bzw katukäksäräs sind und daß hier dieselben acht rasss anerkannt werden, die Badiss Dhämärgava lehrte Der Text wird sehon durch die Überheferung als sehr alt erwiesen, die Handschrit ist ja nur etwa ein Jahrhundert nach der mutmaßlichen Lebenszeit Carakas entstanden. So ist meines Erzehtens die Vermitung

gerechtfertigt, daß uns in den beiden Blattern ein Bruchstuck aus einer der alteren medizinischen Samhitäs erhalten ist, die meht zum System des Ätreya gebörten und, durch Carakas Werk in den Hintergrund gedrangt, bald völliger Vergessenheit anheimfielen

## Vedisch śama-.

In einem Aufsatz in Kuhn's Zeitschrift, XL, 257ff hat Liden die Be ziehungen von ved sama- zu Wortern in den übrigen indogermanischen Sprachen untersucht Er ist dabei von der Ansicht ausgegangen, daß in RV 1,32,15 indro vātó 'vasitasva rajā šamasva ca šrnaino i airabāhuh das Wort 'hornlos' bedeute Das fordert meines Erachtens der Gegensatz, in dem sama- hier zu srngin- steht, mit aller Deutlichkeit Merkwurdigerweise aber haben alle Erklarer und Übersetzer mehr oder weniger Bedenken getragen, diesen Schluß zu ziehen. Sayana sagt samasya santasya srngarāhityena praharanādāv apravrttasvāšvagardabhādeh šrnginah šrngovetasvo grasya mahisabalitardādes ca Man sieht, daß er das Richtige gefühlt hat. aber die Rucksicht auf die Etymologie hat ihn bei seiner Erklarung des Wortes durch 'ruhig' geleitet und zu einer völlig willkurlichen Klassifi zierung der indischen Haustiere verführt. Auch die indischen Kuhe liaben Horner, aber wer sie beobachtet hat, wird zugeben, daß sie die ruhigsten There you der Welt said Auch im PW (Nachtr ) wird 'gezahmt, domesticus' als Bedeutung fur sama verzeichnet Grassmann gibt im Wortsr buch fur sama 'arbeitend, sich anstrengend' Indra beherrscht 'das arbeit same Vieh und das gehörnte' (Übers ) Er will also sama mit samati 'sich muhen' verbinden Der Gegensatz kommt aber auch dabei nicht heraus, man braucht nur an die zur Arbeit verwendeten Ochsen zu denken Bau nack, der sich KZ XXXV, 527f ausführhelt über das Wort verbreitet geht wieder von der Bedeutung 'ruhig' aus, er sucht daraus in höchst kunst heher Weise den Gegensatz zu sengin zu entwickeln. Der erste, der samarichtig übersetzt hat, ist Ludwig, er gibt es in seiner Übersetzung durch 'hornlos' wieder Daß aber auch er sich noch nicht von etymologischen Rucksichten freimachen kann, zeigt seine Bemerkung im Kommentar 'cama ist das zame, das memanden schadigt, vill auch stumpf'i) Und auch Oldenberg, der Religion des Veda, S 138 (zweite Aufl S 135) samadurch 'ungehörnt' ubersetzt, fugt in der ersten Auflage in einer Anmerkung linzu, daß die Übersetzung ungewiß sei Nun scheint mir allerdings Liden gezeigt zu haben, daß die aus dem Textzusammenhang fur sama- erschlossene Bedeutung auch von seiten der Etymologie völlig einwandfrei ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Er verweist auf samanleämedhräh T M Brahm 17, 4, 3, Läty Śrautas 8, 6, 4, aber hier ist sama Substantiv Sayana erklart es apogatayana analtena nireliyapra janandh decasambandhino vratyāh, Agniss amin genauer durch saman (Ausg saman) nītlihutam medhrum yeşdin te niryttaprapananah

da aber Geldner in seiner neuesten Übersetzung Indra wieder den König 'uber Zahmes und Gehörntes sein laßt so mag es nicht nberflussig erschei nen darauf lunzuweisen daß suma auch an der zweiten Stelle wo es im RV erscheint in 1 33 15 nur hornlos bedeuten kann. Es heißt da von Indra

drah samam vrsabham tugryāsu I setrajese magharañ chulryam gdm Du halfest dem sama Stier in den tugrischen (Kampfen?)1) bei der Land eroberung du Gabenreicher dem Svitrya Rinde

Von diesem Svitrya Stier ist schon in der vorhergehenden Strophe (14) die Rede

dvah kutsam ındra yasmıñ cakán právo yudhyantam ı reabham dašadyum | šaphacyuto renur naksata dydm uc chrastreyó nrzdhydya tasthau ||

Du Indra halfest dem Kutsa an dem du Gefallen fandest du halfest dem kampfenden Stier Dasadyu Von den Hufen aufgewirbelt, drang der Staub zum Himmel Der Svaitreje stand aufrecht zur Mannerbezwingung

Der Stier Datadyu wird noch einmal in 6 26 4 erwahnt

tram rátham pra bharo yodham rsvam dvo yudhyantam v rsabham dašaduum | tvam tugram velasåre såcāhan tram tugim grnantam indra tutoh []

Du brachtest den Wagen vorwarts den hohen kampfer Du halfest dem kampfenden Stier Dasadyu Du erschlugst den Tugra fur Vetasu (mit ihm) vereint Du brichtest den lobpreisenden Tuji zur Macht

Der lampfende Stier Dasadyn ist nach 1 33 14 offenbar mit dem Svaitreya Stier identisch Unzweiselhaft ist der Svitrya Stier in 1 33 15 derselbe wie der Svaitreya in 1 33 14 Ist sama in 1 32, 15 'hornlos' so wurde sich ergeben daß der Svaitreya oder Svitrya Stier Dasadyu dem Indra half ein hornloser Stier war Dazu stimmt nun vortrefflich eine Legende in den Yajus Texten auf die langst Geldner Gloss S 8, hinge wiesen hat hathaka 1 183 10ff wird erzahlt devas ca en asuras ca sam yatta asams te na vyajayania te bruvan brahmanā no meni vijavetām iti ta reabhau samatasrjan chrastreyo runas tuparo devanām ūsic chyeneyas syeto vassrı go suranam tau samahatam tam srastreyas samayablınat Die Götter furwahr und die Asuras waren anemander geraten. Sie konnten keine siegreiche Entscheidung herbeifuhren. Sie sagten. In einer Verzauberung sollen unsere beiden Zornesgeister die Entscheidung herbeifuhren 'Sie hesen zwei Stiere auf emander los Svartreya der rote hornlose, gehörte den Göttern Syeneya der weiße mit ehernen Hörnern den Asuras Die beiden stießen zusammen Svaitreya brach den (anderen) mitten durch Ganz almlich wird die Geschichte Maitr Samh 2 59 15if erzahlt dergs ca vā asuraš caspardhania ie bruvan brahmanı no 'smın vızayetham'') ity arunas tuparas caitreya3) devanām asin syeto 'yahsrngah saineyo4) suranām te

<sup>1)</sup> A if das schwierige tigrydsu kann hier nicht eingegangen werden i) Der Text ist I er verderbt und offenbar nach dem des Katt zu verbessern

<sup>1)</sup> L es éra treyo 1 Lacs éyer e jo

'surā utkrodino 'carann arādo 'smālam tūparo 'mīsām iti tau vai samala-bhelām tasya devāh ksurapari siro 'kuranns tasyāmtarā sirnge siro vyavadhāya isvañaam vyavupat 'Die Götter furwahr und die Asuras stritten sich Sie sagten 'In einer Verzauberung sollen unsere beiden Zornesgeister die Entscheidung herbeifuhren 'Der rote, hornlose Svaitreya gehörte den Göttern, der weiße mit ehernen Hörnern versehene Syeneya den Asuras Die Asuras gingen frohloekend einher 'Langbörnig ist unser (Stier), ibrer st ungehörnt 'Die beiden faßten sich Dem (eigenen Stiere) machten die Götter einen messerkantigen Kopf Er schob seinen Kopf dem (anderen Stier) zwischen die Hörner und riß ihn nach beiden Seiten auseinander'

Ich bin uberzeugt, daß die Legende, wie sie in den Yajus Texten erzahlt wird, eine spatere Fassung der Geschichte ist, auf die die rgvedischen Dichter anspielen Aber darauf kommt es hier nicht an Niemand wird bezweifeln, daß der täpara Svaitreya der Yajurveden mit dem śśma Svaitreya des Rgveda identisch ist, und damit wird bestätigt, worauf uns schon RV 1, 32, 15 gefuhrt hatte, daß śama ein Synonym von tupara ist, also 'ungehörnt' bedeutet

Man darf nicht dagegen anfuhren, daß in 1,33,13 von einem Stier die Rede ist, der tigma genannt wird

abhı sıdhmo ayıgād asya satrūn vı tıgména vrsabhénā puro 'bhet | sam vayrenāsrjad vrtrām ındrah pra sıdın matım atırac chásadānah [[

'Erfolgreich ging er auf seine Feinde los, mit dem spitzen Stier brach er die Burgen Mit seinem tajra brachte Indra den Vrtra in Beruhrung Sich auszeichnend steigerte er sein eigenes Ansehen'1)

Tigmasinga ist ein beliebtes Beiwort des Stiers und so mag der tigma Stier hier ein spitzhörniger Stier sein. Allein mehts zwingt zu der Annahme, daß dieser Stier mit dem Svaitreya identisch ist. Es ist mir sogar das Wahrscheinlichste, daß der Dichter hier eine ganz andere Sage im Sinne hatte. Schließlich bleibt aber auch noch die Möglichkeit, das tigma auf den messerkantigen Kopf zu beziehen den die Götter dem Svaitreya nach der Version der Maitr. Samb. anzaubern. Für die Feststellung der Be deutung von sama scheint mir jedenfalls. 1, 33, 13 belanglos.

Mit der Wurzel sam 'ruhig werden' hat sama 'ungehornt', sicherlich nichts zu tun, ebensowenig mit der Wurzel sam 'sich muhen, arbeiten

<sup>1)</sup> Mati ist hier wahrscheinlich das Nomen zu mangate in dem Sinne wie es in RV 1 33, 0 erscheint amangamann abhi mangamänar nit brahmabhi rahlama dasguan indra Geldiner übersetzt. Da bliesest du de Ahnungslosen durch die Ahnenden, den Dasyu mit den Segresprechern fort, o Indra 'Ahlein was sollen die Helfer Indras 'Ahnen 't Meines Ernchtens sind die amangamänah 'die (den Indra) nicht schtenden', die mangamänah 'die (den Indra) nicht schtenden', die mangamänah 'die (den Indra) nicht och' segte (di, 34, 13) so sagte man am mangate er achtet nicht, dazu ist aman yamana das Partizip Man wird danach auch amangamänän in 2 12 10 in demselben Sinne fassen mussen.

Es ist offenbar ein selbstundiges altes Wort das spüter völlig ausgestorben ist aber seine Verwandten in anderen Sprachen hat

Liden hat unzweiselhaft recht, daß sama auf ein altes idg \*kemo hornlos zuruckgeht das mit lit žemait szm ulas 'ohne Hörner', szm ulis m sem ule f ein Rind, Ochs hub ohne Hörner' verwandt ist Ebenso weng laßt sich Lidens Zusammenstellung mit gr zená, und ahd hinta usw bezweifeln Die Hindin ist die Hornlose Als Bedeutung von zenas gibt Liden an 'Junger Hirsch im zweiten Jahre im Alter zwischen ιεβοός und Marge Beim Edelhirsch entwickelt sieh das Geweih im funfzehnten beam Damhirsch schon im siebten Monat und dieses Erstlingsgewall ist doch immerbin so bedeutend daß die deutsche Jagersprache den Hirsch. der es tragt als Spießer bezeichnet Hornlos kann man ein solelies Tier kaum nennen und man mußte schon annehmen daß sieh im Grie chischen die Bedeutung des Wortes etwas verschoben hatte Unmöglich ist das nicht aber schließlich darf man auch nicht außer acht lassen daß iene genaue Definition des κεμα, auf den unsicheren Angaben der Gram matiker beruht und daß diese nicht einmal übereinstimmen. Der ganze literarische Gebrauch des Wortes geht im Grunde auf die eine Homer Stelle 11 10 361 zuruck

ως δ ότε κασχαοοδοιτε όνω κινε είδοτε θηση, η κεμαδ ημ λαγισον ετειγετον εμμενες, αιει χωρον αν υληενθ ο δε τε προθεησι μεμηκω, δς τον Τιδείδη, ηδε τεολιτοπθο, Οδυσσευ, λαου αποτμηξαντε διωνετον εμμενε, αιει

Der verfolgte Dolon ist trotz seines anfanglichen Renommierens ein turchtsamer Mann. Das läßt vermuten daß die zeine, ein schwäches Ther aus dem Hirschgeschlicht ist wozu die Zusammenstellung mit dem Hasen und der Hinweis auf das klagliche Bloken stimmt. Sonst gilt bei Homer öfter der zeige, als Simblid der Verzagitet ilt 42 vil 21 29 21 Ez liegt nabe zu vermuten daß diese Übereinstimmung!) und die etymologische Verbindung des Wortes mit zoupopar!) die Erkhirer veranlaßt hat, zeine, als Hirschkalb oder junger Hirsch zu deuten. Daß hinen das Wort dunkel war zeigt ihr Schwanken. So sagt das Etym Magn zeine, retir η εκ είθρου μεταβηθρέσα Harpo, καιμα, τι, οὐνα ή η πεογη Είνρου, διαφορου διαφορου δε φουν είναι χειμολο, και τέβου κειρολο γιαρ είναι την έπεκοιμο μέτην το στηλίακο είβρον δε τον μείζονα και επί βοραν ειρολοπον!). An und fur sich legt das weibliche Geschliecht des Wortes es naher darin den

<sup>)) [</sup>s] auch das Bewort der Grunmat ker Atl enaeus 2°2  $\tau \eta_5$   $\xi ov\theta_{J^+}$   $\delta nlorren nejudőo$ ) Man brachte auch Ol 4 336 17 127

ω, δ στος εν διλέχο ελοφο κοπτερο ο Νοντο, νεβοού πο μησισο ενηγενία, γαλαθητοι, τι w 1) (gl. Sui las κεμα, ελοφο, ο πο μομ το, εν στηλαί) πο μα, τι, ων

alten Ausdruck für die Hindin zu sehen. Freilich mahnt zur Vorsicht daß der Grieche auch ελαφος als Gattungsbegriff gern weiblich gebrauchte Anf keinen Fall laßt sich gegen Lidéns Etymologie geltend machen, daß Spatere wie Callimachus, Artem 112 oder Apollonius Rhodius 3, 879 νεμάς 1) im allgemeineren Sinne von den Hirschen vor dem Wagen der Artemis gebrauchen, die fur gewöhnlich mit langen Hörnern dargestellt werden Das veraltete reude ist einfach als poetisches Wort fur Husch in die spatere Dichtersprache übernommen Schwerer scheint es auf den ersten Blick ins Gewicht zu fallen, wenn Aelian, An 14,14 von den libyschen νεμάδες, die er von den δοοχάδες unterscheidet, ausdrucklich berichtet. γεριανές, tile to the action συχαίος μποτεκαίταις, αποπαταπια νέπταιτος, αδό αδί sie schöne Hörner haben η γε μην καλουμένη έπο τόν ποιητών κεμας δραμεύν μεν ώκίστη θνελλης δίκης, ίδεψ δε άρα πυρφοθρίξ και λασιαντατη τά περατά τε αθτής άντια καὶ ώραια ώς έπιεται μεν την θηραν, έν ταθτώ δε και φοβεῖν ἄμα και βλαπτεσθαι καλύν Die einleitenden Worte scheinen mir deutlich zu zeigen, daß zeuge auch hier das alte poetische Wort ist, das auf die afrikanischen Gazellen übertragen wurde, als man die Grundbedeutung langst nicht mehr kannte. Hesveh hat auch die Bedeutung "Gazelle" gebucht, er verzeichnet κεμάς νεβρος έλαφος τινές δε δορκάς und κεμμας έλαφος νεος Der Bildung nach stimmt κεμας und δορκας überein, neben dem dooxa (Euripides Herc Fur 376) und dooxo (Oppianus, Cyn 2, 324f 3, 3), auch δόρξ (Oppianus, Cyn 2, 315, Lucianus, Amor 16) erscheint sama wurde sich zu κειάς verhalten wie δορκός zu δορκάς

Die Zusammenstellung von śama mit preuß camstian 'Schaf' und deutsch 'Gemse' hat Liden abgelehnt Selbstverstandlich erledigen sich durch Lidens Ausfuhrungen auch die Vermutungen, die Charpentier KZ XL, 430ff über den Zusammenhang von χεμας mit sik camara dem Numen des Jak, usw geaußert hat

# Weitere Beitrage zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan.

Ich habe vor emigen Jahren SBAW 1922 S 243ff (oben S 526ff) eine Anzahl von Handschriftenblattern aus Ostturkestan herausgegeben, die fur die Geschichte und Geographie des Landes wichtige Angaben enthalten Diese Veröffentlichung hat Pellot zu einigen Bemerkungen über die alten Namen von Kück, Aqsu und Us Turfan veranlaßt (T oung Pao Bd 22 S 126ff) Ich kann seinen Ausführungen durchaus zustimmen und freue mich insbesondere, daß es ihm gelungen ist, den in der Hand schrift verstummelten Landesnamen H oyuka wiederherzustellen Wahrend ich an Hocyuka gedacht und Zusammenhang mit Xočo vermutet hatte, hat Pelliot H cyuka zu Heeyuka erganzt, das in der chmesischen

<sup>1)</sup> Aus metrischen Rucksichten auch женрас, Qumtus Smyrnaeus I, 587 u a

Übersetzung des Candragatblusütra<sup>1</sup>) neben Po lou kia (Bharuka) in der Form Hi čou kia erscheint Er hat damit unzweifelhaft das Richtige ge troffen, und auch seine Identifizierung von Hecyuka mit dem heutigen US Turfan ist völlig überzeugend

Inzwischen haben sich im unserer Berliner Sammlung noch ein paar Reste von Papierhandschriften gefunden durch die die fruher gewonnenen Ergebinsse erweitert werden Aus Qyzil hat Professor von Le Coq eine Anzahl Blatter mitgebracht, die zwischen zwei Holzdeckeln lagen Es sind im ganzen 64 Blatter, von denen zwei unbeschrieben sind Diese Blatter hilden aber nicht eine zwisaumenhangende Handschrift Sie ge hören vielmehr 13 verschiedenen Handschriften an die Sammlungen von Versen Dhäranis und Formulare für die Ankundigung von Scheinungen an den Orden rach Art der fruher unter Nr III—VI veröffentlichten ent halten Zu der letzteren Nlasse von Schriften gehören die beiden im fol genden abgedrückten Texte

Die erste kleine Handschrift (Nr A) umfaßt 9 Blatter die etwa 22 2 cm lang und 7 5 cm hoch sind Jede Seite hat 7 Zeilen Am linken Rande der Ruckseite stehen die Blattzahlen 3-11 Auf der Ruckseite von Bl 11 echließt der Text, es fehlen also nur die beiden ersten Blatter. Den frei cebliebenen Raum auf der Ruckseite von Bl. 11 hat ein Spaterer mit einigen Zeilen in grober Pinselschrift ausgefüllt. Sie scheinen Anzufungen zu ent halten Im ubrigen zeigt die Schrift den spateren Typus der nordturke stamschen Brahmi doch ist sie ein wenig altertumlicher als die des Blattes Nr IV das wie die Erwahming des Sutarnapuspa zeigt aus dem Anfang des 7 Jahrhunderts stammen muß Das ya zeigt zwar schon die Umbiegung der Spitzen des linken und des mittleren Aufstriches nach rechts, aber sie ist noch nicht so ausgepragt wie in der spateren Zeit siehe z. B. die Zeichen ın stayam 5 R 2 tendriya 5 R 3 mandravate 6 R 6 Bisweilen kann man die Aufstriche fast noch als gerade bezeichnen siehe z B yac 5 R 7, ayam 6 R 2 Auch das ma weicht von der spateren Form gelegentlich noch in sofern ab als die obere Horizontale die rechte Vertikale noch micht berührt, siehe z B aprameya 5 R 4 tam ananta 5 R 5 Ofter ist auch die mittlere Herizontale nicht völlig durchgezogen z B in dem zweiten ma von ma hatma 6 R 2, in madhura 6 R 5 vielleicht ist auch das als ein alterer Zug zu bewerten Ich möchte daher aus palaographischen Grunden die Ent stehung der Handschrift lieber in das Ende des 6 Jahrhunderts als in den Anfang des 7 Jahrhunderts setzen?) wenn ich auch gern zugeben will

<sup>1)</sup> B É. F E O V, 263 284

<sup>7)</sup> Das gleiche g lt fir die früher veröffentbehte Handachrift Ar VIII Hier zeigt insbesondere das ma haufig noch altertumlichere Formen sehe z B mal drap o 50 2 mohl 50 b 5 evrobalens 54 3 sohampatisya 57 \ 2 mahl 50 b 5 evrobalens 54 3 sohampatisya 57 \ 2 mahlarija 57 \ 3 Hindharija 57 \ 3 evropen 5 R A

daß solche geringfugigen Unterschiede in der Schrift schließlich auch in der Individualität der Schreiber eine Erklarung finden können

Der Text der Handschrift lautet

## Blatt 3 Vorderseite

- 1 [ā]ryānām abhıkāl.sate¹ gunavatām yah śraddhayā darsanam svākhyatañs ca sadā śrnoti madhuram
- 2 dharman²:muner:bhāsitamm³ mātsaryātaranan⁴:tihāya satatam dānam dadāti svayam trīny⁵ etāni tadanti
- » lolagurarah érāddhasya lingāni hi 1 rūpādyesv iha satkatesu? bahudhā drṣtam yathā lak sanam êr-
- ngan<sup>8</sup> gor ji alanasya dhūmaiisarāh padmāni suryodaye satyair indriyanigrahair bahui.
- s dhair dravyādhisargais lathā prāyāānām sha sūcayanti manaso lingāni bāhyair nayaih 2 || ||
- e ya dukham\* narakopapattisu janah prāpnoti dāham mahat tīryagyonigatāh 10 parasparavadhavyāpāda
- 7 [du]hkhaksatāh ksuttarsavyasano[pa] O O O vah pretā [bhramant]i ksutau māt[s]aryas[y]a du[rutmanah]

- 1 [pra]ishhayam lobhasya c=atlat phala[m] (1) -- r ye samudāga[tāh kula|balašrs(v)s[starar11=1]o -- (sa)
- 2 mrdhyā<sup>12</sup> parayā jagaty abhimatā martyesu ye dehinah dānād etad avāpyate bahuiidhāc chreyorithi
- s bhih sajjanar sarva<sup>13</sup> hetum avak-ate<sup>14</sup> subhaphalam sasyāni bijamn<sup>15</sup> vathā 2 || salāni sitani gr-
- he śvapākinām śucir janas tāni vivarjayed yathā tath aiva kīnāśagatam mahāmdhanam<sup>18</sup> [bha]
- s valy akrtyāya paropajīnām! I yathā tu turthe sucs nermale jalam sukho pasevyam jagatas trsa
- pakerijum jaganus troie pakam taha 18 dhanam tyäguvutäm mähatmanäm 19 anävrtam toyam v ovobhuvute 2 !! !!
- 7 vrnesu<sup>20</sup> yadvat kryate<sup>21</sup> sukhārthibhir vilepanācchadanašodhanakriyā katham na tivra ma[ma]
- 1 Lees kaṃlṣate 1 Lees dharmam 2 Lees bhantam 4 Lees ataa tranam 2 Lees trugta 4 Dee andere Handschrift (s S 604) het lingdinying 1 Lies mit der anderen Handschrift aamskytesu. 2 Lee årngan 2 Lees gaddukhkam 10 Lees trugta 11 Lees kulabalaskiestararr 11 Lees sagnanh saram 4 Lees arackate 11 Lees byjann 12 Lees mahadhanam 11 Lies paropojitunim 12 Lies trugta 13 Lies sanahadhanam 14 Lies hydrate 14 Lees byjann 14 Lees mahadhanam 15 Lies mahadhanam 16 Lies kryate

#### Blatt 4 Vorderseite

- 1 1/eldanā bhared : 11 śravante vividhām : pratikrivām 1 rranovamak : ced : nadı dehasambharo bhared = a[n](ac)[ch](a)
- 2 danavānabhoranam1 sa tannimittam nanu duhkham sāpnuyād sviccārya: devam bhavasaukhvakāmksmā 2
- s II mirrahvate vad sharanat = pradiptat stat stasya karvam kurute na dagdham kälägnin airam jagati pradi
- vie dadatı yo yat tad upasnute sah l atas ca janantı visalasatvas tyaktun. ca sa
- s muan visāyāmš ca bhoktum klifbals tu loke ksayadosadaršī n aiv : opabhurktes na bhayād dadāts 2 kāle
- e ca vätre ca vimaktum artiham sauryae ca mänäe ee tath aiva voddhum nanatı salvādhika eva n=annah salvam
- n dadāty era ca guddhyate ca 3 dadat prigatiam jagati pragāti prāpnoti kırtım paramām' yasas (ca dā)

#### Rucksette

- 1 t astikaš c\*etu avagamya sadbhih sammanyale c āpu anigamuale? ca 4 višvāsuatam eti talth! (ai)[va]
- 2 loke na dosam-āpnostfy-apr darunebhyah kriānt punyānt may ett tusto na trāsam abhyets
- s ca mrivulāle 5 || sphadskamansrucalarslc aprasannasampūrnnavsmala
- a salasalılah\* nadyā\* kıla susyante pretānam pātukamānām 1 nūnam na
- s dattapurta salılağıalıdaksın 10 äpi taih krpanash yesam samablıgatanam e varnnanı saramsı susyante 2 panıyasya trsartta yattra na srnvantı namamattra/m al
- 7 pi varşasahasrair bahublih krechrataram atah param kim syat 3 yad anubhavantı (vya)
- Lies bhojanah 1 Lies ticărya Lies pradiptat 4 Lies visa Lies -opabhunkte • Die andere Handschrift (siehe S 604) liest besser paramam 7 Lies abhigamyate · Lies ophatika, rucakavikara ist off nbar verderbt Lies nadyah 10 Lies salilānjali

# Blatt 5 Vorderseite

- ı sanam parıdahyantas-tr-ügnınü pretüh (sva)pnantaresv-apı na tat-pünakadatur bhavatı duhkhafm!
- t dasmad sudāravarnam manojūagandham [s]uct [p]randarasam zinavina yatantradrstam deyam sa
- s nghāya rasapānam 5 || sti tadartham=abhisambodhayāmi yad ayam ma-
- daltaya•lahulasucarıladuscarılamılhyasadgrāhasalyam¹ = utpātya samyag-
  - 1 yaşta fehlerhaft fir ısta

- s lam utpādya hetuphalādhımol.savya.asäyātmal.am sraddhāl.aram abhipra sārva mālsarvaraml.hila
- 6 malakalusyapamkam²-apanīya pretyabhāre kathamkathāvrmatrhrllekham= apāsya sanghasātta
- 7 nikām³ gunagunām⁴ ālambanikrtya nūfnam] eram cifnta]yiftu]m pra vrito gantafv]yam paraloko ām

## Ruckseite

- ı rıprarāso grhitavyam<sup>s</sup> pathyayanam\* paralaufi. Jikam ıft Jy\*efia Jm afn Juvicintya (K Jufciš Jvarah Kucfima J(hā)-
- 2 rājā sārdham Svayamprabhayā devyāh? sārdham tribhūvanavāsibhih? prānibhir yo-sau bhaqavaochrāvalasa
- s ngho näsra:endriyabalabodhya:ngamārgāngadhyānavimoksasamādhisamā pattirasāyana
- yabhūto<sup>8</sup> lavanazalavanad<sup>10</sup> aprameyaratnagunaganasamudra ity aparimi tagunaganani
- s dhinicayanidhānabhātas tam anantogunam bhagaiacchrāiakasangham anena trigunasa
- e mpannen āhārena stahastam samtarpayıtum (v)yavasıtas tad asmād vi pulaphala[n1]rtarttakat pra
- 1 taranavadyād dānād yat punyam punyābhisya[nda]m<sup>11</sup> yac ca kusalam [ku]šalābhisyandam<sup>12</sup> tad bhavatv etesam
- Lies rayahkhila ! Lies sāntanikan! Lies gunaganan Richtig grahltavyam Lies pathyaśanam! Lies dezja Lies trohkwana Lies rasayanabhāyanabhito oder rasayanavaşayabhito Beide na sind unter der Zeile eingefügt lies latanayakwad li Richtig syando li Richtig syando

## Blatt 6 Vorderseite

- 1 dänapatınam diste vai dharme äynirarnabaflabh Jogaisvaryapaflsapaf riväravivrdihaye samparay(e) 2 ca suaqutamanaya vasane ca nirränapräplaye itas ca deyadharmapari
- ty(a)gūt' Mastregū danām hodbrett grām kerrabbribatāvar² blavatu tathā Brahma Šakkti
- 3 dinām bodhisatianām ksiprabhijāatāyai² bhavatu tathā Brahma Śakkrā dinam devaganānam pu
- ı jâyaı bhavatu ye c äbhyatıtāh kālagatā dayakā dānapatayah tesam upa 5 pattırvı-sesatāyaı bhavatu || tath cha rāyye rāyyadevatā ya nagarasanghārā [ma]
- s śalacaluśśālasāmiciparyanādevata bhil·susamghasya prsthā[nuba]ddhā yā devatā yā b
- ı tasam devatanām pujāyar bhavaty=apı ca pañcaga[t]:[pary]ā[pan]nānām [sat]vanāñ=caturāfh]ā
- ¹ Lies parityāgan
   ² Lies Leiprabhinatā jai
   ³ Lies upapatitvišesatāyai
   ⁴ Richtig šālā, aber auch in Nr XI stots šāla
   ⁵ Dies ya ist zu streichen lies devatas

#### Runkseite

- ı raparıjüğyaı bharatu [[ yat\*kımcı\* diyate taft\*sa]rve[bhya](h sa)[mam dilyatā[m:s]ti || iti tada[r]fthal-
- 2 m-abhisambodhayami yad-ayam mahaima pavanabalavihatajalabhu[jam]gojihvägajakarna-
- s camcalatarebhuo bhogebhyah saram-iditsum? Kucisraram Kucimaharaianam Tottikam's särdham Svayam
- , mabhaya devya pancagaticarakavaruddhais ca salvair yo sau bhaqavacchrāvakasa[naha]10
- s kilādigunasampannam anena varnagandharasopetena ākālikena madhuraprada
- s nen opanimandrayate11 tad sasmāt11 smadhurapradānād yat spunuom punyabhisyanda[m]13 yac ca kusalam14
- 7 Mulsalabhisya Indamis tad bharatvetesam danapatinam ayurrarnaba [labho]gasvargassvaryasamvrtta[y]e16
- Lies aditsuk Siehe über diese Stelle die Bemerkungen \* Lies Limeid 10 Lies -sanahas stam 11 Lies -opanimantravate Lies carilà 14 Das lam 1st uber der Zeile einzefügt 11 Richtig -syando 12 Taux asmān. 16 kuda ist in kleinerer Schrift über der Zeile eingefügt richtig guandas -samı+ddhave

#### Blatt 7 Vorderseite

- 1 staš ea devadharmaparstyāgac Chakra Brahmādinām devacanānām mīsā yas bhavatu - abhyatılak(a)
- a langtanam en danapatinam upapatirrišel sa liavar bharain samāsatah pañ engaliparuapa
- s nnafnāmi ca satrānam tiernam trenānām vyaracchedayai 1 bharatu || dat tam bahr-aps n-arre tad bahupha
- a lam Isaltpatrahınam dhanam kesplam balparakandakākulatale Leettre khile bisarat rāsa
- s drefsaltamomalavyapagate patre gunankrie\* danam svalpam=aps prayats bahutām nuaarodha
- e [bliva(m) yathā 1 vyākhyā[ta]m LanaLācalendravapusā buddhena buddhātmană punyena svakrtet dâna
- ı ısldhınla brıvıstaram" prapyate etat-pürvalırtam tvaya bubhamate [ya]d= bhunyase\* sampratam tad bhuvo

- ı •[ps] kurusva kasma Lusalam bhüyah phalam prāpisyase? 2 || lebhe gām akhılam Asokanrpatih val naul
- ı pradanan nanu svarggam [st]rı ca jagāma Kāšyapamuner ācāmadā namsprati dänam hysalpamsapi pra 1 Lies vyavacchedāya Lies balbajakanjakā
- 1 Lies gunālankrie 4 Lies Lies éricistarah Lies bhayyate Lie, prapsyase, die Schreibung pisya für psya begegnet öfter 4 Lies pilmau

- s sādāvišade<sup>s</sup> vistirijate cetasi šlakme vāsasi sodake nipatitas tailasya bin dur ņathā 1 |i
- sanışrıtāh silavantah prayñādhyā dhyāyınas-ca ye samgham äyānti te sarie samudram i
- 5 [va] s[ai]ndhaiā 10 1 himavān ausadhinamm 11 zāśrayam urīvī 12 ca sarva sasuānam 13 sādhūnām sarīesām fa
- e th āśrayam samghah iti riddhih. 2 tritayam na bhavati samgha. trita yasmarane ca tat-phalam a
- 1 tocat dirghasya dirghadarsi lo vadah samghasamsmarane 3 tasmāt sarva gunaugham samgham
- \* Lies praeddavlade \*\* Lies eaindl avuh? Zu erwarten ware sindhavah \*\* Lies kimavantan voqadhindi i \*\* Lies urrlim \*\* Lies easyunam \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies easyunam \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi uddhi \*\* Lies eangla thi udd

## Blatt 8 Vorderseite

- ı sarvajñavacanajalamegham satkaty' ürca[ya] bhaktyü yathü [la]m [so] mya sam[gh]o hi 4 ---
- 2 sadhunām vargabandho muninām sainyam surāfn]ām maravidravanānām brmndam² yo(g)inām sajja
- s nänäm samuhah eärfthjo ristirno molsamärggoddhvaganäm\* 5 || karani yäni punyäni\* duhkhä hy akr
- tapunyatā krtapunyāh sukham yānti loke hy asmin paratra ca 1 iha loke pretya [ca s]u
- s khahelu[bhu]tām punyam pratipat pratipanno mahādānapatir evan namn[ā]\* — sārāham [bh]āryayā kalyānā
- sayapavitrifijftajsam fijinā" samrāham" sarvair eva sanghasy= opasthānakar[man]i samprayuktāh"
- 1 yo sau bhagavacchrafta]lasamghah śilasa[m]ā[dh]tprayna[v]t[muk]tt yñanā[darśana]sampannah 10

- 1 anāsravendruya[balab]odhyāngama(r)[ga]n[gadh]yānavı(m)o[k](sasa)[m] ādhısa[m]ā[pa]ltt[h]rasayana[bh](ā)
- 2 janabhuto<sup>11</sup> [arā[na]ja[la]vad<sup>12</sup>-aprameyagu[na]ratnasamrddha evam-a [par j.mi(ta)g[u]naganani
- s dhinidhāfna fibhuto bhagavacchrāvakasamgha 13 anena šufc firucīkal pikanā [va ldvena 14 āhara
- vadhvvséesena bhiksusamgham samtarpayatah 15 evam samparitrptā bhavantu danapa
- 1 Lies satkrty 2 Lies brndam <sup>3</sup> Lies marqqāddhvaqānam 5 Lies pratipadam Lies evannāmnā besser ist über der Zeile eingefügt noch evannamä 7 Die Konstrukt on ist offenbar fehlerhaft 8 Lies sardham 10 Lies mānadaršana 11 Lies bodhyanga Lies samprayuktaih pattırasayana 12 Lies lavanajala 18 Richt ger ware etwa bhutas tam bhaga 14 Lies naradyena 15 Die Satzkonstruktion verlangt vacchravakasamgham. zum mindesten samtarpayati

garasamahsambodhirasaih 18 abhyatitakālagatā s taya nasskramyapra

nām dayakada s napatinām<sup>11</sup> pujāyam<sup>18</sup> bharatu — tath anena bhojanapradānena ye kecid=sha (gra)manigama

- nagarasamghārāma[sa]mnīvāsīna [d]erā[su]ragaru[da]ga[n](dh)ar[va Lininiaramaho[ra]ga[h]

Lies pasamasarıbodhı 1 Lacs danapatinans 3 Lies priditar

# Blatt 9 Vorderseite

- ı sa[reaca]turyonı[satrānām nā]nā]bh](ŭ)[t]anam caturahāraparejūāy[ai] bharatu yacsea ki
- s ñeid diyate sarvesam sa[ma]m diyatām=iti || tat=tasya dhanam vācyam dattam yad yena rgaranı! mudi
- s te[na] sesam supālkrošakaram2 mrtasya yat parthirair shryate3 1 ke murkhataras tebhyo ye dretrā dhana
- s raftam) repannanam grharebharam atyasamsthams na samtrarante pra dananavidhau\* 2 yady : aps
- s bhauans na suur-sabharanam nepajalagnscorebhydh deuam tath ans danam sarram hy=utsrjya ga
- s Intalryam 3 yo va[s]yam tyakta[vya]m [na] tya[ja]ti [dhalnam mam s aitad sits matra tyafjat is sa tafd alpy afea syam na
- t [tylaga | pha ]lans e apnots 4 ta [sm ]a [d] setad saft ]el eya srayam pradatum s budho-rhati dhandus tulve

- i h[i] parityag[e] nyayena waram pari[tyāga](h) 5 || snattrapradāna[sya] na messis sakter vaktum visalam
- ı nıklılam phalam [te] buddhah eft Jayam frajk eyatı te bhaft Jesyan : Mai trenavameah [phallam-apromeyam-sty-ars
- s malagatrapratilubhasamvartaniyam pratipadam samadaya vartino maha danapate - sna
- 4 strasvasminashis sardham sarvairseva yathabhyagatairsdatrbhordsya sau bhagavaechriivakasamngho 10 [1]ña
- s [nāmbu]nā praksāls[ta]kayaranmanahsamudācaro ragadresamohayraru hitasantati
- · [s:tam:a]nantagunam bhaga[vac]chravakasamngham! [ya]thopakalpi tena pancanušansabhriasnatra
- 1 prafda nen 11 sopani mantrayase 11 tad sa [s] māc schufcarucira pracarāfnara ] dual en latra pradanad 14 syat s puntula
- 1 Lies bharati 1 Lies upakkroka Lis hriyate 4 Lies -samstham \* Lies pro-linavidhau Lace -corebbush Lars matrà Das h scheint speter emeel let gu se in Lies ditribur 18 Lies saugho 11 Lies wangham 11 I ice pa cânuéamea 11 Die Konstruktion it in Unordnung Zu upaniman frayase past der Vokativ mahadinapate in Z 3 aber nicht wartine in Z 3 und endira sedminah in 7.4. Vi II icht ist puri und andtrasedmin zu lesen. Einfacher wurde es sein, varil mahā idnapat h snātrasedmi und upanimantrayate zu lesen. chactercina

# Blatt 10 Vorderseite

- 1 m-upacıtam tad-bhavatv=asya mahādānapateh sa[pa]ri[sa]tkasy äyuria [rnaba]labhoqaifs]karyayaksav[i]-
- 2 vrddhaye taś-ca snátrapradānād-Brahmendrādīnām devānām pūjābhinir vrttaye bhavatu ye c ābhya-
- s tītā! kālagatā dātāras tesām=anena snātrapradānena cyutyupapattirvišesatāvai? bhavatu
- 4 samāsatah pañcagatīparyūpannānām satrānām asmāt snātrapradānās³ trayūnām⁴ [mal]
- 5 [n]ā[m] pravahanāyai bhavatu || samammaharantu bhadanta ghatam grāhayāmi glanānām vratha
- e mato ghatam grāhayāmı talanantaram glana-upasthāyakānām ta[da] nantaram ye ırddhā 10 sa[stı]-
- 7 zarsıkünüm ghatam grāhayümi 11 ekonasasti-asta[pa]ñ[c]āśa[t] [sa]p[ta-pañcāśa]ti-satpancāśa[t]-

# Ruckseite

- 1 pañcapafñeā]šat-catu[s]pañcāšat tr[1]pañcāsat drā[pañcā]šat-[ekapañcāŝa]t-pañcāša[d]vars[ān](ām)
- 2 ghatam grāhayāms ekonapañcāśat astacatrārimśat saptaca[t]iārimśat satcatrārimśat.<sup>13</sup>
- s (pa)ñcacatrārımśat ccatuccatrārımśat trıcatrārımśad-dvācatvārımśat ekacatvārımśat catvārımśadrarsā-
- varimsai catvarimsaatarsaa nām ghalam grāhayāmi ekonacatvārimšat astatrimšat saptatrimsat sattrim-
- šat-pañ(c)al(r)vms šac catutrumšat tretrumšad-dvātrumsat ekatrumšat tremsadvarsānām ghatam grāhauams ekonatrum astavum-
- śai-saplavimsat-sadvimśat pañcavimśac catuvimśat trevimśad dvāvimśat ekavimśad-inmśadvarsānā(m) gha-
- 7 tam grāhayāms ekonavimšai astadaša saptadasa vodadaša pañcadaša catur ddaša trayo
- ¹ Lies e-abhyatitah ² Lies upapatiturée-ataya ¹ na ist unter der Zeule eingefugt, lies pradanāt d. Lies traydnam ° Lies tarydnam nature der Zeule samanudharanitu bhadanith 1 Lies Jafanānam ° Lies tardananaram ° Lies glānopa 10 Lies tradhah 11 Die zahlreichen Schreibfehler und Verstöße gegen die Regeln der Grammatiker in der folgenden Aufzahlung der Monche nach ihrem Alter habe ich nicht verbessert 1 Vielleicht steht rimöstpa da

# Blatt Il Vorderseite

- 1 (daša)-drādaša ekādaša dasararsānām ghatam grāhayāmr navahvarsānām astavarsānām sa[p]ta-
- 2 (ta)rsānām sadvarsānā[m] pañcatarsānām caturvarsānām trevarsānām dvivarsānām ekavarsānām
- 3 afva]rsıkānām ghatam grāhayāmı śramanerakānām¹ ghatam grāhayāmı — samprajana²
  - Lies śrāmanerakānam 2 Lies samprajāna

- [bhada]nta³ snāyata || pradānūd⁴ dhs manusyānām jūyate bhogasistarah bhogabhno aquate darno
- s darpād-dharmavyatikramah 1 tyatikramya ca saddharmam-atidyāndhak ortharianah apāvun-tyanti yatr-eme vā
- e stavyah\* sarvabālišāk 2 tasmāc=chilasahūyasya kūryo dānasya samgrahak tauor diayoš=ca nirvāne
- r karlavya¹ parınamanā [3] éilena sugatım yātı dānais tatr-ānugrhyate mol saya pranidhānena duh[kh](ā)

#### Rucksette

- 1 ntam=a(dh1)gacchati 4 || ā rat h sa[nga]gana(m) tika[lp]ya mitrāya mānah\* khalu sarvalok(e) [sa](msā)-
- ı rado[sa]m vıyugupsamāno molsābhilāsir\*-na bharābhilāsī 1 pānapradānam trigunopayuktam nir[ā]
- s [mseam] madyagunarr-apetam sanghāya yo dānapatır-dadāt: kālena sat krtva ca kalvikaŭ ca 2 pha
- [la]m visistam muninā yathoktan yathestato janmasu tasya bhunkte dharmārthasambodhirasam ca [p]i
- s [tv]a 10 trsnaksayac chantum upantı paścat 11 3 [12
- \* Lees bhodantd oder bhadantdh \* Lees addnad \* Lees yantt \* Lees tastayydh \* Lees kartat ya \* Lees mitrdyomdnadh \* Lees bhiday 10 Lies pittd \* Lees pafedt \* 10 Die von spaterer Hand hinzugefugten Zeilen sind etwa zu lesen

ari bhya santatebhya mahā santatebhya ukusamebhya tikusumebhya mukhajambhane bhya namo prajāšalasya dhufijtu mamndalafijda sraha tesa

Die kleine Handschrift umfaßt vier verschiedene Formulare Bl 3 V 1-6 R 1 enthalt die Formeln fur die Ankundigung einer Schenkung von Speise Als Einleitung dienen 18 Strophen in denen die Freigebigkeit gepriesen wird Sie sind wie die Numerierung zeigt, in Gruppen zerlegt Zuerst kommen 4 Gruppen von je 2 dann 2 Gruppen von je 5 Strophen Die beiden ersten Gruppen sind im Sardulavikrichta die beiden folgenden ım Vamsastha Metrum, die funfte Gruppe besteht aus Upajāti, die sechste aus Arya Strophen Worauf diese Gruppeneinteilung beruht, weiß ich nicht zu sagen. Das Metrum kann nicht das Entscheidende sein, da sogar aufemanderfolgende Strophen des gleichen Metrums verschiedenen Gruppen zugewiesen werden anderseits in dem zweiten Formular auch Strophen verschiedenen Metrums zu einer Gruppe vereinigt sind Jedenfalls ist diese Gruppenteilung ganz fest In zwei Handschriften aus Qyzil, die Buddhastotras und andere lyrische, auch epische Poesie enthalten, finden sich auch Sammlungen von Versen über die Freigebigkeit. Auch hier sind die Strophen in Gruppen geteilt. In der einen Handschrift<sup>1</sup>) kehren die Strophen 3 V 1-5, in der anderen?) die Strophen 4 V 3-R 3 als ge

<sup>1)</sup> Vorlaufige Katalognummer 782 1) Vorlaufige Katalognummer 828

schlossene Gruppe wieder Die eigentliche Ankundigung der Schenkung ist in Prosa abgefaßt und im Anschluß daran werden, wiederum in Prosa. Wunsche fur die Wirksamkeit der Gabe zugunsten einer Reihe von menschlichen und göttlichen Wesen ausgesprochen

Unmittelbar darauf (6 R 1-7 V 3) folgt das Formular fur die Ankundigung eines madhurapradana samt den ublichen Segenswunschen, in den Ausdrucken dem ersten Formular sebr ahnlich, aber kurzer gefaßt Da eine Einleitung fehlt, ist dieser Text wohl als Substitut für die Prosa des ersten Formulars gedacht fur den Fall, daß die Gabe in madhura bestand Madhura muß hier naturlich irgendwelelle sußen Stoffe bezeichnen1), die. wie es scheint, in den Klöstern Turkestans besonders zur Herstellung von Getranken benutzt wurden In einem anderen Formular") werden Melasse. Honig, Zuckerrohr, Weintrauben, Kristallzucker, die drei scharfen Stoffe Ingwer, sehwarzer und langer Pfeffer, und Tamarinden als Ingredienzien von Getranken, die dem Orden gespendet werden erwahnt (gudarasamadhum 1k fu](m) mrdvikam safr]karafm] vā trkatukarasam āmmblafm] kalvıkām vo dadātı)

Es folgen drei Gruppen von Strophen (7 V 3-8 V 3) bestehend aus zwei Särdülavikridita Stroplien, einer einzelnen Strophe in domselben Metrum und funf Strophen, von denen die erste ein Sloka, die nachsten drei Aryas sind und die letzte im Vaisvadevi Metriim ist. Die ersten beiden Gruppen dienen wiederum dem Preis der Freigebigkeit die letzte feiert den Orden Ich möchte annehmen daß diese Strophen als Absobluß sought des ersten als auch des zweiten fakultativen Formulars aufzufassen sind

Der folgende Sloka der die Erwerbung von rehgiösem Verdienst empfiehlt bildet offenbar die Einleitung des dritten Formulars, das wie derum die Ankundigung einer Speisespende in der gewöhnlichen Weise enthalt (8 V 3-9 V 2) Die nachsten funf Aryas die der Verherrlichung des Gebens gewidmet sind (9 V 2-R 1), durften als Schluß dieses Formu lars gedacht sein

Auf Bl 9 R 1 beginnt dann das vierte Formular für die Ankundigung einer Schenkung von Badewasser, eingeleitet durch eine Indravajra-Strophe in der die unendliche Verdienstlichkeit gerade einer solchen Gabe hervorgehoben wird Die in Prosa abgefaßte Ankundigung halt sich in dem ublichen Rahmen Dann aber folgen noch Formeln für die Über gabe der einzelnen Wasserkruge 'Die Ehrwurdigen sollen bedenken3)

2) Vorlaufige Latalognummer 304

<sup>1)</sup> Auch in Nr VI ist danach tad asman madhurapradanat zu erganzen

<sup>3)</sup> samammaharantu bhadanta ist wohl zu samanvaharantu bhadantah zu ver bessern, vgl die einleitende Formel bei feierlichen Erklarungen samanväharatv äyuşman, z B Nr I V 1 R 3 Allenfalls könnte bhadanta in der Anrede auch fur den Plural gebraucht sein, auch in Bl 11 V 4 steht es anstatt des zu erwartenden Plurale

808

Ich lasse den Krug entgegennehmen Fur die Kranken lasse ich den Krug zuerst entgegennehmen darauf fur die Krankenwarter, darauf fur die Alten Fur die 60 juhrigen lasse ich den Krug entgegennehmen, für die 50 jahrigen für die 58 jahrigen, und so geht es weiter bis zu den Emjahrigen, den "Nichtjahrigen" — wobei die Jahre sich offenbar auf die Zugehöngheit zum Orden beziehen — und schließlich den "Novizen" Mit der Aufforderung "Ehrwurdige, badet mit Bedacht-1) schließt dieser Abschnitt, und es folgen noch ver Slokas und die Upajut Strophen in denen die Gabe und insbesondere die Gabe von Getrank geruhmt wird

Das Schriftchen ist für die Kenntnis des buddhistischen Rituals von Wert und wegen der vielen Verse die es enthalt auch fur die Geschichte der spateren buddhistischen Dichtung nicht ohne Interesse, ich möchte hier aber nur auf zwei historisch wichtige Stellen naher eingehen. In dem ersten Formular (Bl 5 R 1ff ) wird angekundigt daß sich der Herr von hner der Großkönig von huer (Auerstara Auermaharagan) samt der Königin (dei:) Svavamprabha entschlossen habe mit eigener Hand den Orden der Hörer des Erhabenen mit Speise zu erfreuen. Der Name des homes findet sich in dem zweiten Formular (Bi 6 R 3) Die Satzkonstruk tion ist luer in Unordnung. Ein Sinn ergibt sich nur wenn man fur die Akkusative in Z 3 die Nominative einsetzt so daß die Übersetzung lantet. Daher tue ich kund und zu wissen daß in dem Wunsch aus den Glucks gutern die unsteter sind als das von des Windes Gewalt gepeitschte Wasser. als die Zunge der Schlange und das Ohr des Elefanten das Beste zu ziehen. dieser Edle der Herr von Auch der Großkönig von Auch (Kucistiara Aucumahārājan) Tottika samt der Konigin (dets) Syavamprabha und den Wesen die festgehalten auf in dem Wandel in den funf Daseinsreichen den Orden der Hörer des Erhabenen, der durch Moralitat und andere Vorzuge ausgezeichnet ist 2) zu dieser mit Farbe Duft und Geschmack ver sehenen zu außerren öhnlicher Zeit gereichten Gabe von Sußigkeiten einlicht '

Wir lernen hier also einen bisher unbekannten König von Kuci kennen dessen Name recht unindisch klingt\*) wahrend seine Gemahlin einen rein sanskritischen Namen fuhrt \* In den chinesischen Quellen habe ich ihn

<sup>1)</sup> samprajana kann kaum für etwas an leres stehen als samprajanā D Wie die Parallel tell n.m Vr \ 5 R 2ff 9 R 4ff \ \rac{1}{r} \ 1 C \ 4ff D R 3ff

zeigen it goseu bhogoroechnivikoarugh as ten s it ig gunsampannan zu lesen, die nit ere Clarakteriserung des Ordens ist her weggefallen. Die etwas unübersicht lehe Satkonstrukten hat micht nur her sondern auch in het Na Na 7ff. Nr. M. A B 6ff. Nr. MI V 2 uur Verwirrung des Textes geführt. Jetzt läßt sich leicht erkennen daß auch in N. HII die im kommative stellenden. Beworter prurarman tonggrirnogen gemastmipenne bis amarum obhyert to (1 2–4) in Wahrheit auf den Sunglas gel en und im Akknestiv stehen sollten. Fhenso in Nr. IV. R 2–3 daher her noch obhyertelm steht.

<sup>3)</sup> Das PW verzeichnet allerdings ein tuutika Perlmusel el Perlo aus dem Rajan rglianta und Tottiyana Tottiganiya Tauta Toutityana als Namen einer vedischen Schule aber dir Tusammenlang mit diesen Wortern ist ganz unwahr

nicht gefunden Wenn meine Schatzung des Alters der Handschrift richtig ist, wird man ihn in der Zeit vor dem Anfang des 7 Jahrhunderts suchen mussen

Die zweite kleine Handschrift (Nr XI) besteht aus 6 Blattern, die ungefahr 22,3 cm lang und 7,5 cm hoch sind Die Maße sind also fast die gleichen wie die der Handschrift Nr X Eine ganz genaue Messung ist nicht möglich, da der Rand der Blatter etwas abgestoßen ist Daß die Handschrift aber ursprunglich nicht mit Nr X vereinigt war, zeigt die verschiedene Form des Schnurloches Die Blattzahlen sind bis auf eine durch Beschädigung des linken Blattrandes völlig verloren Auf Bl D ist aber deutlich der Rest einer Ziffer sichtbar, die nur eine 4 oder eine 5 gewesen sein kann Daruber findet sich der Rest einer anderen Ziffer, der wahrscheinlich die rechto Halfte einer 10 ist Bl D wurde danach also Bl 14 oder 15 gewesen sein, 10 oder 11 Blatter mussen im Anfang fehlen Das stimmt zu der Tatsache, daß Bl A mitten im Text beginnt

An der Handschrift haben der Reihe nach vier verschiedene Schreiber geschnoben Die Vorderseite von Bi A, die stark gebraunt und an den Randorn abgeneben ist, stämmt von dem altesten Schreiber Die Schrift mit ihron aufrecht stehenden Zeichen weist noch ganz den archaisehen turkestamschen Typus auf Das ma zeigt noch altere Formen als in dem Blatt Nr 1, die Querlinie wird noch nach unten gezogen, und die Grund lime hat bisweilen noch fast die Form eines spitzen Winkels ein Zeichen, daß sie noch durch einen Doppelzug der Feder, zuerst von rechts nach links und dann von links nach rechts, zustande kam Das ya zeigt noch die Aufstriche, von denen der mittlere bisweilen nach rechts geneigt ist, die Schleife des linken Aufstriches fehlt noch

Ein wenig spiter ist die Schrift der Ruckseite von Bl A und des Bl B Sie zeigt zwar immer noch durchaus den altertumlichen Charakter aber die Querlinie des ma verlauft liter horizontal und berührt die rechte Vertikale, und die Grundlinie ist eine einfache Horizontale Bisweilen findet sich aber auch noch ein alteres ma, z B in cäsmim BR 4 Das ya ist noch das alte dreiteilige Zeichen aber der linke Aufstrich ist verschleift

Derselben Zeit gehört der dritte Schreiber an, von dem Bl C—TV 5 stammt Auch lier begegnet gelegentlich noch einmal die altere Form des ma, z B in Läma D R 2 Das yaz zeigt zwar ebenfalls eine Schleife am linken Aufstrich, unterscheidet sich aber von dem ya des zweiten Schreibers dadurch, daß die Grundlinie nicht geräde, sondern in der Mitte nach oben gezogen ist.

Aus viel spaterer Zeit stammt der Schluß der Handschrift F V 6—R 9 Das ma hat im allgemeinen die spatere Forni mit dem bis zur Vertikale

scheinlich Ich mochte ubrigens noch darauf hinweisen, daß, wenn auch Tottikam vollkommen deutlich dasteht, bei der baufigen Verwechslung von la inid na in dieser Schrift die wahre Nannensform auch Tottika uw sem könnte

durchgezogenen oberen Querstrich und dem abgesonderten unteren Querstrich, doch ist die mittlere Querlinie öfter nur halb durchgezogen wie in der Schrift von Nr A, und in mala FR3 beruhrt auch die obere Querlime die Vertikale nicht ganz. Auch das wa ist für gewöhnlich das spatere Zeichen doch kommen auch altere Formen mit mehr oder weniger geraden Aufstrichen vor, siehe aropayen FV 9, yo R 2, besonders yo R 5, yas R 5 Dieser Schluß durfte daher in derselben Zeit geschrieben sein wie die Handschrift Nr X

Der Text, in dem besonders der Nachtrag von Schreibfehlern wimmelt. lantet

## Blatt A Vorderseite

ma naral fe]su go[n]dh y flisu[m] pr(e)[t](e)-

1

- khais=tathfalgato + rhām1 samyal sambuddhaih sarrranārtiham pratrenddham sarrradharmāvabodhabalanerrs [a]2
- III /pl tasya nirodhanerivanasya praptik sparšah pratilabhavam 3

bharatu 🖁 vandāmı sırasā pā

- sarvvaneshelna yusmami sambodhaysalmy aham durllabham hi manusuatram buddhotpadam sudufrllal prāpya manusyairam sasanañ ca mahāmuneh sūsane shi-
- ratis 1 tasmad svyayadhyam\* svahitais sadā [1] Itel - m ca saddharma asaddharma is prayarddha'e ymasyante hi samn
- mitrah 11 margamarganidarsakah 12 4 ksifya)
- 1 (lu-a) pur ahoratram panyanan e opanyate arognal m) wadhano 13 ahnan ti sampattiñsca expattavak 5 utpa päplel va saddharmasva
  - aesjūaya muner evālyam adharme 1 dharmasam[j](n):[tah 6] | 8 |

### Ruckseite

- 1 (s1)ddham 3 dafnam] yena svafrgof raptfol 15 v11/1/dhasukhambhavani cay(o) naramarapiint(ah)
- prapis hetur danom dies bhues ea suhrd anupamam dedham hy: anugamskam däridrya(gns)m
- s m(a)t[s]aryyarttham11 prasamayats hi yalavam11 munindraniseritam tas mād deyam šaktyā dānam pha(la)
- 1 Gemeint ist wohl fathägafair arhadbhih Richtig nirredn , neredm ist die im Toch und Kuc gebräuehliche Form \* Richtig nirringnasya prantih und prantabho oder praptisparšapratilabhaya Gewohnliche Schreibung 4 Richtig bud thot padah sudurllabhah für vusmän † Lies rolais vydyamyam? s ist unsieher, man erwartet die Ziffer 3 10 Lies saddharmah asaddharmah 11 Less sanmetrah 12 Lees nidarbalāh 13 Lies ryādhayo 14 Lies adharmo 14 Lies edgto die Schreibung mit kurzem a 1st bei Foemen von ardp gewöhnlich 16 Lies propter 12 Lies matsarnyottham? jalam sıra tan

- (m=a)nupamam abhilasata 19 sadā parayā mudā 1 tadārtthamm" abhi sambodhayāmi ya
- 6 [d\*a]yam mahādānapati\*\* satpurusasamsarggopabrhitāyātanaprasādasam dohah\*\* su[ar]
- 6 (h)tanāmadheyah Kucımahārā[3a]<sup>23</sup> sard[dh]am sarvvai<sup>21</sup> pañcagati paryyapannai<sup>25</sup> sat[v]aih yo-sau [bhaga][(a)
- <sup>19</sup> Lies abhilasatā <sup>20</sup> Lies tadarttham <sup>21</sup> Lies patih <sup>22</sup> Lies brmhidājatana <sup>23</sup> Richtig maharajah <sup>24</sup> Lies sarvvaih <sup>25</sup> Lies pannaih

### Blatt B Vorderseite

- 1 [cchrā]takasangh[o] yattra t[e] pudgala¹ sutravınayabhıdharmagrahanadhāranavıcana[ka]
- 2 [rma]pratıpatırlusalāh² sılādıgunanıdhānabhutā rāgadosavınāsanatatparā²
  [a]
- s rareisāsanadhurdhara\* anantaguna\* tathāgatasrāvakasangham janga mam von punya
- Majettram anena anatadyena annapanena samtarpayati anena danena asy awanā
- s (mno<sup>9</sup> dā)napate<sup>8</sup> āyurviarnnabalabhogaistaryyaparivārapaksayasovivr ddhi<sup>9</sup> bhavatu ta
- 6 (th änena d)änena B[r]ah[m]endr[ä]surend[r]aguhyagendrädinam¹¹ de vadanām¹¹¹ c äsuragar(u)dagandharva

### Ruckseite

- 1 (kınna)framaJhfo]ragayaksarā[k]sasānam [o]jovivrddhir bhatatu anena ca afme]papradāfne]
- 2 (na) 12 abhyatitakalagatānam danapatinam <sup>13</sup> Surarnapuspaprabhrtinamm <sup>13</sup> upapattivisésa
- 3 [tā]yām<sup>15</sup> bharatu tath ānena danena Kucıvısayaparıpalakanam derata nām anu
- (gra)haya bhavatu ye c āsmimis sangharāme simaparipālakā devatā stupašālasā
- 5 (mı)[ci]paryyanadetuta<sup>17</sup> tāsām apı devadānām<sup>18</sup> ojovimanavivrddhir bhavatu pañcagati
- s (pary)yāpannānañ ca satvānām caturāharaparıjñayaı bhavatu ||
- ¹ Lues pudgaldh ² Lues vacarana ³ Lues ragadosa dhurdharah das aksara vor rarre sa kaum als ma zu lesen ² Lues dhurdharah das aksara vor rarre sa kaum als ma zu lesen ² Lues ananaganam ° Lues varyaksetram ° Lues avaramatman ² Lues dhungate ¹¹ Lues devatánām ¹² Lues amegapradahena ¹¹ Lues pathatm ²¹ Lues pathatman, ¹¹ Lues vate satāyai ¹¹ Richtig ydl c damm ¹¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ¹¹ Lues devataman ¹¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ¹¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ¹¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ¹¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ¹¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ¹¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues devataman ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²¹ Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²² Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²² Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola sa konstant ²² Lues parpyyanadesalds die Schreibung sola s

#### Blatt C Vorderseite

- 1 (śa)[kyam] mandayıtu[m] yaiha na vadanachayū¹ jalāntarggat[ā] val.tre nah krivate tu mandanavidh;
- 2 [8\*ta]8m:m² sa utpadyate tadvad\*yac chramanadvijutisu dhanam vinya svate, śraddhawa tat\*tasm:m² paraloka
- 3 [to]yapatite bimbe samutpadyate 1 || th mahadanapati<sup>3</sup> inthunnümenah<sup>4</sup> carddham sarvini<sup>5</sup> ye
- 4 [k](e)cana bhiksusamghasysätpena vä bahuna va\* anugraham kurvvanti taih sarvvebhi¹ sarddha\* yosyam bha
- s garacchruralasamghah silasamādhihprajūārimultijūanadarššanasampan nas\* tam tādrsam-bhagara
- 6 [cchr]āvakasamgham anena værnnagandharasopapeten 16 akālikena pānakappradanen 20panima

### Ruckseite

- 1 [nt]rayatı yad asmāt panakapprodanād yat punya 11 punyabhısyandam 12 kuśalam kuśalabhısyandam 12 tad bhava
- e it asya mahadana patis i saparisatlasy i äyurtärinnabalabhogaisvaryyaparitarapal saturddhaye i catu
- s r[nn]añ-ca rasânām praptisparšanappratitedhayat 17 natskramyarasaeya 18 pravitekarasasya ty[u]pašamarasa
- [s]ya sambodhırasasya tath änena panalappradanena buddhasasanabhı pprasannanām devanagaya
- s [I.sa]nām pujāyas bhavatu [ya]ś-c eha r[a]jyadevatā nagaradevata 10 sam gharāmadevata 10 stupasamīciss
- (ma)parıpālakadevatā<sup>m</sup> tasām apı devalanam pujayat bhavatu ye c=ābhya tıtakālamgatadāya[ka]
- 4 Gewöhnliche Schreibung für tasmin Lies -cchāuā Lies patir Fur etthannamena richtig etthamnama . Lies sarrvair Lies bahuna va Lies sarrebhih nehtig sarraih Lies särddham Lies samadhiprajna 14 Lies rasopetens 11 Lies punising 11 Richtig -syandah 18 Richtig -yan 14 Lies pates 18 Richtig eaparteathasy. 18 Lies varuna 27 Richtig 10 Richtig naukramya 10 Lacs devatāh proturedhava 10 Lies devatās

# Blatt D Vorderseite

- 1 (dā)napatayah¹ tesam gatisthānantar[o]papattiriseṣatāya;² bhavatu sa masato¹·nena pānaka[ppna]
- ı (dā)nenā\* pañcagatī paryyupannanāk ca satvānām trnnairṣnaī yapacchedā\* bhavatu || dasabaladha
- s raśisychłyaś śliasamayñanasukrtakāryyebhya\* bhavatrşnārahitebhyo' dadāti yah pānaka
- l Lees debhyatita Lees sthàndadaro Lees samdaato Lees prudalena Germen 14 ternalin trasdadan vyo paccheddyn Lees Ldryge
  hyydn 'De andere Handschrift (e. S. 614) hest anstatt der Dativo die Genetive
  stephilam klrythafm, rehitandig

- 4 m udāram 1 manikanakarajatabhandaih\* pibanti pānāni te manojñāni diti bhuvi
- s sukhasaubhāgyam sphīlam ap rasam lubhantı sadā\* 2 sambodhıpraśamarasam vimuktirasam utta-
- 6 mam ca yat pravaram 10 pānakadānād dātā labhati ca trsnāksayam aśesa 11
  3 [

### Ruckseite

- 1 [ta]da(r)ttham abhrsa[m]b[o]dhayāmr [ya]d āya(m)12 h[e]tuphalābh[i]jñah kāyabh[o]gajunt[e]bhyah sāra[m]-(ā)-
- 2 dätukäma ıtthannamo<sup>13</sup> mahādānapatih särddham sarviaih Kaucyairdāyakadānapatibhir yye c-e
- s ha bhiksusamghosy<sup>11</sup>-opasthākarmmany<sup>15</sup>-udyuklās tash sarviash sārddham yo sau bhaqavacchrāvakasamgho na-
- ttra te pudgalāh pañcopādānaskandhabhāransksiptāh pañcendriyatīksīkrtāh¹a nañcaba-
- s labalınah pañcabhayanırmuktäh pañcagatısamatıkkräntäs etam tädrsam bhagavacchrāvaka
- e [eam]gham : anena varnnagandharasopapeten 17 ähärappradan 13 äbhinimantravati anen ähära
- 7 [ppra]danen=āsy ana tāvan mahādānapathh19 saparasathasy20 ähāroparama[n]rodhanırvvā
- "Lies bhāndath wie in der anderen Handschrift best averasam labhath dātļā) "Beenso die andere Handschrift, richtig yah pratarah "Lies asétam "Lees ayam "Lies nāma" "Lies nāma" "Lies nāma" "Lies pradānen. "Lees pratch "Richtig sapars sathaws"

# Blatt E Vorderseite

- 2 (thi)jñāy āstu² Brahma Śallrādinām deiaganānām ojobalavimānavivr ddhaye³ bhavatu vivrddho
- 3 jobalavimanam bhutiā\* sarvie danapatīrargges krisnañ-ca satiasamudram raksane yatnavanto
- bhavantu tath āddhratītākālamgatadāyakadānapatīnām<sup>6</sup> gatīsthānantaro papattīvī
- 5 [śe]satāyar¹ bhavatu yadı tu kathañcıd anaśväsıkāt³ karmmano hīnagatıranmasambandha
- 6 [syā]t tata<sup>n</sup> ppranutajanmasambandhır-astu<sup>10</sup> pranutāt pranutataram<sup>11</sup> uha rājyadezatā nagara
  - 1 Richtig \*pratitedhaya \* Lies bhijhāyā astu 1 er ist unter der Zeile ngefugt \* Lies eiriddhaujobalavināna bhijhā \* Lies dānapativarggam Lies ādākvalītā 1. der rewohnliche Ausdruck ist abhvalita \* 1. iss sitanāntaro
- Lies äddhvatita 1, der gewohnliche Ausdruck ist abhyatita 7 Lies sthanäntaro
   Lies anäsväsikatvät? Lies tatah 10 Richtig sambandho-stu 11 Lies tarah

612 Westere Bestrage zur Geschichte und Geographie von Ostenkosten

3

1 (de)[vatā]\* samgh[ā]ramast[ā]pasāmīcvprahānasāladevatā\* tāsām deva tanām¹¹ pājāyai bhava[t](u)

#### Ruckseite

- 1 [8] tasm[ā]d¹³ āhārappradānāt-sarīvasatvānām caturāh[ā]rapa nāāva;¹⁵ bhavatu yac-ea da[ha]¹²[k](vā)[c](i)
- 2 (d) =[d](1)yate varreebhyah samam diyatām=str || bāladivākaradvisam\*s vurnaçandravadanam mattagajendra
- 3 t/s/kkramam padmapattranayanam abdharunisvanam jinam sankhakunda dasanam statumi samaksato ya
- tha neverti" gatam-am 1 kamasukham subham tatha janmasamksayasu
- lham trammatakärsnäm²° nrnäm s hastasamstam²¹ sakhilam lämasukham tu tarr seribho labhyate na kunararr s
- yye na ramantı te • [ma]te kim puraki<sup>21</sup>\*samasukkam 2 ye tava sasanam mune n\*astrayantı kunardı te parvuncutat<sup>21</sup> cı
- 7 [ram] sambhramantı gatısı ye tu varam irayamtı te idisanam supurusüs te bhavsamkısıyam dhruvam yantı nı
- bhatasamkeajam darutam yanti ni s (rvr)tisukham 3 sarvvam idam yagat sada svälmasaukhyäniralas 21 tvans naradamyastrathe lokusaukhya
- "1 Lees detath" 11 Lees earmphrama richtig praddanadald aber her stets kala hes detaths 11 Lees devatandm 11 Vielleicht ist earmadanad zu leen 11 Lees parij dyn 11 Lies haf 11 Lees karatviejam 12 Lees n rivitim 21 Lees (namada 11 Lees earmstham 11 Lies punah 12 Lees a aidd 11 Lees swakhbayarutseli.

#### Blatt F Vorderseite

- 1 [n1]ratah tac ca kudarśanaur-hato¹ n āvagacchatı jagat-tena na gacchate drutam tiā² jinendra śaranam 4
- vtva(m) parasatvapidaya pidase<sup>5</sup> zina yatha starr<sup>4</sup> vyasanair jagat tatha pidyate na sabhrsum<sup>5</sup> svam<sup>4</sup> vyasanfai/(h)
- s saduhkhitam tusyate na tu tathā tram paraduhkhanāšanān\* tusyase na\* yathā 5 nāšayitu
- yana 5 nasayuu
  n saa tsama 10 sakkyate dinakarai 11 saptabhirsudgataisstatha candra
  mandalastai 11 yatstara vaqabhasti
- bhrr<sup>13</sup> nasyate jira mahan-mohamayam manastamo dehinam hida qatam 6 ||
   satam sahassani<sup>11</sup> sucurmanisha jambunada n=äsyä sämn<sup>15</sup> bhavanti ye buddhacoityevi prasannacittä<sup>16</sup> pafdaHm)
- 1 [vi]hāre samatikramamiti.<sup>11</sup> 1 satam sahasram.<sup>15</sup> suvarnamndā.<sup>12</sup> jāmbu-nada n. asyu sama.<sup>15</sup> bhavanti vo buddha
- 1 Lies katam Lies team Lees pidyase Lies sear Lies sublitam Lies riair Lies sudinkhitam Lies nāšanāt Vor oder linter na fehlt emo Sibe les etwa tusyase-nogla 10 Lies na tat-tamah
- 11 Lies karaih 12 Lies sala h 12 Lies raggabhastibhr 14 Lies sahasrām 14 Lies n. dsya samd 16 Lies cittāh 12 Lies samabi kramanie) 13 Lies sahasrām
- 11 Über nda stel en zwei n benemandergesetzte Punkte 20 Les neasya sama

- s [car]tyeşu prasannacıttā āropayes mrtikapındam akam²¹ 2 śa sāhasranı²² surarnamūtām²² jāmbūna/dā]
- (n ā)s[y]a sama<sup>21</sup> bhavantt yo [buddha]castyesu prasa[n]nacitta [ā]ropayen muktapuspakarāsim<sup>25</sup> 3 satam saha[s](rā)-

### Ruckseite

- 1 (nt s)u(var)[na]l(ot]y(o)](ā][m]bunad[ā n ā]sya sa[mā] bhata[nt](t) yo buddhac[at]ty[e]su (p]r(a)sannac[t]tta[h] pradtpa[dā]na(m) [pra]la-(rott)
- 2 (vi)dvān 4 šatam sahasrani<sup>26</sup> surarna[v] hū<sup>27</sup> [jā]mbūnadā n asya sama bhavatti<sup>28</sup> yo buddhacattyesu prasanna[ci]
- s [tto] malāviharam prakarovi tidiam<sup>29</sup> 5 satam sahasrani<sup>30</sup> suiarnapar viatā sumero sama n āsya sāma<sup>31</sup> bhaia(nti)
- yo buddhacartyesu prasannacrtta aropayec chattradhrajo patalam³ 6 es āho dalsına prolta apprameya
- s (ta)thägata ya mudrakalpe<sup>33</sup> sambuddhe sürtthavahe<sup>34</sup> hy-anuttare 7 tisthatta puyüyed<sup>33</sup>-yas ca yas c äpi parinirortam
- 6 [sa]me cittaprasade hi36 n ästi punyavisesata37 8 na hi citte prasannes smimn alpä bhavati daksinä ta-
- 1 thagate v[ā]<sup>3</sup>sambuddhe buddhāna śrārakaś³³ ca ye 9 eram hy acuttītā buddhā buddhādharmasya cittīta aci
- s [tt](s)te prasādy eha upalah syād acututa\*\* 10 tesām-acutulānām\*\*1-epratuhatadharmacakkravarttīna(m)\*\*
- o [sa]myaksambud[dh]ānā43 n alam gunaparam44 adhıgattum45 11 [[ 21 Lies citta äropayen smrttikapındam ekanı 2º Lies satam sahasranı 24 Lies sama 25 Lies muktakapusparāšim vgl sk muktāpuspa mūta 17 Lies sutarnavahā \* Lies n-āsya samā bhavanti 20 Lies mālāti sahasrānı l'aram (1) prakaroti vidian 10 Lies sahasram 11 Lies merok sama neasya 31 Lies chattradhvajau patākām 11 Lies proktā apprameyā tathāgate samudrakalpa (oder ya bhadrakalpe!) 24 Lies sartthavahe 25 Lies tistl antam puraved 36 Lies samam cittam praeddycha 37 Lies visesata 38 Lies ca 39 Lies buddhanam śravakaś 40 Lies etwa evan hy acintita buddha buddhadharma py acintitäh acintitän prasädy cha ripikah syad-acintitah "Lies acintitänäm Lies apratibata Lies vartfinam' Über dharma stehen zwei nebeneinander 43 Laes buddhānām 44 Lies pāram 45 Lies gantum gesetzte Punkte
- Die Ghederung des Textes in vier gesonderte Teile, auf die die Verschiedenheit der Schrift führt, wird durch den Inhalt bestätigt. Die ersten der Teile enthalten wiederum Formulare für die Ankundigung von Gaben Von dem ersten Formular sind aber auf der Vorderseite von Bl. A nur der Schluß der in Prosa abgefaßten Segenswunsehe und sechs Slokas erhalten, in denen zum Eifer ermahtt und auf den Verfall der Rehgion hingeniesen wird. Das zweite Formular, das die Ruckseite von Bl. A und Bl. B fullt, dient der Ankundigung einer Spende von Speise und Trank in der gewöhnlichen Art. Die Einleitung bildet eine Strophe im Blujangavjernblita-Vetrum. Die sonst üblichen Schlußkrophen fehlen lier. Der dritte Text,

von Bl C V 1 bis F V 5 reichend umfaßt zwei Formulare. In dem ersten wird eine Gabe von Getrank in dem zweiten eine Gabe von Speise ange kundigt. Der Prosa des ersten Formulars geht eine Etrophe im Kärdülaw kridita Metrum voraus den Schluß bilden drei Äryäs, in denen, wie zum Teil auch in den Segenswunschen der Prosa auf den besonderen Charakter der Gabe Bezug genommen wird. Diese drei Äryas kehren in einem anderen Formular! noch um drei weitere Äryas vermehrt, wieder. Das zweite Formular entbehrt der einleitenden Strophen hat dafür aber am Schluß ein Buddhastotra in sechs Strophen in einem mir unbekannten Metrum von 15 Siben im Pada. Der Nachtrag endlich der von F V 6 bis R 9 geht, besteht aus 11 Strophen 6 in Upajath. 4 Slotas und einer Äryä die wieder den nermeßlichen Wert einer Gabe an den Orden betonne.

Angaben von historischem Interesse bietet nur das zweite Formular Darum tue ich kund und zu wissen daß dieser große Gabenherr, der die Fulle der Klarheit seiner Sinne durch den Verkehr mit guten Leuten ver starkt hat der Großkönig von Kuci (Aucimaharaja) dessen Name zum Heil genannt wird?) zusammen mit allen in den funf Daseinsreichen um herwandernden Wesen den Orden der Hörer des Erliabenen in dem die Einzelnen in den Mitteln zum Erlernen Behalten und Durchforschen von Sutra Vinaya und Abhidharma erfahren sind Schatzkammern der Morabtat und anderer Tugenden nur darauf bedacht Liebe und Haß zu ver nichten Trager der Lehre des Sehers — diesen durch unendliche Vor zuge ausgezeichneten Orden der Hörer des Tathagata der einem wandelnden Felde des Verdienstes gleicht mit diesem tadellosen Essen und Trank erfreut Wegen dieser Gabe soll diesem Gabenherrn N N Mehrung sein an Leben Aussehen und Kraft an Besitz und Herrschaft an Gefolge und Anhangerschaft und Ruhm Und gleicherweise soll wegen dieser Gabe den Göttern Brahman Indra dem Herrn der Asuras dem Herrn der Guhyakas und den ubrigen und den Asuras Garudas Gandharvas Kinnaras Maho ragas Yaksas und Raksasas Mehrung der Kraft sein Und (das Verdienst) wegen dieser unermeßlichen Gabe soll den dahingegangenen verstorbenen Gabenherren mit Suvarnapuspa an der Spitze zur Vorzughehkeit der Wiedergeburt gereichen Gleicherweise soll (das Verdienst) wegen dieser Gabe den Göttern die das Reich von Kuci beschirmen zur Förderung ge reichen und auch den Göttern die in dieser Ordensmederlassung die den Bezirk schirmenden Götter und die Götter der Stupas der Hallen der samıcıs und der Zellen sınd<sup>2</sup>) auch diesen soll Mehrung ihrer Kraft und

<sup>1)</sup> Vorläufige Katalognummer 304

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fur de Bedeutung von sugrhitanāmadheya seho Lévi JA 33 185ff

<sup>9</sup> ye olamın sanışlarılını shaqarıyıllak develi stupalalasımlıqıyına develik ihinde NY 40 sil stupa riyye riyyeleveli yi nagarınanışladındadılacatılı ildələriniyəriyatadevelik CB 51 sha tiyyelevelik nagaridevelik (allasımlıqıyındadıladı). EV 61 sha tiyyelevelik nagaridevelik allasımlıqırındadıladıladı (alla Nyadeveli nagaridevelik) samış əharimastıyasımlıqıyındanıdıladevelik) ildələrini sili 18 ili 18 il 18 il 18 il ve ele

nhrer Götterpalaste sein. Und den Wesen, die in den funf Daseinsreichen umherwandern, soll es zur richtigen Erkenntnis der vier Nahrungsarten 1) gereichen '

Der Text zeigt, daß das Formular fur den Gebrauch der Mönche in den Klöstern von Kuci bestimmt war Der Name des Kucimahärāja ist bier nicht erwähnt, und die Titel, die er hier erhalt, sind nicht die gewöhn lichen der spateren Zeit Der Titel Kucištoara fehlt, dafur erhalt er das Beiwort sugrhilanāmadheya, das bis in die Zeit der Ksatrapas zuruckgeht Diese Abweichung in der Titulatur mag zufallig sein, doch ist es beachtenswert, daß auch Vasuyasas in Nr Inur Kucimahärāja genannt vird, wahrend Artep (Nr VIII), Tottika (Nr X), Suvarnapuspa (Nr IV) und vielleicht auch Suvarnadeva (Nr VI) den Titel Kucisvara Kucimahärāja erhalten Der Titel Kucīstara kommt jedenfalls bis jetzt nur in Dokumenten in der spateren Schrift vor

An der Spitze der verstorbenen Gabenberren, denen die Schenkung zu einer vorzuglichen Wiedergeburt verhelfen soll, wird Suvarnapuspa genannt Man könnte zunachst versucht sein, in diesem Suvarnapuspa den Suvarnapuspa zu sehen, dessen Name sich mit Sicherheit in dem Formular Nr IV wiederherstellen laßt, sowie den Swarnabüspe der in der Sprache von Kuci abgefaßten Holztafel, dessen Identitat mit dem Su ia po kue der Chinesen Levi, JA XI, 2, 319ff überzeugend nachgewiesen hat Dem aber stellen sich unüberwindliche Schwierigkeiten entgegen Su fa po kue-Suvarnapuspa war der Vater des Suvarnadeva, der zwischen 618 und 630, nach dem Tode seines Vaters, den Thron bestieg Nach unserem Formular war Suvarnapuspa verstorben der Ausdruck abhyatitalälagatänäm däna pat(\*\*)näm Sutarnapuspaprabhritinam macht es sogar wahrscheinlich daß man ihn als vor langer Zeit verstorben ansah Das Formular könnte also auf keinen Fall fruher als 618 reschrieben sein das aber ist nach dem

jett sehe, laklizalmicatu(pa) zu lesen. Aus diesen Stellen geht hert or daß zämlet ind pargana irgendwelche mit dem Kloster in Verbindung stehende Gebäude be zeichnen mussen. Da samlet meht nur vor pargana, samdern auch vor ziman, prahå nashla (d i pradhānaklā Meditationshalle) und stufpa) und hinter kila candshla mid stäpa erselennt, mule sein seinstendiger Austruck sein. Im Falt indiet sich edmictiamma öfter in der Verbindung abhirādanam paccuṭhānam anyalitammam zāmlet in der Bedeutung von vandand gelehrt, zämlet ist deher her velleicht eine Halle, die dir die Verbrung des Buddha bestummt war Paryana oder paryana ist im Tocha rischen und in der Sprache von Kuci paryām das meest in Verbindung mit lem ziegana erscheut und offenbar "Pelle Veluette, siehe z. B. Tocharische Sprachrist 15311 (lega]s [lefnac paryāngs paryānac von Höhle zu Höhle, von Zelle zu Zelle', 148 b6 wydfra)m samkrāmam it paryānam — whäre zanghārāme layane paryam grayām wydi va ankrām prantīm "sei mechen eines Vilair einer Zelle' tosbā 285b4, 432b5. Im Pali entspricht der Bedeutung nach pariena

<sup>1)</sup> Im Palı kabalınkara ahara, phaesahara, manosancetanahara, enni anahara

heutigen Stande unserer Kenntnis der turkestanischen Palaographie un möglich. Wie oben bemerkt ist unser 1 ornular in einer Schrift geschrieben die wenn sich auch vorlaufig noch kem absolutes Datum für sie angeben laßt jedenfalls viel alter ist als die Schrift der Formulare Ar IV und VI die augenscheinlich Suvarnapuspa und Suvarnadeva als die zur Zeit der Niederschrift regierenden Könige nemnn

Wir werden so zu dem Schluß gedrangt daß es zwei Könige von Kuei mit dem Namen Suvarnapuspa gegeben hat der eine der Vorganger des Suvarnadeva der andere jedenfalls geraume Zeit vielleicht Jahrhunderte vor ihm lebend Bei dieser Auffassung löst sieh wie mir scheint auch eine Schwienigkeit die die Angaben Huen tsangs über Suvarnapuspa bereiten In seiner Beschreibung von Kuei sagt er nach der Übersetzung von Julien (141)

Au nord d'une ville qui est située sur les frontières orientales du ro yaume il y avait jadis devant un temple des dieux un grand lac de dra gons Les dragons se métamorphoserent et s accouplerent avec des suments Elles mirent bas des poulains qui tenaient de la nature du dragon. Ils etaient mechants emportés et difficiles à dompter mais les rejetons de ces poulains dragons devinrent doux et dociles Cest pourquoi ce royaume preduit un grand nombre d'excellents chevaux. Si l'on consulte les an tennes descriptions de ce pays on y lit ce qui suit Dans ces dermers tennes il y avait un roi surriomme Fleur dor qui montrait dans ses lois une rare pénétration Il sut toucher les dragons et les atteler à son char Quand il voulait se rendre invisible il frappait leurs oreilles avec son fouet et disparaissait subitement. Depuis cette époque jusqu'à ce jour la ville ne possede point de puits de sorte que les liabitants vont prendre dans le lac leau dont ils ont besom Les dragons s'étant metamorphosés en hom mes a unirent avec des femmes du pays et ils en curent des enfants forts et courageux qui pouvaient atteindre à la course les chevaux les plus aciles Ces relations s ctant étendues peu à peu tous les hommes appar turent bientot à la race des dragons mais fiers de leur force ils se livraient a la violence et méprisaient les ordres du roi. Alors le roi ayant api elé a son aide les Tou Lione (Tures) massacra tous les habitants de cette ville depuis les enfants jusqu'aux vierilards et ny laissa pas un homme vivant Maintenant la ville est completement déserte et l'on n y aperçoit nulle habitation

Was hier von König Goldblume berichtet wird tragt deutlich die Zuge der Sage und es ist mr immer seltsam erschienen daß Huen tsang eine solche Sage von einem Mann erzahlt haben sollte der bei seiner Ankuntt in Kuci allerl ochstens zwölf Jahre tot war. Und selbst wenn man annehmen will daß sich im Osten de Sage schneller um eine Person bildet bleibt es doch unerklarhch daß sich Huen tsang für diese Geschielte auf £\text{the berüft auf die früheren Berichte die alten Annalen les an

ciennes descriptions du pays', oder wie man die Worte übersetzen will. und selbst die Variante, die Levi anfuhrt 'les hommes d'age' macht die Sache nicht begreiflicher, die Geschichte des letzten Königs mußte um 630 schließlich doch auch noch ganz jugendlichen Bewohnern des Landes bekannt sein. Alles wird mit einem Schlage verstandbelt, wenn wir Huentsangs Angaben über König 'Goldblume' nicht auf den Vorganger des Suvarnadeva, sondern auf den alteren Suvarnapuspa beziehen, der jetzt durch das Formular bezeugt ist. Nun seheint aber Huen tsang diesen König 'Goldblume' doch in 'diese letzten Zeiten' zu versetzen, und so könnte man auf den Gedanken kommen, daß er die beiden Herrscher wegen der Gleichheit der Namen zusammengeworfen hatte Allein ich glaube nicht, daß ihm dieser Vorwurf gemacht werden kann Watters, On Yuan Chwang's Travels I, p 61, und Levi, a a O p 354f, haben die Juliensche Übersetzung der den König 'Goldblume' betreffenden Stelle bereits verbessert, wahrschemlich ist aber auch der emleitende Satz 間諸先志曰近代有王 號日金花 etwas anders zu verstehen Herr Dr Waldselimidt schlagt die folgende Übersetzung vor 'Hört man die fruheren Berichte, (dann) heißt (es darin) die letzto Dynastie hatte (einen) König namens Goldblume '\* Faßt man den einleitenden Satz in diesem Sinno auf1), so seliwindet sowohl der innere Widerspruch, der bei Juliens Übersetzung in der Darstellung Huen tsangs zutage tritt, als auch der Widerspruch zu den Angaben unseres Formulars Der Suvarnapuspa unseres Formulars, der Kömg 'Goldblume' Huen tsangs war ein König der Vergangenheit, nach dem am Ende des 6 Jahrhunderts wieder ein Sproß der Königsfamilie von Kuer benannt wurde

In dem dritten Formular wird für den Gabenherrn kein Name angegeben es heißt hier nur (Bl DR 2), daß er seine Einladung ergehen laßt samt allen gebenden Gabenherren von Kuci (Kaucya), die hier bei der Pflece des Mönchsordens tatig sind'

Unsere Sanskrit Handschriften haben uns demnach bisher sechs Namen von Königen von Kuci gehelert

- 1 Suvarnapuspa (Nr XI), der König 'Goldblume' des Huen tsang
- 2 Vasuvašas, Kueimaliārāja (Nr I)
- 3 Artep, Kucisvara Kucımahārija (Nr VIII) Da die einheimische Sprache von Kuci kein h kannte, möchte ich die Vermutung außern, daß Artep ein Sk Haradeva wiedergibt
- 4 Tottika, Kuciśvara Kucimahārāja (Nr X) mit seiner Gemahlin Svayamprabliā
- 5 Savarnapuspa, Kuciśvara Kuemahārāja (Nr IV) der Swarnabūspe der Holztafel, der Su fa po küe der Chinesen

Daß das Si kin fang &, wie Levi a n O p 310 angibt, einfach von d m fetzten König' spricht, beweist kaum etwas, da es doch wohl auf Huen tsangs Text zuruckgeht.

6 Smarnadeva Kucımaharaja'ı (Nr VI) der Swarnaten der Holztafeln der Su fa te der Chinesen

Mit dem letztgenannten König ist wie ich schon oben S 538 bemerkt habe wahrscheinlich auch der in Nr VII erwahnte (Su)varnadeva gemeint Dazu wurde stimmen daß der mit ihm zusammen genannte Sanmira danagati einen Namen tragt der aich aus der Sprache von Kuch erklart Hier ist al sramanera zu sanmire geworden wahrend es im Tocharischen als samner erscheint In dem Formular muß allerdings Sammera Eigenname sem da em Novize unmöglich zugleich als dananati bezeichnet werden kann Die Verwendung von Sanmira als Eigenname hat aber ihre Parallelen schon in viel alterer Zeit in Indien selbst Dort finden sich in den Inschriften von Mathura Sanchi Bharaut und Bhattiprolu nicht nur Namen wie Samana (3362) 530 1339 1337) Samana (720) Sramanaka (53) Samanaka (43) in den Weihinschriften von Sanehi wird auch ein dreithen Samanera genannt (Samanerasa Abeyakasa sethino danam 184 283) Gegen die Be ziehung des (Su)varnadeva auf den Lucikönig dieses Namens könnte nur angefuhrt werden daß das Blatt in Sorčug gefunden ist das nur eine halbe Tagereise von Qarašal r entfernt ist also sicherlich in dem Gebiet des alten Reiches von Yen killiegt. Aber auch wenn der in dem Formular erwähnte Ort Imaraka wie ich vermutet habe in der Nahe des heutigen Sorčijo also in Yen ki gelegen haben sollte wurde das meines Erachtens noch nicht gegen die Beziehung des (Su)varnadeva auf den Kucikönig sprechen da es micht an Beispielen fehlt daß Könige auch außerhalb der Grenzen ihres Reiches Stiftungen fur den Orden machten Und schließlich laßt sich auch die Möglichkeit daß das Blatt durch einen Zufall anderswoher in die Klosteranlage von Sorčuq gelangt ist nicht von der Hand weisen

Daß wir im allgemeinen von den Sorčuger Funden Aufschlusse für das Reich von Yen ka erwarten können bestatigt ein Blatt (Ar XII) das in der sogenannten Stadthöhle gefunden ist. Es ist ungefahr 7 cm hoch 41 f cm lang und nahezu vollstandig erhalten Am haken Rande der Ruck seite tragt es eine Blattzahl die stark verwischt ist aber doch mit Sicher heit als 40 gelesen werden kann. Die Schrift zeigt den gewöhnlichen spa teren Typus Auf jeder Seite stehen 5 Zeilen Der Text der Vorderseite und der ersten drei Zeilen der Ruckseite ist in Sanskrit die beiden letzten Zeilen der Ruckseite die von demselben Schreiber herruhren wie der vorangehende Text sind in tocharischer Sprache abgefaßt und bereits von Sieg und Siegling in den Tochanschen Sprachresten unter Ar 370 ver öffentlicht Inhaltlich gelört das Blatt in dieselbe Kategorie wie die Nummern III—VI A und AI es enthalt die Formeln fur die Ankundigung einer an den Orden gerichteten Einladung zur Mahlzeit. Der Sanskrit Text wimmelt von Fehlern die teilweise auf der Nachlassigkeit des Schrei

<sup>)</sup> Kuciávara kann weggefallen se n

i) De Zahlen beziehen sich auf meine List of Brahmi Inscriptions

bers beruhen mögen, in vielen Fallen liegt aber die Verderbnis auch weiter zuruck Ich habe in diesem Fall davon abgesehen, die Fehler zu berichtigen, da sich die nieisten unsehwer durch einen Vergleich mit den Parallel-Texten erkennen lassen Der Text lautet

# Vorderseite

1 || tadartham arasambodhayamı yad ayan mahātmā aparımıtaśubharucı rapunya[p]ra (ma)[hā](dā)napatı Agnıstıara Agnımahārājā Indrārjunena sār[dha](m) A[g]nıma[hā](rājñi)

2 yā Suryaprabhāyā sārdham sarvai paūcagatiparyāpamneh satvair-yo sau bha[ga]tacchrāvalasamgham an(e)na varnagandharaso[p]etfe]na āhā-

r[e]n=opanımamtrāmpayatı ta(smād ā)-

s hārapradānād yah punyam (pu)nyābhisyanda[h] yas ca kusalam kusalābhisyanda tad bhara[tv] etesām dāyakadānapatī(nām) diste ia dharme āyuriarnabalasukha(bho)[g](aista)

[rya]paksaparıvürübhıvrddhaye¹ stu idas ca teyadharmaparıtıyügüt Mastreyünüm sarıesüm bodhimärgapratipamnänüm ksipr(ä)[bh](i))ñäys

āstu tathā Brahma Šakrādinfā im catu

s rnām ca lokādhīpatīnām astāvīsātis ca gandharvakubhāndanāgayaksasenādhīpatīnām prabhāvabhīvrddhaye stu tathā Agnīvīsayaparīpālakānām devatānām Vyūgra Ska

### Ruckseite

ı ndhālsa Kapıla Mānıbhadraprabhāvāfibli firddhaye<sup>2</sup> stu tathā kumbhādhipatinām Šrisambhava Lohitābha Krhisa Svastika Indraprabhtīfinām prabhāvābhivrddhaye stu tathā n(ā)gādhi

2 pairnām Manivarma Sudarsana Šusukkah³ prabhāvābhivrddhayesetu tathā purna Agnindrānām udau Candrūrjumnas[y] ūfbh]yatitakālaga

tasya upapattıvısesatāyaı

s r-bharatu samāsatah pafticaga]tiparyāpannānām satvānām caturnāhāraparyjāājaur [bha]vatu yac-ca knīci dyate (tat) [safriebhya samasamo dātuvyam-tit — ]!

 paklyossü pıs sank sı ñemi ñakta[s] naırasıküśśi dharmatâm äyış kus ne ñaktañ naırasıkäñ tri ñemintu pas[s]i wapoş—bramñat

wlāññät śtwa(τ)×s

s [k]ciñi lāj Visnu Mahiścar Skandhak mārenāss-aci—tiki okat-pi tāśsi nāñ' yak[s]āñ<sup>ā</sup> kumpāntāñ<sup>ā</sup> kintareñ-kandhartiñ<sup>ā</sup> tkam şiñi eppro siñi kus-pat-[nu] ñaktañ<sup>a</sup>

i paise est von anderer Hand später unter der Zeile eingefügt 2 bhi est von anderer Hand spater unter der Zeile eingefügt 3 Die Lesung Susukhah est meht ganz sieher Durch den u Strieh des zweiten su ist ein Querstrich gerogen, so daß das alsem velleicht sit zu lesen ist

Was der Sanskrit Text besagen will, ist etwa das Folgende 'Diber tue ich kund und zu wissen, daß dieser Edle, der Spender unermeßlicher, schöner, glanzender, verdienstvoller Gaben, der große Gabenherr, der Herr von Agm. der Großkönig von Agm (Agnīsrara, Agnimahārāja) Indrāriuna1) samt der Großkonigin von Agm2), Sürvaprabhā, samt allen in den funf Dasemsreichen umherwandernden Wesen den Orden der Hörer des Erhabenen<sup>3</sup>) zu dieser mit Farbe. Duft und Geschmack versehenen Speise spende einladen laßt Das Verdienst, der Überfluß an Verdienst, die Vergeltung guten Werkes'), der Überfluß an Vergeltung guten Werkes, (die) aus dieser<sup>5</sup>) Speisespende (herruhren), möge diesen spendenden Gaben berren noch in diesem Leben zur Mehrung rereichen an Leben. Ausselien und Kraft, an Gluck, Besitz und Herrschaft, an Anhangerschaft und Ge folge Und (das Verdienst) wegen dieser Schenkung einer frommen Gabe soll Matreya und allen ubrigen's) die den Weg zur Erleuchtung beschritten haben zu haldiger Erkenntnis verhelfen. Gleicherweise soll es Brahman. Sakra und den ubrigen (Göttern) und den vier Weltenhutern und den 28 Heerfuhrern der Gandharvas Kumbhandas Nagas und Yaksas<sup>1</sup>) zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es den Gottheiten, die das Reich von Agmi beschirmen Vyaghra Skandhaksa, Kapila und Mani bhadra 1) zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es den

<sup>3)</sup> Zwiechen pu signei und hå napata sind drei oder vær akterias sollig um lærlich geworden. Die Erganiung des zweiten Nortes zu mahdadinapat ist natur lich seher die Schluß des vorau gehenden kompo itums ist wahrscheinlich in Analogie zu dem in Ar III und 11 gebrachten Ausdrucke zu pungspradanaddid zu er ginten wenn das auch nach dem Umfang der Liebe, ein weing zu lang erscheint. Der Instrumental Indatigunena fügt sich nicht in die Sattkonstruktion, wenn man im itt dem fögenden adrähan verbinden wollte wurde hinter astrale me abräham filden. Außerdem sollte man daan wohlddinapatind Agnifarena 4pninadhärtjad ist Jestinfälls bezieht seh in Nr. N. 8.3.31 agam mahditmä, in Nr. XI.A. R. Eff. augus mahdadpatigk) sid den könig und eine falsele für abratiktion wie her findet sich auch in Nr. N. 8.21 wo dech gar nichts weiter ubrig bliebt als agun mahditmä utt dem Akkwait N. kufferrem hetemahenfalman. Tottkom zu verbinden zu verbinden zu verbinden zu verbinden zu verbinden zu verbinden zu verbinden zu verbinden zu verbinden zu verbinden zu verbinden.

<sup>4)</sup> Da in Nr \ 5 R 2 6 R 4 die Komgin von kuei deil genannt wird, könnte madaran leinken, niech here den Titel Agramabal yd zu dyninabaldersyd zu er ganzen. Allem der Instrumental von deil wurde here kaum derygl huiten — am den angel finten Stellen stellt deryglit und derygl — und ich halte daher die Ergänzung zu Agramabaltynings für wahrscheinbeler.

<sup>\*)</sup> Es set zu lesen yo-sau bhagaracchravalasanghas tam, s 5 606, Anm 2

<sup>4)</sup> Kukala das hier voll ges Synonym von punya 1-1

<sup>9)</sup> Statt des zu erwartenden nad annad ähärerpradänad (xgl Nr IV R 4 Nr X 5 R 6 R 6 9 R 7, N I C R I) schentt mach dem Umfang der Lucke zu urteilen, ehr tannad äh impradänaf dagsetan len zu haben.

<sup>5)</sup> Mastrydnům 1st Schreibfebler für Mastreyddindm, 1gl \r VIII 55\ 5f, \r \ 6\ 2f, \r \ II \ V \ 1\ 3\ \ 1\ 3\ \ 1\ 3\ \ 1\ 3\ \ 1\ 3\ \ 1\ 3\ \ 1\ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 1\ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\ \ 3\

weel'n ferner hapila und Mapibbadra genannt. Skandhaksa bigegnet im Gefolge Skandhas im Mahabbarata (9. 45. 60) in der Liste der Yaksis in der Mahamayur (JA N.I. 5. 30ff.) i selient er als Schutrgott Kaus Le (81) also wohl von Luci

Oberherren der Kumbhändas, Śrīsambbava, Lohitābha, Krhisa, Svastika, Indra<sup>1</sup>) und den ubrigen, zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es den Oberherren der Nāgas, Manivarman, Sudarsana, Susukha<sup>2</sup>) zur Mehrung der Macht gereichen Gleicherweise soll es dem an der Spitze der fruheren Fursten von Agni dahingegangenen verstorbenen Candrārjuna zur Vorzuglichkeit der Wiedergeburt gereichen<sup>3</sup>) Kurz, den in den funf Daseinsreichen umherwandernden Wesen soll es zur richtigen Erkenntnis der vier Nahrungsarten gereichen Und was immer gegeben wird, das soll allen gleichmaßig gegeben werden<sup>3</sup>

Der in Tocharisch abgefaßte Schluß wiederholt noch einmal die Segenswunsche Herr Dr Siegling übersetzt ihn 'Es möge gehört werden Das Juwel des Bhiksusamgha möge den Göttern und Naiväsikas die Dharmagabe geben Welche Götter und Naivasikas, die die drei Juwelen zu huten geruht haben, Brahman, Indra, die vier großen Götterkönige, Visnu, Maheśvara, Skandhakumāra usw, die 28 Anführer, die Nāgas, Yaksas, Kumbhāndas, Kinnaras, Gandharvas, welche irdische und dem Luftraum angehörige Götter es auch immer gibt 'Hier bricht der Text ab

Die Formulare I. IV-VI. VIII-XI haben uns die indischen Namen dreier von West nach Ost sich anemanderreihenden Reiche am Nordrande des Tarımbeckens geliefert Hecyuka, Bharuka und Kucı, unser Blatt fugt der Liste den Namen des ostlichen Nachbarstaates von Kuci hinzu, denn das hier genannte Agni ist naturlich mit dem 阿若足 A-k'i ni identisch, das Huen tsang auf seiner Reise von Kao č'ang nach Kuci durchquerte und das bei den anderen buddhistischen Schriftstellern gewöhnlich als 点老 U k'1') und in der historischen Literatur als 焉者 Yen k'i erschemt Es ist das Gebiet des heutigen Qarašahr Der als Gabenherr ge nannte König Indrariuna empfangt die Titel istara maharana genau wie die spateren Könige von Kuci, und er wird vermutlich auch derselben Zeit angehören wie jene. In den mir zuganglichen chinesischen Nachrichten über Yen-k'ı vermag ich weder ihn noch seine Gemahlin Sürvaprabha nachzuweisen und ebensowenig den gegen den Schluß des Sanskrit Abschnittes als verstorben bezeichneten Candrariuna Der Zusatz mirna-Agnındranam adau laßt darauf schließen, daß Candrarjuna als der Ahnherr der Dynastie betrachtet wurde Der Ausdruck purna (fur pūrna) befremdet Ebenda werden Kapıla (15, 30, 53), Manibhadra (31) und Sımhavyaglırabalabalan (61) genannt

1) In der Liste der Yakşas finden sich Svastika (46) und Indra (29)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In der Liste der Nagas in der Mahamayüri (Zapiski Vost Otd Imp Russk Arch Obëc XI, 246) kehrt Sudarsana weder Statt Vannarman finden sich luer Vann, Manikana, Manisuta Dem meht sicheren Susukha entspricht hier vielleicht Sumukha

<sup>2)</sup> Auf diesen Satz werde ich sputer zuruckkommen

<sup>4)</sup> Ob Fa hiens 沿戍 U: mit U K'i identisch ist, ist nicht ganz sieher Levi, JA MI, 2, 341, möchte es heber mit Kuci identifizieren

allerdings Allenfalls könnte man ihn im Sinne von 'samtheli' nehmen, bei der l'ehlerhaftigkeit des Textes ist es mir wahrscheinlicher, daß er fur pärta steht Da sowohl der Ahnherr der Dynastie als auch der regierende König einen Namen tragt, der auf arjuna enligt, darf man wohl annehmen, daß Arjuna der Familienname des Geschlechtes war!)

Von den vier Landernamen Ostturkestans, die uns in den Formularen ın Sanskrit überliefert sind, sind zwei, Kucı und Heeyuka, aus der einheimischen Sprache übernommen, zwei, Agni und Bharuka, sind indische Namen2) Agm erklart Watters, On Yuan Chwang's Travels I, 46f . fur die Übersetzung eines lokalen oder Hu Namens, indem er das ehmesische Yen k'ı auf türkiseh yanghı 'Feuer's) zuruekfulirt Ich hege starke Zweifel regen diese Erklarung und möchte eher glauben, daß Yen-k'i ebenso wie Uk'14) und vielleicht auch U1 nichts weiter als ein Versuch ist. Agni wiederzugeben Der Name des Landes liegt uns, was bisher nicht erkannt ist, noch in einer funften Transkription im Chinesischen vor In der ersten der von Lévi. B E F E O V, 262f, aus der chinesischen Übersetzung des Candragarbhasütra veröffentlichten Listen von Ländern finden sich gegen den Schluß (Nr 47-53) die Namen Sa lo, U t'ien, Km tel. P'o lou-kia. Hi čou-kia, I-ni ( JE s), Šan šan, es folgen noch (Nr 54) Kin na-lo (== Kinnara) und (Nr 55) Con tan (= Clnasthana) In der letzten Liste a a O. S 282ff , erscheinen die Namen von Ü t'ien bis Con tan in derselben Reihenfolge (Nr 48-55) Die Liste von Sa lo bis San san ist, wenn wir von I-ni zunachst absehen, eine Aufzahlung von Landern Ostturkestans Sa-lo = Kashgar, U t'ien = Khotan, Kiu tsi = Kuci, P'o lou kia = Bharuka, Hi čou kia - Hecyuka, Šun šan - Kroram am Lop nor Es muß also auch I ni em Land in Ostturkestan sein. Dazu stimmt, daß in der Liste. in der die Lander mit Rucksicht auf die schutzenden Naksatras geordnet sind, a a O S 277, I m hinter Sa lo erscheint, und da Karlgren für das erste Zeichen des Wortes die Aussprache Lanton yal, jap ol angibt, wahrend Shanghai wak entspricht, so kann es wohl als sicher gelten, daß I-ni wiederum Agni wiedergeben soll Das Reich von Agni scheint also zu allen Zeiten einen indischen Namen geführt zu haben

<sup>3)</sup> Es 1st seltsam, daß die Angabe der Chinesen, daß die Könige von Kuei, den Namen Po Weiß' führten, durch die Sanskrit Dokumente bisher keine Bestätigung gefunden hat und daß andererseits die Königes von Agne einen Familiennamen zu haben sehenen, der wohl durch Po wiedergezeben sein könnte.

<sup>\*)</sup> Siche die Besprechung der alten Namen von Kuer, Hecyuka und Bharuka von Pelliot, Toung Pao 22, § 126ff

von remet, reung rae 22, 5 1267

\*) Gement sit wohl das im osnamschen Turkisch verkommende yanyin
'Schadenftuer, Brand', eine Ableitung von der Wurzel ymmag 'brennen'

Daß U k'i, wie Watters meint, auf die Pali Form Aggi zurückgehen sollte, ist mir ganz unwährschemlich

Der Name steht nur in der Liste, die dem Prosatext entnommen ist, in der metrischen Wiederholung ist er ausgelassen.

Anders hegt die Sache bei Bharuka Wie Pelliot gezeigt hat, führt Kumo, der Name, der dem Lande in den ehinesischen Quellen der Han Zeit gegeben wird, auf ein ursprungliches \*Qumaq oder \*Qumoq als einhei-mischen Namen Damit laßt sieh Bharuka lautheh nicht vereinigen Aber auch eine Übersetzung kann Bharuka kaum sein. Die Grammatiker und Lexikographen kennen allerdings ein Wort bharu Unadis 1,7 wird die Bildung des Wortes von bhr gelehrt, und Unvaladatta bemerkt dazu, daß es 'Herr' bedeute bharatı bıbhartı teti bharuh svami In der Sıddhantakaumudī wird dem noch Haras ca hinzugefugt1) Trikāndas 309 wird bharu in der Bedeutung 'Gatte' gelehrt, nach Hemacandra, Anek 2, 434 bedentet es 'Gatte' und 'Gold', nach Med r 69 'Gold' und 'Siva', und Trikandas 46 wird er nochmals unter den Namen Siyas nufgefuhrt2) Aber das Wort ist in der Sprache memals lebendig gewesen. Im PW 2 wird ein einziger Beleg aus der Literatur gegeben, die vierte der Einleitungs strophen zu Banas Kadambari namāmi bharvos caranambujadvayam, wo nach Mahadeva bhartoh Dual ist und Hari und Hara bezeichnet. Aber gerado hier zeigt dio Tulle der Lesarten bhatsos, bhartsus, marccos, putros, baddhas usw . daß Abschreiber und Erklarer mit dem Wort nichts anzu fangen wußten Es ist daher ganz unwahrscheinlich, das dieses Wort den Mönchen von Ostturkestan gelaufig gewesen und zur Übersetzung irgend eines einheimischen Namens verwendet sein sollte. Bharuka kann vielmehr durchaus heanspruchen als Originalname betrachtet zu werden Dann aber kann es kaum etwas anderes sem als die Kurzform von Bharukaecha. dem Barryata der Griechen dem heutigen Broach Tatsachheli werden wir eine Varianto des Namens, Bhiruka, als eine Nebenform von Bhiru kaccha, Bharnkaccha kennenlernen Wenn aber der Namo der Hafenstadt des westlichen Indiens nach Ostturkestan verpflanzt wurde, so kann das doch wohl nur durch Kolonisten aus Bharukaccha erfolgt sein die den Namen three alten Heimatortes auf thren neuen Wohnsitz übertrugen Offenbar war Bharuka zunachst der Name einer Stadt, der erst spater auf das Land ausgedehnt wurde, und wir werden annehmen durfen, daß es Kaufleute aus Bharukaccha waren die die Niederlassung begrundeten Wann das geschehen, laßt sich vorlaufig nicht sagen. Der Name Bharuka findet sich in dem Candragarbhasütra, dessen chinesische Übersetzung durch Narendrayasas aus dem Jahr 566 n Chr stammt 3), bei Huen tsang usw Er ist uns also seit der Mitte des 6 Jahrhunderts fest bezeugt, aber sicherlich viel alter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die alte Calcuttaer Ausgabe der Siddhantakaumudi, die Bohtlingk in seinen Unädi Affixen abgedruckt hat, hest Harir Haraš ca anstatt svämi Haraš ca

<sup>2)</sup> Das PW, verzeichnet auch noch die Bedeutung 'Meer' nach der Unadivr im Samkspfas

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Siehe Lévi, B É Γ E O V, 261 Der Name ebenda S 263, 268, 284

Ich wurde es vielleicht nicht gewagt haben, diese Ansicht über die Entstehung des Namens Bharuka vorzutragen, wenn sich nicht noch der Name einer zweiten Stadt des westlichen Indiens, die sogar zu Bharukaccha in naher Beziehung zu stehen scheint, in Ostturkestan nachweisen ließe In der Beschreibung seiner Ruckreise nach China durch den Suden Ostturkestans bemerkt Huen tsang1) daß auf dem Wege von Khotan nach Ni lang eine Stadt namens Pi mo war Sie lag ungefahr 330 li östlich von Khotan ungefahr 200 h westheh von Ni jang dem heutigen Niya Yule, The Book of Ser Marco Polo I, 191f, hat mit diesem P'i mo das von Marco Polo erwahnte Pein oder Peym identifiziert und Sir Aurel Stein. Ancient Khotan I, 452ff, hat starke Grunde dafur vergebracht, daß Pi me oder Pen auf der Statte von Uzun Tati und Uluch Ziarat zu suchen ist. In P'1 mo war nach Huen tsang eine Statue des stehenden Buddha aus Sandel holz ungefahr 20 Fuß hoch die bestandig ein helles Licht ausstrahlte. Wunder wirkte und Gebete erhörte Kranke wurden geheilt wenn sie den der Stelle ihres Leidens entsprechenden Körperteil der Status mit Blattgold bedeckten Nach der Lokal Sage hatte noch zu Lebzeiten des Buddha König U t'o yen na (Udayana) von Kiao šang mi (Kausambi) diese Statue herstellen lassen Bei dem Tode des Buddha hatte sie sich von selbst in die Luft erhoben und war nach der Stadt Ho lao lo kia im Norden des Khotan Reiches gelangt. Das war eine reiche blubende Stadt, aber die Bewohner waren Unglaubige und niemand kummerte sich um die nundertatige Statue Einige Zeit spater kam ein Arhat dahin der dem Bilde seine Verehrung erwies Die Leute von seiner seltsamen Erscheinung betroffen meldeten die Sache dem König und dieser befahl, den Fremden mit Sand zu bedecken Das geschah und der eingegrabene Arhat ware verhungert, wenn meht ein Mann der das Bild ebenfalls schon verehrt hatte ihn heimlich mit Nahrung versehen hatte. Als der Arhat im Begriff war sich davon zu machen prophezeite er seinem Wohltater, daß zum Entgelt fur die Behandlung die er erfahren in sieben Tagen ein Sandregen die Stadt bedecken und memand am Leben bleiben werde er rate ihm. sich schleunigst zu retten Darauf verschwand er in einem Augenblich Der Mann kehrte in die Stadt zuruck und erzahlte seinen Verwandten und Freunden was der Arhat ibm mitgeteilt hatte, allein sie lachten ihn aus Am zweiten Tag erhob sich ein Sturm, der allen Schmutz wegblies, darauf fiel ein Schauer von Juwelen hernieder Das letztere veranlaßte die Leute noch mehr, den Mann wegen seiner Leichtglaubigkeit zu verspotten Dieser heß sich aber nicht beirren, er grub einen unterirdischen Gang, der außerhalb der Stadt mundete, und verbarg dort Kostbarkeiten In der Nacht des siebenten Tages nach Mitternacht, setzte dann wirklich ein Sandregen ein, der die Stadt begrub Der Mann entkam durch seinen unterirdischen

<sup>1)</sup> Die Stelle ist in der Übersetzung Juliens, aber mit Verbesserungen abgedruckt von Huber, B F F F O VI 335ff

Gang und wandte sich nach Osten, Ins er nach der Stadt P1 mo kau Kaum war er augelangt, als auch die Buildha Statue dort erschien. Er bezeugte ihr seine Verchrung und wagte nicht, sie anderswohn zu schaffen Nach einer Prophereung wird die Statue, wenn die Lehre Sähas erloschen ist, in den Palast der Nägas eingehen. Huen tsang fügt hinzu, daß die Stelle des alten Ho ho lo kin jetzt ein großer Sandhugel sei. Die Könige der benachbarten Lander und machtige Personen aus fernen Gegenden hatten oft versicht, die verschutteten Schafze auszugraben allem, sobild sie an die Grenzen der Stadt gekoninen waren, hatte sich ein fürchtbarer Sturm erhoben, duakle Wolken hitten den Himaiel verhullt und die Schafzgraber hitten ihren Weg verloren.

Fs ist von Interesse daß the Legende von dem Untergang Ho hao lo kias in leichter Ver inderung noch heuto im Munde der Bewohner der Gegend lebt. Sie erzählen, wie Sir Aurel Stein angibt von der Vermielltung der alten Stadt, die einst auf der Stadte von Uzun Tati lag. Ein Heiliger wurde eininal von den Einwohneru der Stadt verziehltich behandelt. Sie weigerten sich, him Wasser zu geben — nach einer Version weil er sie wegen unnatur heher Laster getadelt hatte. Der Heilige verflichte die Stadt und propheziete ihre baldige Zerstorung. Wahrend die Leute noch darüber spotteten, stellte sieh ein Sandregen ein der sieben Tage und Nachte dauerte, bis alle Gehinde verschüttet waren. Nur sieben fronime Leute die den Heiligen mit Achtung behandelt hatten retteten ihr Leben indem sie sieh an Seilen festhielten die von einem hohen Pfahle berabhingen nach Art eines Rundlaufs wie er noch heute im Ostturkestan beliebt ist. Der Sturm trieb sie herum und so erhoben sie sieh immer höher über dem sich anhaufenden Sande.

Von dem windertatigen Buddlia Bilde das Huen tsang beschreibt beriehtet schon em Jahrhundert früher Sung 7ún der von 518—522 eine Reise nach Udyāna und Gandhäre machte!) Das Bild befand sich nach ihm in einem großen Tempel 15 h sidlich von der Stadt Han mo die angebieht 878 h östlich von Klotan lag Es war eine vergoldete 16 Fuß hohe Statue des Buddha mit samthelten Körpermerkmalen. Ihr Gesicht war immer nach Osten gewandt und es war unmöglich sie nach Westen zu drehen. Nach den Erzahlungen alter Leute sollte sie ursprungheh durch die Luft aus dem Suden gekommen sein. Der König von Khotan kam um sie zu verehren und versuchte sie in seine Stadt zu bringen. Als aber der Zug bei Embruch der Nacht unterwegs Halt machte verschwand die Statue plötzlich und Nachforschungen ergaben. daß sie an ihren alten Ort zurückgekehrt war. So errichtete der König einen Schrein über dem Bilde und überwies ihm 400 Heimstatten zur Bestreitung seines Unterhalts. Wenn die Leute aus diesen Familien irgendeine Krankheit hatten, legten sie der Statue ein Goldblatt auf den Körperteil an dem sie litten und

<sup>1)</sup> Chavann v Voyago de Song Yun B É F E O III 392f

wurden so geheult. Spiter errichteten Taurende Statuen und allerlei Gebaude und Tempel an dem Ort Die gestiekten seidenen Binner und Baldachine zahlten nach Zehntausenden mehr als die Halfte davon waren Standarten der Wei Die Daten der Inschriften auf diesen Standarten gingen von 495-513 n Chr., eine der Standarten ging nach der Inschrift in die Zert der Yao Te'in (381-417 n Chr ) zueück Dieser Bericht Sungvins stimmt mit dem Huen tsangs in allem Wesentlichen so genau überein, daß bereits Beal, Travels of Fah Hian and Sung Yun (1869), S 177, annahm, beide bezogen sich auf eine und dieselbe Statue. Auch Stein halt ibro Identitat fur zweifellos, wenn sich auch die Verschiedenheit der Orisnamen Han mo auf der einen, Pamo auf der anderen Seite, vorlaufig nicht genugend erklaren lißt und die Angabe über die Entfernung Han mos von Khotan unmöglich richtig sein kann Auffallend ist, daß Sung yin nur von der Ankunft des Bildes durch die Luft erzahlt, die Vorgeschielte der Statue in Holao lo kia aber verschweigt. Das laßt immerhin die Maglichkeit offen daß diese Legende im Anfang des 6 Jahrhunderts weniestens noch nicht mit jener Statue verknuplt war Huber, B E F E O VI 339 glaubt allerdings aus einer Stelle des von Narendravasas im Jahre 592 ubersetzten Süryagarbhasütra') folgern zu dürfen, daß die Legenda schon fruher in Khotan bekannt war. In dem Sütra wird erzahlt, daß zur Zeit des Buddha Kāšyapa das Reich von Ahotan Kia lo ša mo lueß Es war ein überaus fruchtbares Land in dem sich Hunderitausende von Hei ligen aufhielten. Unter den Bewohnern des Landes riß aber infolge des Wohlstandes, in dem sie lebten Zugellosigkeit ein. Sie verleumdeten die Heiligen und besudelten sie mit Staub Infolge dieser schlechten Behand lung zogen die Heiligen fort. Die Leute freuten sich darüber, aber die Götter des Wassers und die Götter des Feuers ergrimmten Alles Wasser im Lande verschwand und da es weder Wasser noch Feuer mehr gab, gingen alle Geschöpfe zugrunde und der Boden wurde unfruchtbar Die Bewerfung der Heiligen mit Staub und die Unfruchtbarkeit, die als Strafe dafur das Land befallt, sind allerdings zwei Punkte die diese Sage mit der von Huen tsang erzahlten Legende gemein hat aber sie genugen nicht, um ihre Abhangigkeit von jener Legende zu erweisen. Wir haben in der indischen Literatur eine andere atte, auch den Buddhisten wohlbekannte Sage, die die gleichen Zuge aufweist und die daher sehr wohl das Vorbild fur die Geschichte von der Verödung Khotans gewesen sein kann, das ist die Sage von der Entstehung des Dandakawaldes\*)

Im Sarabhangajataka (V. 133 27ff ) wrd erzahlt, wie ein Asket Kisa Vaccha in das Reich des Königs Dandak in die Stadt Kumbhavati, zieht

<sup>1)</sup> Übersetzt von Lévi B É F E O 1, 257

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Das Vaterial für die Geschichte der Sago ist von Charpentier, WZKV XXVIII, 224ff gesammelt ische auch Uttaradhyayanasattra S 238, seiner Beurteilung lann ich nicht immer zustummer.

und sich bei einem General in einem Park niederlaßt. Eine Hetare, die bei dem König in Ungnado gefallen ist, sieht ihn und beschließt, ihr Ungluck auf ihn abzuladen. Sie zerkaut Holz, das zum Reinigen der Zahne dient, speit den Speichel dem Asketen auf seine Haarflechten und wirft ihm schließlich auch noch das Holz auf den Kopf; dann badet sie und geht heim. Als sie in der Tat nach einiger Zeit wieder zu Ehren kommt, ist sie uberzeugt, daß ihr Mittel geholfen hat, und als einmal der Hauspriester seine Stellung verloren hat, rat sie ihm, das gleiche Mittel anzuwenden. Auch der Hauspriester hat guten Erfolg mit der Sache, und als der König einen Aufruhr in einem Grenzland dampfen muß, überredet der Hauspriester den König, um sich den Sieg zu siehern, sein Ungluck in der bewahrten Weise auf den Asketen zu ubertragen Der König und sein ganzes Heer bespeien den Asketen; der General aber laßt ihn saubern, und zum Dank dafur verkundet ihm der Asket, daß am siebenten Tag das Reich, weil die Gottheiten erzurnt seien, zugrunde gehen wurde, und rat ihm, sich schleunigst davonzumachen. Der General meldet die Sache dem König, aber der glaubt seinen Worten nicht, und so flieht er allein mit Weib und Kind aus der Stadt in ein anderes Land Den Kisa Vaccha laßt sein Lehrer durch zwei jungo Asketen in einer Sanfte durch die Luft fortschaffen. Als der König siegreich in die Stadt zuruckgekehrt ist, lassen die Gottheiten zunachst einen Regen strömen, durch den alle Kadaver aus der Stadt weggeschwemmt werden Dann geht auf den reinen Sand ein Regen von himmlischen Blumen nieder, auf die Blumen ein Regen von Māsakas, auf diese ein Regen von Kahāpanas und auf diese ein Regen von himmlischen Schmuckstucken Als die Leute das Geld und den Schmuck sammeln, fallt ein Regen von feurigen Waffen auf sie nieder, die sie in Stucke schneiden Dann regnet es gluhende Kohlen und feurige Felsstucke, und endlich fallt ein feiner Sandregen, der im Umkreis von sechzig Meilen das ganze Land zudeckt. Die Geschichte von dieser Zerstörung wird in ganz Jambudvīpa bekannt.

Zwei Gāthās, in denen auf diese Sage angespielt wird, zeigen, daß die Freveltat des Königs in der Form, in der sie hier erzahlt wird, die Erfindung des Verfassers des Jātaka-Kommentars ist, also aus spaterer Zeit stammt. Im Sarabhańgajātaka wird Sakka auf die Frage nach dem Schicksal des Dandaki die Antwort [522, 21]

Kısam pi Vaccham aralıriya Dandali ucchinnamülo sajano saratho Kulkulaname nirayamlı paccati tassa phulingā nipatanti kāye<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Text tassa pullingāni palants lāye, aber  $C^k$ , im Kommentar auch  $C^s$ , lesen puli-,  $B^d$  phulli , Der Kommentar verbindet -ni mit phulingā phulingānīti vitacci-kangārā.

40 \*

'Weil Dandaki den Kisa Vaccha beworfen hatte, ward er an der Wurzel abgeschmitten sumt seinen Leuten und seinem Reiche, er brennt in der Kulkula genannten Hölle Funken fallen auf seinen Körper nieder'

Der Kommentator erklut allerdings archunya in Übereinstimmung mit der Prosaerzahlung durch nutlhubbanadantakulhapidanena tassa saurie kalim pavähetvä, aber das kann kaum die Bedeutung des Wortes sein Der nehtige Sinn ergibt sich aus G 27 des Samkiecajätaka (530)

arajam rajasā Vaccham Kısam avakırıya Dandakī tālo va mūlato chuno sa rājā təbhavam qato

'Weil Dandaki den leidenschaftslosen Kisa Vaccha mit Staub be worfen hatte ging dieser König wie ein Palmbaum der an der Wurzel ab geschnitten ist, zugrunde

Daß nach der alteren Sage Dandak den Asketen mit Staub über schuttete wird durch die Fassung der Geschichte im Mahavastu bestatigt Sie wird dort zweimal erzahlt zuerst im Pross (3 363, 3ff) und dann in Versen (3 364, 12ff) Der Rsi Vatsa wohnt am Himavat Er leidet an der Windkrankheit magert ab (króo abhūsi) kann die Kalte mehr vertagen und zieht deshalb nach dem Daksinäpatha in die Stadt Govardhana, wo der ungerechte Konig Dundaki herrscht. Der laßt den harmlosen Rsi mit Staub überschutten. Ein Mimister namens Vighusta, der die Gewalttat des Königs mißhiligt lißt ihn aus dem Staubhaufen ausgraben und zum Dank dafur gibt ihm der Rsi den Rat schleunigst zu fliehen, er selber unde am sebenten Tage sterben und dann wurde dem Reich eine große Gefahr drohen. Der Mimister macht sich mit seinen Verwandten davon Am aiebenten Tage stirbt der Rsi und die Stadt wird in der Nacht durch die aufgereigten Bhütas in Asche verwandelt.

Die Jat 522 21 entsprechende Strophe lautet luer (369, 2ff )

resm ca Vatsam ākramsyāna Dandakī¹) ucchinnamulo sadhano sarastro Kukkulam nāma narakam prapunno sphulingazalavatato samucchrayah²)

Daß die Buddinsten sehr wohl wußten, daß die Dandaki Sage die Sage von der Entstehung des Dandakawaldes ist, obwehl das in den an geführten Stellen micht augesprochen ist zeigt die Bemerkung des Kommentators Jät V, 29 18f. In der Gäthä (Jät 513, 17) ist von Rama, der in den Dandakaraning gegangen war, die Rede, der Kommentator erklart Dondakranör vijut Kumbhavortinagaran ganton.

<sup>&#</sup>x27;) Senart hest rei pändinalirami yena Dandaki aber do Lesung der Hand schriften BM reipem (Vi reipem) ta vatel akrami sona (B sone) dandaki (B dandaki führt ehet auf den oben gegebenen Test.

<sup>\*)</sup> Der Text ist nicht ganz sieher, der Sinn ist wohl \*(Sein) kurper ist mit einem Netz von Feuerfunken überdeckt \* Senart liest sphul mgajald en into anmuchragab.

hier Bhargava und die Frist von den sieben Tagen bis zur Katastrophe wird nicht erwalint dafur wird hinzugefugt daß die Statte noch heute als der Dandakauald besungen uurde

Ausführlicher wird die Geschichte im Ramayana 7 79 5ff erzahlt Konig Danda der jungste der hundert Söhne des Iksvaku hat von seinem Vater die Gegend zwischen Vindhya und Sawala als Reich erhalten und grundet dort eine Stadt Madhumanta Sein Purchita ist Usanas Bhargiva Emes Tages kommt Danda in die Einsiedelei des Bhargava erblickt dort dessen Tochter Araja vergewaltigt sie trotz der Warnungen des Madchens und kehrt in seine Stadt zuruck. Als der heimgekehrte Rsi die Sache er fahrt verflucht er den König nach sieben Tagen soll ein Staubregen im Umkreis von 100 Meilen das Reich verbrennen und den König samt den Seinen vernichten Bhargava und die anderen Bewohner der Einsiedelei ziehen darauf aus dem Lande fort nur Araja bleibt auf des Vaters Geheiß an einem großen Teich in der Einsiedelei die Wesen die in der Nacht des Verderbens bei ihr sein werden sollen verschant bleiben. Der Staubregen stellt sich punktlich ein und verwandelt das Land in Asche seitdem wird es der Dandakawald genannt

Daß Danda als Name des Königs eine Verschlechterung gegenüber dem Dandakya der Sastras und dem Dandaki der Gathas ist hat schon Charpentier bemerkt Was Araja betrifft so sucht Charpentier nach einem Zusammenhang mit dem gragem von Jat 530 27 wie er selbst gesteht resultatios Ich glaube gar nicht daß bei dem Namen an Staub zu denken ist Ram 7 81 2 heißt es von Bhargara so pasyad Arajam dinam rajasa samabhipli tām wo das letzte Beiwort doch nicht anders verstanden werden kann als raiasabhinlutam rajasa samabhinlutim bei Vanu 4 41 49 Araja wird also dasselbe bedeuten wie arajas Hem Abh 510 und man könnte höchstens vermuten daß ursprunglich Araja gar nicht der Name war sondern das Madchen als noch nicht mannbar bezeichnet war wodurch die Schuld des Königs noch größer erscheinen wurde

Ob die brahmanische oder die buddlustische Fassung der Sage die âltere ist wage ich nicht zu entscheiden. Warum die buddhistischen Ge schiebten albern und sinnlos sein sollen wie Charpentier sich ausdruckt verstehe ich nicht das jus tahoms schemt mir in einem Marchen durcheres berechtiet zu sein Jedenfalls kannten die Buddhisten eine Sage wonach der öde Dandakawald dadurch entstanden war daß dort einmal ein Asket mit Staub oder Sand zugedeckt wurde") und das Bestehen dieser Sage

<sup>1)</sup> I ne Parallelo zu der Sage von der Entstel ung des Dan lakara ina ist die von d r Fntstel ung des Menläran a Im Matangajataka (497) wird erzal it daß der we a Matanga im Meijha Re che umgebracht wurde und daß die Gotthe ten erzurut dann das Land durch einen beißen Aschenregen vernichteten. Die Gatla (497 °4 530 28) die darauf Bezug nummt lautet

konnte leicht dazu führen, die Verödung Khotaus in ähnlicher Weise zu erklaren)

Wenn ich somit auch den Zusammenhung der im Süryagarbhasütra überheferten Sage unt der Legende von dem Untergang Ho hao lo kias nicht für wahrscheinlich halte und jedenfalls nicht als bewiesen ansehen kann, ist Huber (a. a. O. S. 337) unzweifellinft der Naebweis gelungen, daß sieh eine Version jeder Legende bereits in dem sogenannten Rudräganäxadäna (37) des Divyäxadäna findet?). Der Text steht wie die meisten der im Divyäxadäna gesammelten Erzahlungen auch in dem Vinaya der Mülasarvästivächns, der inns in der ehnesischen Übersetzung I-tsings vorliegt, fraghelt ist nur, nb wir mit Hibber und Lévi?) den Vinaya als die Quelle des Divyäxadäna ansehen müssen, oder ob ungekehrt, wie neuerdings Przyluski annimmt!), die Kompilatoren des Vinaya Erzahlungen aus dem Divyäxudäna oder einer üteren Rezension des Werkes aufnahmen.

Like wir uns aber dem Inhalt des Avadäna zuwenden, muß ein Felber beriehtigt werden. Der Name des Helden der Erzahlung ist gar nicht, wie nian bisher angenommen hat, Rudräjana An den meisten Stellen erscheint allerdings der Name in dieser Form, nber 565, 20 steht gachdärägana, 567, 30, 566 1 191 27 äyusmän Udräyanah in samthehen Handschriften, 559, 3 upstamkramyodräyanam in ABC mit der kontammierten Lesart upstamkramyo Rudräyanam in Daß Üdräyana die allein richtige Namensform ist beweisen die metrischen Stellen in denen der Name erscheint 567 20 steht richtig in allen Handschriften adyäry Udräyano bhiksä räjadharmair na mucyate in 570, 4 gegen das Metrum adyäry Rudräyano bhiksü rüvitäd tyaparopitah. Die Entstellung von Udräyana zu Rudräyana

Weil er böse Absieliten gegen den ruhmvollen Vätanga gehegt, wurde Weijha samt seiner Gefolgschaft vernichtet. Da entstand der Veijhawald

<sup>2)</sup> Lés: JA XI, 8, 70f., hat den Namen Ka lo 5a mo den Khotan zur Zeit des Buddia Käßyapa geführt haben soll sehr gestreich als Khara Syamäka erklart, de hals eine Irsummensestzung von zwei Namen von Örtlichkeiten, die in dem gleich zu besprechenden Udräyanävadana vorkommen. Mir sehent diese Erklärung nur der Aman Kia lo 5a mo, der aus dem Bericht des Ci möng übernommen ist, als plein auglo or interpretiert wird. Man sicht nicht ein, wie Kharašjämäka in dieser Weise gedeutet werden konnte zumal auch lörar in der Bedeutung "Geendler, Reiher, Krähe" nur unzureichend im Rajaunglianja bezeugt set. Allein wie dem auch sem mag auf kennen Fall kaum die Legende des Surgagarbhautra beweisen daß die in derm Aradana erzahlte Legende des Unterganges von Ho lao lo kia oder Rauruka in Sernidien seit dem Anfang des 5 Jahrhunderts bekalisiert war. Weder in den Avadäna noch sonst wo ist von einer Katastrophe, die über Khara und Syamska heremegheochen ist, die Rede

Eine Inhaltsangabe nach dem Sanskrit Text hat Huber, B É F E O VI,
 S 12ff gegeben Ein Stuck übersetzte schon Burnouf, Introduction å I histoire du
 Buddhisme Indien S 341-344

<sup>1)</sup> Huber, B E F F O VI, 3, Lévi, Toung Pao II, 8, 105ff

<sup>1)</sup> Indian Historical Quarterly V. p 5

632

erkinrt sich aus der Schrift, in der nördlichen Brähmi sind vom 4 bis etwa zum 7 Jahrhundert mind zu meist überhanpt nicht zu unterscheiden!) Daher kommt auch das Schwanken der Handschriften zwischen Udraka und Rudraka (z. B. Buddhae 12, 82, 83, 66), Urumunda und Rurumunda (z. B. Divy 349, 8, 9, 12, 19, 350, 25, 364, 15, 385, 10, 18, 27) iisw. Ich brauche daher im folgenden die richtige Kamensform Udrävana

Das Avadana beginnt mit den Worten 'Es gibt zwei große Stadte, Patahputra und Rauruka2) Als Patahputra sich erhebt, geht Rauruka morunde' In Rauruka herrscht König Udrayana seine Gemahlin ist Candraprabhā sein Sohn Sikhandin seine Hauptminister Hiruka und Bhyruka3) In Rajagiha regiert Bimbisara Eines Tages kommen Kaufleute mit Waren von Raiagrha nach Rauruka Udravana fract ob es noch em anderes so bluhendes Reich cabe wie das seine. Die Kaufleute beiahen es im Ostlande (purradese) liege die ebenso blubende Stadt Rajagrha, wo König Bimbisåra regiere Udravana beschließt mit Bimbisåra in freund lichen Verkehr zu treten. Er sendet ihm einen Kasten voll Edelsteinen Bimbisara schickt ihm als Gegengabe feine Stoffe Udravana setzt diesen Austausch von Geschenken durch Übersendung eines Panzers aus Edelsteinen fort. Bimbisara ist in Verlegenheit wie er diese kostbare Gabe erwidern soll. Auf Rat des Buddha beschheßt er ein Bild des Tathägata zu senden. Aber kein Maler ist imstande den Buddha zu malen, da niemand. der ihn anblickt die Augen von ihm wenden kann. So laßt der Buddha ein Tuch bringen und seinen Schatten darauf fallen den die Maler dann mit Farben ausfullen. Unter das Bild werden vier kurze Texte geschrieben. das saranagamanam oder die abhyupapatish die Formel mit der man den Anschluß an den Orden erklarte die biksa oder das biksapadam, die zehn Gebote die der Mönch zu halten verollichtet ist der anvlomanratilomadra dasangah pratityasamutpadah auch lokasamiritih oder lokaswa prairitiniuriti genannt, die Formel vom Kausalnerus des Entstehens, vorwarts und ruckwarts, zwei Gathas die zum Eifer ermalinen und als atyutsahana 1) be zeichnet werden Udänavarga 4,37 38 Dem Bild wird ein Schreiben vorausgesandt in dem der König gebeten wird dem Bild die höchsten Ehren zu erweisen Udrayana, anfanglich durch diese Zumutung beleidigt, folgt doch auf Rat seiner Minister der Aufforderung aber die Bedeutung des Bildes bleibt ihm unklar Erst Kaufleute aus Vladhyadesa, die nach

<sup>4)</sup> Seiton Speyer, WZKM XVI 355 erklart die Verwechslung von u und ru aus der Ähnlichkeit der Zeichen in der nepalessehen Schrift beurteilt aber das Verhaltnis von Udrayan und Rudräyann falsch.

In I tenge Übersetzung wird hinzugefügt in Jambudvipa Die Hand sehriften schwanken zwischen Rauruka und Roruka

<sup>9</sup> So 5 5 25 26 28, 676 22 24 Im hompositum wird immer Hirubhirulau geogt, 556 8 562 15 563, 25 usw Kur 545 5 Indet sich Hirur Bhiruh (MSS Hirubhirus)

<sup>4)</sup> atyutsähatä 547, 26 ist zu verbessirn

Rauruka gekommen sind, unterrichten ihn über die Persönlichkeit des Buddha und den Sinn der untergeschriebenen Texte Er überdenkt die Formel vom Kausalnexus, die Wahrheit geht ihm auf, und er wird ein stotääpanna Er richtet an Bimbisära ein Schreiben mit der Bitte, ihm einen Möneli zu senden Auf Vorschlag des Buddha wird Mahäkätyayana in Begleitung von 500 Mönehen als Apostel nach Rauruka gesandt Er wird mit den größten Ehren empfangen und hat auch mit der Bekehrung der Leute gewaltigen Erfolg Unter anderen treten zwei Hauswater, Tisya und Pusya, in den Orden ein, und erlangen die Arhatschaft Bei ihren Tode errichtet man für jeden einen Stüpa Um das Bekehrungswerk im Harem des Königs und unter den Frauen des Landes fortzusetzen, wird spater dann die Nonne Sailä mit 500 Gefahrtinnen von Räjagrha nach Rauruka berufen und mit den gleichen Ehren wie Mahäkätyäyana auf genommen

Eines Tages spielt König Udrāyana die vinā und seine Gemahlin Candraprabhā tanzt dazu Plötzlich bemerkt der König an ihr die Zeichen des Todes, er erkennt, daß sie in sieben Tagen sterben wird. Die una gleitet ihm aus der Hand zu Boden Die Kömigin fragt erschrocken, ob sie schlecht getanzt habe Der König klart ale über ihr Schicksal auf Candra prabhā benutzt die kurze Spanne, die ihr zum Leben geblieben, um sich durch Sailā in den Orden aufnehmen zu lassen und verspricht dem König. wenn sie in der Götterwelt wiedergeboren werden sollte, ihm zu erscheinen Nach ihrem Tode als Göttin unter den Caturmaharajika Göttern wiedererstanden, begibt sie sich zu dem Buddha und erlangt durch seine Belehrung den Stand einer srotaapanna Dann begibt ale sich nach Rauruka zu Udrāvana und ermahnt ihn, in den Orden zu treten, um nach dem Tode in der Götterwelt wiedergeboren und wieder mit ihr vereinigt zu werden Am nachsten Morgen ubergibt Udrayana seinem Sohne Sikhandin die Herrschaft, empfiehlt ihm seine alten Minister Hiruka und Bhiruka und zieht nach Rājagrha wo ihn der Buddha in den Orden aufnimmt Auf emem Almosengange begegnet er dem Bunbisāra, der sich vergebens bemuht, ihn in den weltlichen Stand zuruckzulocken

Skhandin regiert eine Weile in Gerechtigkeit, gerat dann aber auf Abwege Die treuen Minister Hiruka und Bhruika, die ihm Vorhaltungen machen, werden entlassen und durch zwei schlechte Menschen ersetzt, die das Volk bedrucken Durch einen Kaufmann erfahrt Udräyana in Räjagrha von der Mißwirtschaft seinen Sohnes Er tut seine Absicht kund, nach Rauruka zu kommen und den Sohn wieder auf den rechten Weg zuruckzufuhren Als das in Rauruka bekannt wird, stellen die beiden schlechten Minister, für ihre Stellung fürchtend, dem Sikhandin vor, sein Vater wurde kommen, um ihn des Thrones zu berauben, und überreden ihn schließlich, den Vater töten zu lassen Auf dem Wege nich Rauruka trifft Udräyana seine Henker Sie gewähren ihm noch die Zeit, sieh der Meditation lunzu-

LFA

geben und die Arhatschaft zu erlangen Er prophezeit, daß Sikhandin als Vatermörder und Arhatmörder zur Hölle führen werde, dann wird ihm der Kopf abgeschlagen

Als Sikhandin den Tod des Vaters und seine Prophezeiung erfahrt, wird er von Reue ergriffen Er verbannt die beiden schlechten Minister von seinem Angesicht, setzt Hiruka und Bluruka wieder in ihre Amter em und bringt seine Tage in Trubsinn hin. Um ihn von seinen Gewissensbissen wegen der beiden Todsunden, die er auf sich geladen hat, zu heilen, veranlassen die heiden schlechten Minister seine Mutter, ihm zu erklaren. daß er gar nicht der Sohn des Udravana sei, sie habe ihn im Ehebruch empfangen Seine Bedenken wegen des Arhatmordes wissen sie durch eine Last zu zerstreuen Sie machen in den Stüpas des Tisya und des Pusya je ein Loch und setzen zwei junge Katzen hinein, die sie abrichten, auf eine an Tisya und Pusya gerichtete Beschwörung hin hervorzukommen ein Stuck Fleisch zu nehmen ihren Stupa zu umwandeln und wieder in ihrem Loche zu verschwinden Dann gehen sie zum König und stellen ihm vor. es gebe gar keine Arhats, auch Tisya und Pusya seien Betruger gewesen und darum als Katzen wiedergeboren worden. Dann fuhren sie vor dem König und vielem Volk die Katzenbeschwörung auf Das Mittel wirkt. Die meisten Leute fallen vom Glauben ab Der König gewahrt den Mönchen und Nonnen keine Almosen mehr, so daß alle bis auf Mahākatyayana und Sailā das Land verlassen

Eines Tages begegnet Mahākatyāyana als er auf seinem Almosengange nach Rauruka hineingelit dem König der gerade die Stadt verlast Er tritt beiseite um nicht von dem König ein unfreundliches Wort zu hören Hıruka und Bhıruka die sich im Gefolge des Königs befinden, klaren den Komg auf Befragen uber den Grund der Zuruckhaltung des Mönches auf Als aber die Szene sich bei der Ruckkehr des königs und Mahākatyāyanas wiederholt, da wissen die beiden bösen Ratgeber dem König einzureden Mahākatyāyana halte sieli von ilim fern um nicht von dem Staube des Vatermörders besudelt zu werden. Da ruft der König zornig 'thr Herren wer mich heb hat der werfe je eine Hand voll Staub auf diesen geschorenen Bettelmönch<sup>p</sup> Die ganze Umgebung des Königs gehorcht der Aufforderung und Mahākātyāyana wird unter einer Staub masse begraben, durch seine übernaturliche Macht schafft er sich aber eine Laubhutte unter der Staubdecke Hirten haben den Vorgang mit angesehen Sie berichten Hiruka und Bhiruka, die hinterher kommen, was geschehen, und mit ihrer Hilfe graben die beiden den Monch aus. Der prophezeit, daß in sieben Tagen zur Strafe fur die Untat des Königs ein Staubregen Rauruka verschutten werde Am ersten Tage werde ein Sturm die Steine, Kies und Scherben aus der Stadt blasen am zweiten Tage werde cın Blumenregen fallen, am dritten ein Regen von Kleidern am vierten ein Regen von gemunztem Gelde am funften ein Regen von Gold am

sechsten ein Regen von Edelsteinen, und endlich am siebenten werde der Staubregen kommen. Auf die angstliche Frage der beiden, ob auch sie das Sclucksal der Bewohner der Stadt teilen wurden, beruhigt Mahākā tyāyana sie inid gibt ihnen den Rat, sie sollten einen unterirdischen Gang (surungā) von ihrem Hause bis zum Flusse graben und in der Nahe ihres Hauses ein Boot bereithalten. Wenn der Edelsteinregen falle sollten sie das Boot mit Edelsteinen fillen und sich devormachen. Die beiden Minister begeben sich zum König und berichten ihm alles finden aber keinen Glauben. Da kehren sie nach Hause zuruck.

Hiruka ubergibt seinen kleinen Sohn Syāmāka dem Mahākātyāyana und bittet ihn, wenn er die nöbigen Anlagen dafur zeige, ihn in den Orden aufzunehmen, im anderen Falle ihn als seinen Diener zu behalten. Ebenso übergibt Blirruka seine Tochter Syāmāvatī der Nonne Sailā, ebenfalls mit der Bitte, sie, wenn sie im Besitz der nötigen Anlagen sei zur Nonne zu machen, sonst aber sie seinem Freunde, dem Hausvater Ghosila im Kausāmbī, zu übergeben. Saila verlaßt darauf Rauruka und bringt die Syamāvatī zu Ghosila. Im übrigen treffen Hiruka und Bhiruka ihre Vorkehrungen zur Flucht, wie Mahākātyāyana es ihnen geraten hat und am sechisten Tage nachdem alles genau der Prophezeiung gemaß eingetreten ist, ontkommen sie gluchlich. Hiruka grundet in einem anderen Lande eine Stadt hemens Hiruka. Bhiruka in einem anderen Lande eine Stadt Bhiruka, die auch den Nomen Bhirukacha einpfangt. Am siebenten Tage beginnt der Staubregen zu fallen übernaturiche Wesen halten die Tore der Stadt verschlossen so daß niemand entsthehen kann.

Mahākatvayana fliegt durch seme Zauberkraft auf semem Mantel, an dessen Zipfel sich Syamāka festhalt, aus der Stadt Die Stadtgottin schließt sich ihnen an Die drei kommen nach einem Marktflecken (Larva tala) namens Khara und machen bei der Scheuer1) des Ortes halt Mahā Lätyäyana macht sich zum Bettelgang in dem Flecken auf und laßt den Syamäka und die Göttin bei der Scheuer zuruck. Durch die Macht der Göttin fangt das Korn an, sich zu vermehren. Der Aufseher der Scheuer bemerkt das Er erfahrt von Syamaka die Ursache und beschließt die Göttin durch eine List dauernd an den Ort zu fesseln Er ubergibt ihr Schloß und Schlussel mit der Bitte, sie bis zu seiner Ruckkehr aufzu bewahren und keinem anderen als ihm selbst zuruckzugeben. Der Mann beruft daranf eine Versammlung der Bewohner des Fleckens, berichtet ihnen von dem Wunder in der Scheuer und fordert sie auf, seinen Sohn zum Oberhaupt (*śresthin*) zu machen, dann werde er sich selbst töten, und da die Göttin ihm Schloß und Schlussel nicht zuruckgeben könne, werde sie dauernd zum Wohle des Fleckens dort bleiben. Die Leute sind damit einverstanden Der Sohn wird zum Oberhaupt gewählt, der Mann begeht Selbstmord, und die Göttin erklart sich bereit, ihren dauernden

<sup>1)</sup> Statt khalābhīdhāna 1st wie Huber gezeigt hat khaladhana zu lesen

Sitz in dem Flecken zu nehmen. Sie gerat spater in den Verdacht, die Gehebte des Mahäkätyäyana zu sein. Das erregt ihren Zorn; eine Seuche ist die Folge, aber es gelingt, sie wieder zu besunftigen. Am Ende der Regenzeit beschließt Mahäkätyäyana, weiterzuziehen. Er uberlaßt der Göttin als Andenken seinen Becher!) Sie erbaut darüber einen Stüpa, den noch heute die Mönche, die Catiya Verehrer sind, verehren, und richtet ein Fest, den kämännäda, das Becherfest, ein

Mahākātyāyana setzt mit Syāmāka seine Luftreise fort Die Rinderund Schafhirten (gopālalapaskapālalanh) sehen, wie der Knabe an dein
Mantelzinfel hangt Sie rufen 'Er hangt' Er hangt' (lambate, lambate)
Danach werden die Leute in jenem Lande Lambākapāla') genannt Dann
kommen die beiden zu einem anderen Markfileeken (larvataka) Mahākā
tyāyana laßt den Syāmāka unter einem Baum zuruck und tritt seinen
Bettelgang an In dem Flecken ist gerade der König, ohne einen Sohn
zu hinterlassen, gestorben Die Leute suchen nach einem Nachfolger Sie
bemerken, daß der Schatten des Baumes, unter dem Syāmāka schlaft,
den Körper des Knaben meht verlaßt, und schließen aus diesem Wunder,
daß er die geeignete Person sei
Mit Erlaubnis des Mahākātyāyana nimmt
Syāmāka die Kongswurde an Das Reich wird danach das SyāmākaReich (Spāmālarāyya) genannt

Mahakatyayana, nun allem, gelangt nach Vokkāna, wo seine Mutter wiedergeboren ist Nach zurthicher Begrußung halt er ihr eine Predigt mit dem Erfolg, daß sie bekahrt wird und den Grad einer zofadpannaf erlangt Beim Abschied übergibt er ihr auf ihre Ritte seinen Stab (1941s) Sie erbaut einen Stüpa, der als Yastistüpa bekannt ist und den noch heute die Monche, die Cautiva Verehere sind, vereihren

Mahākātyāyana will dann nach dem Madhyadeśa zuruckkehren<sup>1</sup>) Er kommt an die Sindhu Die Gottheit des Nordens (*Uttarāpathanīrāsinī* derestā) bittet iln um ein Andenken Mahākātyāyana erinnert sieb daran, daß im Madhyadeśa das Tragen von yula, einer Art Schuhe, nicht erlaubt ist Er laßt der Gottheit daher seine pula Das ist der Ursprung des Pula-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die richtige Deutung von kählä und kähmahah des Textes wird Huber verdankt, es ist kämås zu lesen.

<sup>9)</sup> De Handechriften haben tannum jourpode manusyönäm Lambakapāla (so E. A Lambayākapāla, BC Layakapāla, D Lambakapāla) in somyād somyrītā. Vor tit sattypād somerīda wird somst der Name meest werderhold (s. 576, 28 25, 385, 37), aber meht 581, I Auch harr sebrout das meht der Fall zu sem Auch wird liter meht der Name der Leuten gegeben, somlern der Name der Leuten dern Lande, es wird also Lambākapālā va liesen sem, und der zweite Bestandied der Namens soll öffenbar dadüreh kirat werden, daß die spoljalas und padapālas l'ambate lambate rufen. De chune sieche Überselzung I bungs hat nach Lévi, JA XI, 5, 90 "pour cette raison l'emplacement dis territore qui it kracversenta amar skeppēlle Lan po".

<sup>2)</sup> Madl yadefam ögantuldmah, ögam hat hier sicherlich wie so oft den Sinn zuruckkehren

caitya, den andere Puleśvara nennen¹) Mahākātyāyana gelangt dann all-mahlich nach Śrāvastī und berichtet den Mönehen von seinen Erlebnissen

Die Mönche wunschen sehheßlich noch zu erfahren, weshalb Udräyana den Tod durch Henkershand erhitten habe, weshalb Sikhandin und die Bewohner von Runruka unter Staub begraben seien und Mahäkätyäyana mit Staub überschuttet sei und weshalb Hiruka und Bhiruka glucklich davon gekommen seien Der Buddha erklatt ihnen, daß es die Folgen ihrer Taten in einer fruheren Geburt seien Auf diese Geschichten braucht hier nicht eingegangen zu werden<sup>4</sup>)

Das Udrāvanāvadāna ist von Ksemendra in seiner Bodhisattyāvadānakalpalatā (Nr 40) bearbeitet worden Ksemendras Darstellung stimmt in allem Wesentlichen genau mit dem Avadana überein, wenn er an emigen Stellen kurzt, an anderen ausfuhrlicher ist, so erklart sich das aus den allgemeinen Tendenzen seines Werkes Selbstverstandlich heißt auch bei ihm der Held Udravana (tib 'U dra va na) Der Name seines Reiches sehwankt auch liier zwischen Rauruka (4) und Roruka (100), tib Sgra sgrog(s) Anstatt Hiruka (6, 69, 112) findet sich öfter Heruka (153 104 170 199) wie die tibetische Übersetzung steis liest. Auch der Name der von ihm gegrundeten Stadt lautet hier Heruka (170) die von Bhiruka gegrundete Stadt heißt Bluruka (170) Der Sohn des Hernka heißt hier Syāmaka (104 178), tib Sno bsans Die Einwohner von Lampāka werden hier nicht Lambakanāla, sondern einfach Lambaka (177) genannt, tib Hphyan ba no Fur Volkana wird hier Bhokkanaka (179) geschrieben, tib Bog ka na ka Der kanataka Khara wird Kharavanikarvata genannt (173), das Tibetische hat hier kar pa tahi sa rihi nags su 'in dem Sari Walde eines Larvata' Emigen der Personen die im Avadana namenlos sind, werden hier Namen beigelegt. Die beiden schlechten Minister heißen Danda und Mudgara, tib Dbyug pa und Tho ba (70 83 1723) Die Mutter des Si khandın wird Taralıka, tib Ta ra lı ka genannt (120)4 Den Rat, das Buddha-Bild nach Rauruka zu senden, gibt hier nicht der Buddha selber,

halter Nanda und seine Tochter Madalekha (191)

<sup>1)</sup> Das ist nach Levi, JA XI, 5, 113 der Sinn der im Sanskrit verderbten Stelle

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hier im Texte Dandin was durch das Thotseche als falsch erwiesin wird Anich im den Vorgeburtsgeschichten am Schluß des Avadäna zeigt sich diese Tendenz zur Spezialisierung Der Jager wird hier Kalapasa genannt (183) der Haus-

638

sondern der Minister Varşakara (15) Das Lautenspiel des Udräyana und der Tanz der Candraprabha werden hier nicht erwähnt (41) Udrayanas Begegnung mit Bimbisara erfolgt hier vor seiner Ordinnerung durch den Buddha (50ff) Die Flucht des Hrunka und Bhruka findet auch hier zu Schiff istatt aber der unterirdische Gang fehlt (169) dagegen wird hinzu gefügt daß sie sich nach Suden wenden (170) Anstatt der Errichtung des Stupa über dem Beicher des Mahakatyayana in Khara und der Ernichtung des Beicherfestes wird hier (175) erzahlt daß die Göttin ein Caitya des Katyayana in Suravati til Lha idan erbaute und daß die Caitya Verehrer dies noch heute verehren Von der Erbauung des Pulacaitya wird hier nichts gesagt von Bhokkanaka geht Mahakatyayana sogleich nach Sravasti (181) Dagegen wird bei der Erwahnung der Stupas des Tisya und Pusya hinzugefügt daß die Caitya Verehrer sie noch heute verehreu (39) Es ist angesichts dieser Verschiedenbeiten wohl möglich daß sich sehn Asemendras Vorlage ein weng von dem Text des Avdana ent fernte aber diese Abweichungen können auch auf Neuerungen Ksemendras berühen Fur die folgende Untersuchung kann seine Fassung als sekundar berühen Fur die folgende Untersuchung kann seine Fassung als sekundar beseute gelassen werden

Eine kurzere Version der Udrayana Sage findet sich in dem von ki kia ve zusammen mit Tan yao im Jahre 472 n Chr ubersetzten Tsa pao tsang king Chavannes hat sie in semem Cinq cent contes et apologues unter Nr 420 (III 127ff) ubersetzt Der Held der Erzahlung ist auch unter Nr 420 (III 12/11) ubersetzt. Der Heid der Erzauumg ist auch ber König von Lu hu (Ragutha) aber er wird nicht Udrayana sondern Yu to sien Udasena genannt. Seine Gemahlin heißt hier Yu siang (La kaanavati) sein Solin Wang kun (Rajasena) Der ganze erste Teil der Geschichte über die Bezichungen des königs zu Bumbasra die Sendung des Buddha Bildes und des Mahakatyayana und der Saila nach Rauvuka fehlt hier Die Erzahlung beginnt mit dem Lautenspiel des Königs und dem Tanz der Königin In dem Abschnitte bis zu der Katzenbeschwörung ist manches breiter ausgeführt als in dem Avadana manches aber auch weg gelassen oder leise verandert Der Buddha tritt hier überhaupt nicht auf Die als Göttin wiedergeborene Königin sucht und empfangt hier keine Belehrung von ihm und ebensowenig ist er es der den König in den Orden aufmmmt Die Wanderung des Monch gewordenen Königs nach Rajagrha und seine Begegnung mit Bimbisara schlen hier Es wird nur kurz gesagt daß der König die Welt verließ die Lehre studierte und Arhat wurde er erlangt die Arhatschaft also nicht erst wie im Avadana unmittelbar vor seinem Tode Die treuen Minister Hiruka und Bhiruka erscheinen huer nicht Von der doppelten Sunde des Vatermordes und des Arhatmordes die König Wang kun auf sich ladt wird auch hier gesprochen wie er von der Sebuld des Vatermordes befreit wird wird hier aber nicht erzahlt Von den Gewissensbissen wegen des Arhatmordes wird er durch die Gaukelei an den Stupas der bei len Arhats geheilt die hier aber Tie ši (Tisya) und

Yu po tie ši (Upatisya) heißen und im burgerlichen Leben nicht einfache Haushalter, wie im Avadāna, sondern große Minister gewesen sind Nur gelegentlich erfalitt man hier auch, daß Sailä in Rauruka weilt, die Königin begrundet ihren Wunsel, Nonne zu werden, damit, daß sie von St Si (Sailā) togrunder inren wunsen, Nonne zu werden, damit, dan sie von öt st tanin) gehört habe, daß ein Menseh, der glaubigen Herzens auch nur fur einen Tag in den Orden getreten sei, unter den Göttern wiedergeboren werde. Die Erzahlung von der Mißhandlung Kätyäyanas und dem Untergango der Stadt ist gedrangter als im Avadäna Hiruka und Bhiruka erscheinen auch hier nicht als Retter, ihre Stelle nimmt em 'großer Minister' em Die Anweisung zur Flucht gibt hier nicht Kätyäyana, sondern der Minister faßt selbst den Plan, einen unterirdischen Gang zu graben, der außerhalb der Stadt mundet Von einer Flucht zu Schiff ist nicht die Rede Der Sandregen tritt auch hier am siebenten Tage ein, auch hier laßt der Himmel vorher duftende Blumen, Edelsteine und Kleider regnen, aber dieser Regen von Kostbarkeiten ist nicht auf die vorhergehenden Tage verteilt, sondern findet unmittelbar vor deni Sandregen statt. Als der Minister sich mit den Seinen durch den unterirdischen Gang gerettet hat, begibt er sich zu Kātyāyana und legt ihm die Frage vor, warum die Bewohner Raurukea durch den Sandregen begraben seien Das ist dieselbe Frage die in dem Avadāna die Mönche in Śrāvasti, ala sio von den Ereignissen in Rauruka gehört haben, an den Buddha stellen, und die Geschichte aus der Vergangenheit, die Katyayana zur Erklarung erzahlt, ist genau die gleiche wie die von dem Buddha vorgetragene Im Avadāna ist sie nur noch etwas ausfuhrheher, weil hier auch noch die Frago gestellt und beantwortet wird. warum Mahākatyāyana mit Staub zugedeckt und Hiruka und Bhiruka gerettet wurden Die Reise des Katyavana wird hier ganz kurz abgetan Es wird nur gesagt daß er sich, nachdem er den Minister über die Ursache des Schicksals der Bewohner von Rauruka aufgeklart hatte, in Begleitung der Stadtgöttin nach Hua ši (Pātahputra) begab Dem wird die Begrundung linzugefugt 'Depuis l'antiquite, cette derniere ville (Pătaliputra) et la ville de Lou heou (Roruka) etaient alternativement l'une en prospérité et l'autre en décadence, celle et ayant été détruite, l'autre devait redevemr pagnons) se rendirent dans la ville de Hous che

Im Anschluß daran wird dann noch erzahlt, daß der angesehene Burger Hao ym söng ("Mit der schönen Stimme" – Ghosila) sich an die Grenze des Reiches begab und dem Ehrwurdigen Gaben darbrachte Dieser Ghosila, seit langem wohlhabend, wurde, als der Ehrwurdige sein Haus be treten hatte, ungemein reich Als Katyäyana in diese Stadt') gekommen war, fragte er den Buddlia, warum Ghosila sich einer schönen Stimme und immer wiebenden Reichtums erfreue Der Buddha erklarte ihm, daß in

<sup>1)</sup> Vorher ist aber nur die Stadtgöttin als seine Begleiterin erwähnt

<sup>2)</sup> Es scheint Pataliputra gemeint zu sein

der Vergangenheit ein Burger tagheh 500 Pratyckabuddhas zur Mahlzeit einzuladen pflegte Der Mann, den er als Boten sandte war immer von einem Hunde begleitet Eines Tages vergaß der Mann die Einladung zu uberbrugen Da lief der Hund allem zu den Pratyekabuddhas und bellte sie an Die Buddhas erkannten daß der Hund sie einladen wollte, sie be gaben sich zu dem Burger der sie hocherfreut bewirtete Jener Burger war der Buddha selbst in einer fruheren Geburt der Bote war Aniruddha der Hund war Ghosila dem zum Lohn fur seine Tat eine schöne Stimme und Reichtum zuteil ward

Diese Erzahlung des Tsa pao tsang king ist offenbar nichts weiter als ein vielfach ungenauer Auszug aus dem Avadāna Daß sie unursprunglich ist zeigt sich vor allem in der Veranderung des Namens des Helden zu Udasena zweifelios war wie wir spater sehen werden sem alter Name Udrāvana Aus zwei Stellen konnen wir sogar schließen daß die Quelle der Erzahlung nicht das Divyavadana war sondern der Text wie er im Vinava zu Pravaścittika 82 lautete Dahin weist zunachst die Angabe uber das abwechselnde Bluhen und Verfallen von Pataliputra und Rauruka Sie beruht auf der Bemerkung im Anfang des Avadana die in der chine sischen Übersetzung des Vinaya ebenso lautet Wenn Pataliputra auf bluht verfallt Rauruka wenn Rauruka aufbluht verfallt Pataliputra'. wahrend es im Diviavadana heißt yada Pataliputram samvartate tada Rorulam martate was man in dieser Form doch nur als historische Zeit angabe auffassen kann Immerhin ware ea möglich daß die Umkehrung angabe admissed asim Indicetum water a hostical das die Officialistics des Satzes die den Sinn so ganzlich verandert im Divyšvadāna erst im Laufe der schriftlichen Überheferung geschwunden ware, völlig be weisend aber ist der von Chosila handelnde Schluß der Erzahlung Er ist mit der Geschichte von Rauruka so lose verknupft daß man sein Er scheinen an dieser Stelle überhaupt nur begreift wenn man weiß daß im Vinaya die Geschichte des Ghosila unmittelbar auf die des Udräyana folgt 1) So erzahlt denn auch dort der Buddha den Mönchen die Geschichte aus dem fruheren Dasem des Gho-da um ihnen zu erklaren wie er zu seiner schönen Stimme gekommen ist. Kleine Verschiedenheiten in der Darstellung sind vorhanden aber sie sind nicht von Bedeutung Es kann also auch die Erzahlung des Tsa pao tsang king in Anbetracht ihrer Ab hangigkeit von dem Avadana wenigstens zunachst luer unberueksichtigt blerben

Daß das Udrāyanāvadana im letzten Grunde mit der Legende des Huen tsang vom Untergange Ho lao lo kias identisch ist, wird niemand bestreiten wollen Die Ahnlichkeiten der beiden Erzahlungen hat schon Huber a a O S 337f hervorgehoben In beiden Fallen wird eine Stadt von einem Sandregen verschittet und zwar zur Strafe dafur daß die Bewohner auf Befehl des Königs emen Heiligen im Sande vergraben haben

<sup>1)</sup> Siehe Hubers Inhaltsangabe B E F E O VI 17ff

In beiden Fallen ersteht dem Heiligen ein Retter Bei Huen tsang ist es eine ungenannte Person, im Avadāna sind es die beiden guten Minister Hiruka und Bhiruka Dieso Retter werden in beiden Fällen zum Lohn für ihre Guttat von dem Heiligen vor dem Untergang dadurch bewahrt, daß er ihnen die Vernichtung der Stadt am siebenten Tage vorhersagt, und sie retten sich auf dieselbe eigentumliehe Weise durch einen unterirdischen Gang Auch die Einzelheiten der Geschichte der Vernichtung der Stadt stimmen zum Teil genau zusammen Der Sandregen setzt am siebenten Tage ein Voraus geht ein Sturm, der allen Schmutz aus der Stadt weg fegt, und ein Schauer von Juwelen. In beiden Fallen spielt ferner ein Buddhabild, das aus der Ferne gekommen ist, eine Rolle in der Gesehichte. und zwar als Ausgangspunkt der Katastrophe Im Avadāna wird es der Anlaß, daß Mahākatyāyana ins Land kommt, bei Huen tsang daß der Arhat durch die Verehrung, die er ihm zollt, die Strafe des Königs auf sich zieht Daß es im Avadāna ein Gemalde, bei Huen tsang eine Statue ist. ist allerdings ein beachtenswerter Unterschied, für den Gang der Erzahlung macht es aber nichts aus. Über die Sclucksale des Portrats beim Untergange der Stadt erfahren wir nichts die Statue rettet sich selbst auf wunderbare Weise nach Pi mo Ob man damit die Flucht der Stadt göttin in dem Avadana zusammenstellen darf wie Huber es tut, ist mir zweifelhaft. Man darf auch nicht verkennen, daß die Übereinstimmungen in der Geschichte der Vernichtung der Stadt fast alle dadurch an Beweis kraft verlieren, daß sie sich schon in der Sage von der Entstellung des Dandakawaldes finden, die aus viel alterer Zeit bezeugt und wahrscheinlich das Urbild aller dieser Sagen von der Vernichtung einer Stadt oder eines Landes durch einen Sandregen ist. Ein besonderer und daher beweisender Zug ist in dieser Partie nur die Herstellung des unterirdischen Ganges Dazu kommt weiter noch das Buddhabild und schließlich wird ieder Zweifel an dem Zusammenhang der beiden Geschichten dadurch beseitigt. daß Ho lao lo kia wie Huber gezeigt hat, die regelrechte chinesische Wiedergabe von Rauruka ist die Stadt also in beiden Erzablungen den selben Namen tragt

Es erhebt sich also die Frage ob wir es hier mit einer Geschichte indischen Ursprungs, die nach Turkestan gebracht und dort lohalisiert wurde, zu tun haben oder ob eine turkestanische Lokalsage in den Vinaya der Mulasarvästivädins aufgenommen wurde. Huber hat sich für das letztere entschieden. Er beruft sich darauf daß das Avadäna seibet Rau ruka in eine Gegend, die außerhalb des eigentlichen Indiens liegt, also nach Turkestan versetze. Man brauche, um sich davon zu überzeugen, mir die Ruckreise Mahäkätyaşınas nach der Zerstörung Raurukas zu ver folgen. Mahäkatyäyana kommt über Kbara nach Lambäka¹, dann nach Syāmaka und weiter nach Vokkāna und endlich 'descendant vers le

<sup>1)</sup> Huber schreibt Lamba

Sud<sup>1</sup>)' an den Indus, wo er den Bereich der Gottheit des Nordens verlaßt Von den genannten Örtlichkeiten sind zwei bis jetzt lokalisiert<sup>2</sup> Lambāka oder Lampāka entspricht dem heutigen Lampāka, Vokkāna ist das heutige Wakhān Die beiden Örtlichkeiten liegen im Suden des Pamir, d h zwischen Turkestan und Indien

Ich brauche kaum darauf hinzuweisen, daß, falls Huber mit seiner Ansicht, der sich auch Levi JA XI, 5, 76 angeschlossen hat, recht haben sollte sein Nachweis von einschneidender Bedeutung für die Geschichte des Kanons der Mülasarvastı adıns sein wurde, ganz gleich, oh man annehmen will, daß die turkestanischen Elemente dem Kanon von Anfang an angehörten oder erst spater, jedenfalls aber vor der chinesischen Übersetzung, in Turkestan aufgenommen wurden. Die Sache hat sogar noch ein neitergehendes Interesse Gegen den Schluß seines Aufsatzes bemerkt Huber 'Dans la formule meme par laquelle le Duyaradana commence le récit de la destruction de Roruka , Quand Pataliputra monte. Roruka tombe en decadence, ne faut il pas trouver l'expression de cette rivalité historique qui fit passer tour à tour la preponderance des royaumes fondés sur les bords du Gange aux royaumes de l'Asie centrale " Auch wenn man sich diesen etwas kuhnen Folgerungen nicht ganz anschließen will. wird man zugestehen mussen daß jener einleitende Satz und alles, was uns in dem Avadana von dem Verkehr zwischen Rauruka und dem Madhyadesa berichtet wird auf die engsten Beziehungen zwischen Indien und Ostturkestan schon in einer sehr fruhen Zeit hinweisen wurde

Ich glaube nun allerdings, daß eine genauere Prufung der Texte zu einem ganz andern Resultate fuhrt. Ich will gar kein Gewicht darauf legen, daß es von vornierein micht gerade sehr wahrscheinlich ist, daß das Avadana eines der interessantesten der ganzen Sammlung aus der etwas mageren Lokallegende herausgesponnen sein sollte. Man darf naturheh die Natur der Berichte dabei nicht außer acht lassen. Die Avadani ist das Werk eines gewändten Erzahlers die Angaben Huen tsangs berühen öffenbar auf den mundlichen Mittelungen der Ortseingesessenen, und wir können nicht wissen wie wert diese selbst unterrichtet waren, wieviel sie dem Pilger erzählten und wieviel er selbst vielleicht wegrelassen hat.

Wichtiger ist schon etwas anderes Die turkestanische Lohalsage haftet an der Buddhastatue, die in P'i mo verehrt wurde Warum sollte der Verfasser des Avadäna diese Statue ganzheh ausgeschaltet und durch ein Porträt des Buddha ersetzt haben, über dessen Verbleib er nichts berichtet. Umgekehrt mußte naturisch, wenn man die Lohalsage nach dem Vorbilde des Avadäna gestaltet, das Gemalde aus der Geschichte verschwinden, und nichts war im Grunde naturischer, als daß man dann die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diese Bemerkung findet sich nur in der chinesischen Übersetzung nicht im Sanskrit Text d. a. Divvåvadana.

<sup>2)</sup> Auch Sjämäka ist jetzt lokalisiert

bei der Verschiedenheit des Verhaltnisses, in dem Udayana und Udräyana zu dem Buddhabilde stehen, der angenommene Zusammenhang zwischen beiden nur als eine Möglichkeit bezeichnet werden. Man braucht darauf auch kein Gewicht zu legen, die Hineinbeziebung des Udayana in die Lokallegende wurde sich meines Erachtens, wie oben bemerkt, schon durch die Popularität der von ihm erziblten Geschichte zur Genuge erklaren.

Es gibt nun aber auch, abgesehen von solchen allgemeinen Erwagungen, ein paar Angaben in dem Avadāna, die gegen die Lokalisierung von Rauruka in Ostturkestan sprechen. Hiruka und Bhiruka entfliehen zu Schiff durch einen unterirdischen Kanal, der von ihrem Hause bis zum Flusso reicht, ans der Stadt So hat es ihnen Mahākātyāyana geraten uurām yārac ca grham yāvac ca nadi atrāntare surungām khānayitvā arhasa mine navam sthapayıtva tısthatah | yada ratnavarsam patet tada ratnanam nāram pāramtrā niepālaustavyam sti (574 28ff , 575, 17ff ) Genau so fuhren sie es aus. Heru Bhirulābhyām agrāmātyābhyām yārac ca grham varac ca nade atrantare surungam khanayıtva grhasami'pe ca nauh sthamta (576, 5f ). Hiru Bhirukav agramatyau ratnanam nasam paravitva nispalantau (576 21f) Wenn der Erzahler die Minister das Schiff bei dem Hause verankern laßt, so stellt er sich die surunga offenbar als mit Wasser gefullt dar Die Herstellung eines solchen unterirdischen Kanals durfte etwas schwierig gewesen sein aber solche Bedenken sind bei einer Legende. die so viel Wunderbries berichtet, kaum berechtigt. Wichtig ist nur, daß der Erzahler die Minister die Fahrt offenbar auf dem Flusse fortsetzen laßt Es ist doch ganz unwahrscheinlich daß ein Erzahler, der nur einigermaßen mit den Verhaltnissen Ostturkestans bekannt war auf den Gedanken ge kommen sein sollte seine Helden eine Reise zu Schiff machen zu lassen 1) Seine Angaben lassen eher darauf schließen, daß das Rauruka, das er im Sinne hatte, in der Nahe eines großen schiffbaren Plusses lag

Seltsam ist es ferner auch daß die Kaufleute aus Räjagrha dem Udrä vans erklaren, Räjagrha hege im östlichen Lande ast deta pärvadska Räjagrha utvå 4 Grad östlicher als die Statte, wo man das turkestanische Rauruka anzunehmen hat, aber das spielt fur die Lage der berden Orte zuennander doch keiner Rolle im Verhaltnis zu den mehr als 1200 Kilometern, die Räjagrha sud heher hegt Man sollte statt pärvadske also eher daksinadske erwarten Allenfalls könnte unan annehmen, daß pärvadske vom renn indischen Stand punkte aus gedacht sei und das ostliebe Indien bezeichnen solle, aber diese Annahme ist ein Notbehelf, und besser wurde sich der Ausdrück, jedenfalls erklaren, wenn Rauruka wirklich westlich von Räjagrich legen wurde

<sup>1)</sup> Auch Foucher, B F F E O IA, 31, Begannings of Buddhist Art, p 238 hat schon bemerkt, daß die Reve zu Schiff meht zu der Lokalisierung von Rauruka in Zeutrakseen passe, obwohl sie, wie er meint, dem Verfasser des Avadams sieherlich bekannt war.

Mir scheint endlich auch die Reiseroute Mahākātyāyanas mit der Lokalisierung Raurukas in Ostturkestan unvereinbar zu sein, obwohl Huber sie gerade als Beweis dafur verwendet hat Die vier Stationen, die ım Texte genannt sınd, sınd Khara, Lambāka, Śvāmāka, Vokkāna Khara läßt sich vorlaufig nicht lokalisieren Lambaka ist, wie schon bemerkt. das heutige Lamghan, Volkana das heutige Wakhan Das dazwischenhegende Śyāmāka, das auch ber Varāhamihira, Brhats 14, 28 und in der Form Svamaka Mark Pur. 58, 47 erscheint, kann nur in der Gegend des heutigen Chitral gesucht werden Lèvi, JA XI, 5, 76f hat Syamaka in dem Sö-mi des Sung-yun (Chavannes, B É F E O III, 406), des Pei ši (ebd ) und des T'ang su (Chavannes, Documents p 159) und dem Sang-mi des Huen tsang (Mem II, 206) wiedererkannt, die schon fruher mit Chitral identifiziert waren 1)

Betrachtet man nun die Lage der genannten drei Örtlichkeiten auf emer Karte, so zeigt sich, daß Mahālātyāyana, wenn er. von Khotan kommend, zuerst nach Lambäka, dann nach Svämäka und schließlich nach Vokkana gezogen sem sollte, eme höchst unpraktische Reise gemacht haben mußte, denn Lambaka ist der sudlichste. Vokkana der nördlichste Punkt Das Naturliche ware gewesen, die Reise in genau umgekehrter Richtung zu machen Die Reise von Lambaka nach Vokkana, die im wesentlichen in nordlicher Richtung verlauft, macht es daher wahrscheinlich, daß der Ausgangspunkt Rauruka sudlich von Lambāka lag²)

Aus den bisherigen Untersuchungen hat sich ergeben, daß das Rauruka des Avadāna eine Stadt gewesen sem muß, die westlich von Rājagrha, sudlich von Lambaka am Ufer eines Flusses lag. Was mir sonst von ihr erfahren, laßt darauf schließen, daß es eine bedeutende Stadt war, die m Handelsbeziehungen zu Magadha stand, die aber fruh - nach der Erzahlung schon zur Zeit des Buddha - zugrunde ging Es fragt sich, ob wir eine solche Stadt nachweisen können

Im Mahā Govindasutta des Dīghanikāya (II, 235) wird erzahlt, wie nach dem Tode des mythischen Königs Disampati der Brahmane Govinda das Reich zwischen Renu, dem Sohne des Königs, und den anderen Ksa-

<sup>1)</sup> Vgl Marquart, Eranshahr, S 63, 243ff

<sup>1)</sup> In der von I tsing herruhrenden chinesischen Über etzung des Vinaya ist die Reise des Mahakatyayana, wie Levi, JA XI, 5, 113f, angibt, noch etwas weiter ausgeführt. Er will von Vokkana weiter in den Madhvadesa gehen und überschreitet den Sue ling (Hindukusch) Dann folgt die Erzehlung von der Errichtung des Pulacattya Darauf uberschreitet er den Fluß Fu &a (Oxus) und kommt nach der Stadt Pu ša Dort schert er sich Bart und Haupthaar und schneidet sich die Nagel Über dem Haar und den Nageln errichten die Leute ein nach diesen benanntes Cartya Von da wendet sich Mahākātyāyana nach dem Suden und gelangt nach Śrāvasti. Da es sich um die Verlangerung der Ruckreise handelt, hat sie für die Frage, die uns hier beschaftigt, Leine Bedeutung

triyas verteilte Tatra sudam mayhe Renussa rañño janapado hoti, heißt es, und dann folgen die sieherlich alten Verse

Dantapuram Kalınganam Assalānam ca Potanam Māhissati Arantinam Sovirānah ca Rovukam Mithika ci Vedekānam Campā Angesu māpulā Bāranasī ca Kāšinam ete Gorundamāpitā ti Sattabhā Brahmadatto ca Vessabhā Bharato saha Renu dre ca Dhataratthā tadāsum satta Bhāratā ti

Diese Verse kommen auch im Mahāvastu III 208 im Govindiyasūtra vor, wo anstatt des Senartschen Textes zu lesen ist

Daniapuram¹) Kalingānām Ašmakānām ca Potanam²) Mākismatim²) c. Āvantrām⁴) Sautīvānām ca Rorukam⁵) Mihidām ca Videhānām⁴) Campām²) Angeşu māpaye²) Vārānassim²) ca kassas etam Gossndamāpitam¹a

Hier wird also Roruka sk. Rauruka, unter den sieben alten Stadten Indiens aufgerahlt die im Mahävastu in M erhaltene Lesart Lolalam geht naturich auf Loluram die alte ostiche Namensform, zuruck Rauruka ist die Hauptstadt der Soviras sk. Sanviras und ihr Herrscher führt den Namen Bharata. In genauer Übereinstummung dannt wird auch in der Pross de Adittafataka (421 III, 470 6) berichtet, daß im Sovirarsiche in der Stadt Roruva der Großköng namens Bharata lebte (Soiraraithe Roruvanagare Bharatamahärdyā māmo)<sup>11</sup> In der Einleitung zum Sivijataka (UV, 401, 12) wird das Äduttajataka daher auchals Sovirajātaka beziechnet<sup>13</sup>)

Die Sauviras sind Panini wohl bekannt. Er gibt Regeln über die Bildung von Studienamen die im Lande der Sauviras liegen (4, 2, 76), und über die Bildung von Geschlechtsnamen bei den Sauviras (4, 118-150), die eine sehr genaue Kenntnis der Eigentumlichkeiten ihrer Sprache ver raten. In der Literatur erseheinen die Sauviras fast immer in Verbindung mit den Sindhus. Es scheint daß micht so sehr freiwillige Vereinbarung als vielmehr die Unterwerdung der Sauviras durch die Saundhavas zu diesem engen Zusammenschluß geführt hat. In einem "alten Hibliss", dem Viduläguttränuskarna im Mibh 5 133—136 nurd erzahlt, daß Sanjava der Solin

<sup>1)</sup> B antahpuram M amtahpuram Senart atah puram

<sup>1)</sup> BM năm ca asmalânăm yotanam (M yottanam)

<sup>\*)</sup> B mähseyati M mohayyati \*) BM cavarti(M rti)näm
\*) M lolakam \*) BM videhäm \*) BM vavä

<sup>&</sup>quot;) M māmaye ") B vārānasi, M vārānama

<sup>10)</sup> M govindamāropilam

<sup>19)</sup> Die birmanische Handschrift B<sup>4</sup> hat Sochranithe durch Sierrathe und hier und 474 18 den Namen des Königs Blarnda durch Roriera ersetzt Roriera erklärt sich wiederum aus der alten Geditchen Namensform Loliera in) B<sup>3</sup> liest hier Sierrajdoka Sieherhich ist auch wie sehon Andersen, Index,

erkannt hat, in der Einleitung zum Dasabrahmana) (IV, 360 24) Sotrupitale en statt des von Fausbell in den Text aufgenommenen Sueuropatale von Co., Vidura jätale von B<sup>3</sup> zu lesen Auch hier ist Jät 424 gemeint

der Vidulā, ein Sauvīra, von dem Sindhurāja hesiegt worden war (133, 4: 134, 4) Der Gegensatz zwischen Saindhavas und Sauviras zeigt sich deutlich in der Aufforderung der Mutter an den Sohn, sich mit den Sauvira-Madchen zu vergnugen, nicht den Saindhava-Madchen zu folgen (134, 32), die Saindhavas zu erschlagen (135, 21)1) Die dominierende Stellung der Saindhavas tritt auch in der Bezeichnung zutage, die Jayadratha, der König der Sindhu-Sauvīras, im Epos erhalt Er wird für gewöhnlich Saindhava genannt (1, 186, 21, 2, 34, 8, 4, 18, 4, 6, 45, 55, 14, 77, 9), Saindhavako rājā (6, 45, 56), Sindhurāja (1, 67, 109, 5, 55, 43, 14, 77, 11) In der Schilderung des Kampfes seines Volkes gegen Arjuna wegen des Opferrosses in 14,77f wird stets von Saindhavas gesprochen Auch im Abhi manyuvadha-, Pratijñā- und Jayadrathavadhaparvan des 7 Buches (7, 33 bis 152) wird er meistens Saindhava genannt, daneben findet sich Sindhu rāja, Sindhurājan, Sindhurāj, Sindhupati, Saindhavalo rātā oder nevah Ebenso ist sein Vater Vrddhaksatra der Sindhuraja (146, 110) Nur 75, 11 wird Jayadratha als Sauvīra Sindhūnām išvarah bezeichnet Im Draupadī harana- und Jayadrathavımoksanaparvan des 3 Buches (3, 262-272) ist allerdings der Unterschied zwischen Saindhava und Sauvira ziemlich ver wischt Jayadratha ist hier patih Sauvīra Sindhūnām (267, 8), er bietet Draupadi an, die Herrschaft über alle Sindhu-Sauvīras mit ihm zu teilen (287, 20), sein Heer sind die Sindhu-Sauvīras (271 50), zwölf Sauviraka-Prinzen folgen ihm (265, 9, 271, 27) Am haufigsten wird er auch hier einfach Saindhava genannt, daneben Sindhurāra rājā Sindhūnām, Sindhupati, Saindhavo rājā, Saindhavako nrpah Aber dieser Titel wechselt hier mit Suvīrarāstrapa (268 1), Sauvirarāja (265, 12, 268, 12 13) Sauvīra (267, 7, 271, 8) Sauvirala (267, 2), Suvira (268, 3) Auch seine Bruder werden Sauvirai irāh genannt (265, 13) Sein gesamtes Heer ist Saindhava dhvannı (271, 7), Saındharasaınıkāh (271 36), aber auch Suvirāh (271, 9)

Jayadrathas Herrschaft reicht über die Grenzen der Sindhu Sauvīras hmaus Nach Mbh 8, 5, 11 gebietet er über zehn Reiche, von denen das Sindhu Reich das erste ist

> Sındhurüstramukhüniha dasa rüstrüm yünı ha vase tısthuntı vırasya yah sthıtas tava süsune || alsauhınir dasaıküm ca vınırılıya sıtası sarası | Arınınan hato rüynı mahüviryo Javadrathah ||

Die Namen der zehn Reiche werden, soviel ich weiß, nirgends angegeben, In der Erzahlung vom Raube der Draupadi erscheinen im Gefolge der

<sup>1)</sup> Daß Saindhavas und Sauviras zwei verschiedens Volker waren, zeigt sich auch Märkandoyap 132, 45ff, wo von Marutta erzahlt wird, daß er Sauviri, die Tochter des Suvira und Vapusmati, die Tochter des Herri der Sindhu (Sindhubhartr), zu Gemahlinnen hatte Danut kann die von Pargiter, Märkandeyap Übersetzung, S 315, gesußerte Vermutung, daß Sauvin der Volksname, Sindhu der Name des von ihnen bewohnten Gebetes sei, wohl als erledigt gelten

Sindhu Sauvīras die Kulindas, Trigartas, Iksvākus und als die bedeutendsten die Sibis Kotikāsva, der Saibva, ist der Vertraute des Javadratha Sibis, Sauvīras und Sindhus hilden das Reich des Javadratha Kaccid ekah Sibin adhyan Sauttran saha Sindhubhih anulisthasi dharmena ye canve riditas traya, fragt Draupadi den Jayadratha (267, 11), und 271, 3 werden zur Bezeichnung des gesamten Heeres des Königs die drei Völker namen verwendet Libr-Sauvira Sindhunam eisadas cavu aiauata Diese nahe Beziehung der Sibis zu den Sindha Sanviras spiegelt sich auch in der Völkergenealogie, Hariv 1, 31, 29f wieder, wo die Sauvīras auf Sibi als Stammyater zuruckgeführt werden

Sibes ca putrās catrāro vīrās trailokyavišrutāh Lesadarbhah Suriras ca Madrakah Kaikavas tatha 1 tesam sanapadāh sphitāh Kaikayā Madralas tathā I rsadarhhäh Suviras ca 11

Nach der Darstellung des Hanvamsa unterstand auch die Kuste von Kathiawar dem Sindhu Konige Als die Yadavas Mathura verlassen. ziehen sie nach dem Anupa des Sindhu Königs und lassen sich in Dyaravati meder (Anupam Sindhuraiasya prapetur Ladupumgayah 2 56 22, visayam Sindhuranasya sobhitam puralaksanath 2 56 26) Naturlich darf man aus dieser Außerung nicht mit Pareiter Markandevap Übers S 315, schließen. daß das eigentliche Sindhuland sich bis nach Kathiawar erstreckte

Durch den Zusammenhang mit den Sindhus ist das Gehiet, in dem wir die Sauviras zu suchen haben bereits einigermaßen bestimmt, es muß in der Nahe des Indus gelegen haben. Weiter führen uns zwei Reiserouten, die sich im Bhagavatapurana finden

Anaria Saustra Marums tirtea I masanam Harib ! gırın nadır atıyaya puragramavrayakuran i tato Drsadvatim tirtia Mukundo tha Sarasvatim Pañcâlan atha Matsyāms ca Sakraprastham athāgamat | (10, 71, 21f) atha duragatan Chaurth Kauravan turahaturan samnıvariya didham snigdhan prayat sranagarım priyaih || Kurumangala Pancalan Churasenan sa Yamunan 1

Brahmavartam Kurulsetram Matsyan Sarasvatan atha !!

Marudhanram atikramya Sautir Abhirayoh paran l

Ānariān Bhargavo 'pāgāc ehrāntavāho manāg vibhuh | (1, 10, 33ff) Auf dem Wege von Änarta in Käthiäwär nach der Wuste von Marwar oder Jodhpur muß also das Land der Sauvīras gelegen haben, doch laßt sich von diesem Gebiet mit Sicherheit Cutch ausscheiden, da in der Inschrift

<sup>1)</sup> Warum Pargiter a. a O S 315 gerade these Genealogic fanciful nennt, weiß ich nicht Aus Mbh I 67, 60, wo unter anderen Königen ein Suvira als dem Arodharska gana entsprossen erwshut wird (Madrikah Karnarestal ca Siddi arhah Attakas tathā | Suriras ca Subāhus ca mahāriro tha Bāhlikah) ist gar nichts zu ent nehmen da es ganzlich unklar bleibt ob hier der Stammvater der Sauviras gemeint ist

ander, so wird man die Sauvīras, die sich mit Sicherheit östlieh vom Indus nachweisen lassen, in dem heutigen Multan-District, vielleicht auch noch westlich davon im Muzaffagarli-District, ansetzen durfen, also da, wohin auch Al Beruni sie verlegt Das Land der Saindhavas wird weiter westlich zu suchen sein, es wird sich aber den Indus hinauf noch weit nach Norden erstreckt haben und vielleicht sogar den Salt Range eingeschlossen haben¹) Nur so wird es begreiflich, daß in der Völkerhste des Mahäbhārata 6. 9. 532) die Sindbu-Sauvīras zwischen den Kāśmīras und den Gändhāras genannt sind Kāsmīrāh Sindhu Sautīrā Gāndhārā Daršakās tathā. und daß Mbh 3, 51, 25 die Saindhavas unter lauter nördlichen Völkern erscheinen, hier stehen sie in einem Verse mit den Härahunas. Cinas und Tusāras\*) Nur so lassen sich auch die Angaben Kähdäsas im Ragbuy 15. 87ff verstehen Er erzahlt, daß Rama auf Yudhants Vorschlag dem Bharata das Land das den Namen Sindhu fuhrt, schenkte (Yudhantas ca samdesat sa desam Sindhunamalam | dadau dattaprabhavava Bharatava dhriapranah) Bharata besiegte dort die Gandharvas und zwang sie, den Waffen zu entsagen und sich ganz der Musik zu widmen Darauf weihte er seine beiden Söhne Taksa und Puskala in den beiden Hauptstadten. die ihre Namen trugen, zu Königen und begab sich wieder zu Rama (so Taksa Puskalau putrau rājadhānyos tadākhyayoh | abhisicuābhisekārhau Ramantilam agat pungh) Aus den Worten gebt meines Erachtens nicht. hervor, daß man das Land von Taksasıla und Puskalayati als Sındhudesa bezeichnete, wohl aber, daß nach der Vorstellung Kälidäsas der Sindhudesa bis an die Grenzen von Gandhara reichte\*) Die Frage, was die Inder unter dem Sindhu Lande verstanden, bedarf aber noch der weiteren Aul-

¹) Haig a a O S 35 folgert das aus der Bemerkung Huen trangs, daß Sin tu Steinsalt erzeugte, sudich des Salt Range wird am Indus nirgends Steinsalz gefunden Mit den ubrigen Angaben Huen tsangs über Sin tu laßt sich aber der Einschluß des Salt Range nur sehwer im Einklang bringen

<sup>7)</sup> Die Liste des Mahablureta findet sich auch im Padmapurana 3, 6, 10ff

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Im ubrigen ist aux der Reibenfolge der Namen in den Volkerhisten der Purana und be Varshammten für der Lage der Länder zusennader meht viel zu entsehmen in der Läste der Brhats 14,17ff die Markandeyap 38,30ff reproduziert wird, werden die Sindliu Sauvras under den Volkern des Sudwestens aufgezähltt, in der Läste, die sich gleichlautend im Brahma, Kurnas und Vayupupräna finder (Kirfel, Kosmographie der Joher, S 70f) ersehennen die Sauvras und Sandhavas unter westlichen Völkern in der zweiten Läst, die um Brahmagod. Brahma, Markagdeja, Matsya, Vämana und Vayupuräne rathalten ist (Kirfel a a O S 71ff), werden des Sindliu Sauvress unter den Völkerne de Kordens genanne.

<sup>9)</sup> Man darf neh für das Bestehen dusses Sindhudes nicht etwa auf Al Berüni berufin, der I, 261 der Sachauschen Übersetzung eins Stelle des Matis purräng attiert 'the river Sindh flows through the countries Sindhu, Darada, Zindutunda (1). Gan dlates, Bürses (1) Krura (1)' uwv Die Stelle muß felderhaft sein Weder im Matyap 121, de, noch im der entsprechenden Strophe des Väyup 47, 45 atcht etwas von einem Lande Sindhu, in beiden Eallen beginnen die Lusten, die im ubrigen viel fach entstellt sind, mit den Daradas.

klarung. Ich möchte hier nur darauf hinweisen, daß man den Namen zum Teil auf das westliche Uferland des Indus beschrankt hat, wobei allerdings zu beachten ist, daß sieh der Lauf des Indus gegen fruher stark nach Westen verschoben hat Vatsyayana, Kamas 5, 6 (S 301) gibt an, daß bei den Saindhavas Pfortner. Diener und andere derartige Leute freien Zutritt in den Harem haben 1) Der Kommentator Yasodhara bemerkt dazu Sin dhunāmā nadas tasya paścimena Sindhudešas tatrabhavānām. Vašodhara gehört dem 13 Jahrhundert an, aber sehon Huen tsang sagt (Mém II, 169), daß man, von Osten kommend nach Überschreitung des großen Plusses Sin to in das Reich von Sin tu gelange Und in Übereinstimmung damit gibt er snater (Mcm II, 172) an daß man wenn man von Sin tu mehr als 900 h nach Osten gebe, nach Überschreitung des Indus am östlichen Ufer nach dem Reich von Mou lo san p'u lu komme, an dessen sach licher Identitat mit Multan nicht gezweifelt werden kann. Wenn im Laufe der Zeit der Name Sindhu gerade auch für das Gebiet üblich wurde, in dem wir mit Sicherheit die Sauviras nachweisen können\*) so wird sich das daraus erklaren, daß die Sindlius und Sauvras seit alters ein Reich bikleten, dessen Schwerpunkt im Smdhu Lande lag. Der Name der Sauviras wurde dadurch allmahlich völlig durch Sindhu verdrangt

Irgondwo in dem Gebiet das sieh vom Multan District sudlich an den Ufern des Chenāb (Asikni) und des Indus erstreckt, muß also das alte Rauruka gelegen haben und es ist verlockend den Namen mit Aror heute auch Alor zu identifizieren?) Aror war nach den mohammedanischen Historikern die alte Hauptstadt der Hindin Rajās von Sind die 712 n Chr von Muhammad b Qāsim erobert wurde Die Stadt lag am Ufer der alten Induslaufes und wurde um 962 durch ein Erdbeben zerstört, durch das auch der Tluß in ein anderes Bett abgeleitet wurde Die Ruinenstatte befindet sich funf englische Meilen östlich von der Stadt Rohn im Sukkur Distrikt Raverty, JASB 61 i S 200 Anm 121, bestreitet daß in dem anlautenden a von Aror der arabiseho Artikel stecke da Alor oder Aror sehen Jahrhunderte, ehe die Muhammedaner es kennenlernten der Hindi

<sup>&#</sup>x27;) Eine uhnliche Freiheit des Verkehrs findet sieh noch heute speziell bei den Frauen von Shikarpur das westlich vom Indus legt. Ross The Land of the Five Rivers and Sind. S 56 bemerkt daß die Hindu Frauen von Shikarpur wegen hier Schönheit berühmt seien und größere Freiheit genießen als die Frauen irgendeiner anderen Stadt in Sind. Sie besuchen den Bazar mit unverhulltem Haupte und unter halten sieh frei mit Manuern.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Im Śatrunjaya Mahatmya heißt es z B, daß Sura der Sohn des Yadu, seinem Sohne Suvira das Reich in Mathura übergab und eine Sauvira Stadt im Sindhu Lande (purem Sindhuşu Sauviram) grundete siehe Weber, Über das Çatru fülava Möhatmyam S 35

Yeinen Zusammenhang zwischen Aror und Rauruka hat schon S Mazumdar Sastri Notes on Cunningham s Anaient Geography of India p 700 vermutet aller dings ohne eine Berrundung zu geben.

Name der Stadt gewesen sei, aber den Beweis dafur gibt er nicht, und ich weiß auch meht, wie er sich erbringen ließe. Nun schreiben aber die alteren arabischen Geographen den Namen stets Alror بالبور, wofur Aldor und Alroz الدور naturheh nur Schreibfehler sind, so Al-Mas'ūdī (943 n Chr.), Al Istakhri (zwischen 951 und 961), Ibn Haugal (976)1), erst Al Bērūnī (1028) schreibt Aror 13,12), wahrend sich bei Al-Idrīsī (1150) Ror 121 findets), wofur die Handschriften auch 123 bieten Ich halte es danach doch fur sehr wahrscheinlich, daß der alte indische Name Ror lautete, was sich ohne Schwierigkeiten auf Rauruka, Roruva zuruckfuhren laßt Naturheb könnte es sich, wenn Rauruka wirklich schon in vorchristlicher Zeit zugrunde ging, nur um ein Fortleben des alten Namens der Landeshauptstadt handeln, aber eine solche Übertragung des Namens auf die neue Grundung wurde nichts Auffallendes haben Übrigens erklart die Sage, wie Ross The Land of the Five Rivers and Sindh, S 70f. angibt, den Untergang von Aror in abnlicher Weise wie den von Rauruka durch eine Missetat seines Königs Er soll das jus primae noctis bei den Brauten seiner Stadt für sich beansprucht haben, und da er von seiner l'orderung nicht abzuhringen war genau wie ein Fakir es prophezeit hatte. das Verderben über die Stadt gebracht haben. Indessen besteht kaum ein Zusammenhang zwischen den Sagen von Aror und Rauruka, da solche Geschichten, wie Ross bemerkt fast von allen Rumenstatten in Sind erzahlt werden. So wird z B die Zerstörung von Brahmanabad im Tharund Pärkar-District von der Sage in genau derselben Weise begrundet. wie die von Aror4)

Mag nun aber der Name Raurukas in Aror erhalten sein oder nicht, wir haben jedenfalls in dem Rauruka im Lande der Sauviras eine Stadt, für die soweit unsere henntus reicht, alle Angaben, die in dem Avadäna über Rauruka gemacht nerden zutreffen Drs Rauruka der Sauviras hegt westheh von Räjagrha, sudieh von dem Lande der Lambäkas Es ist hochst wahrscheinlich, daß es in der Nahe des Indus lag Es war eine der alten sieben Stadte Indiens, muß aber fruh zugrunde gegangen sein, da ein in istonischer Zeit keine Rolle mehr spielt. Solange Rauruka bestand, war es sicherlich als Hauptstadt auch der Mittelpunkt des Handels der Sanwas, der undt vor, wie des was dem Mondaprähn ungeführte Stelle zeigt, überseeisch war, sondern auch zu Lande nach Magadha ging, genau wie es in dem Avadäns geschildert wird. Das beweist die Geschichte, die im Vimänavatthu VII, 10 erzahlt weit. Karuwanenhandler haben in Magadha und Anga Waren geladen und ziehen in das Land der Sindhu-Sauviras, wie sie es elbets geren.

Magadhesu Angesu ca satthavāhā āropayıssam panyam puthuttam

<sup>1)</sup> Raverty a a O S 209, 211f, 218 1) Fbd S 221 2) Fbd S 229 4) Bellase, J Bo Br R A S V, 414f

## te yāmase Sindhu Soiīrabhūmim dhanatthikā uddayam patthayānā

Sie vernren sich in der Wuste Ein Ynksa rettet sie, indem er sie auf seinem imäna in das Land der Sindhu Sanviras befördert, und nachdem sie dort ihre Geschafte erledigt haben, kehren sie nach Pätahputra zuruck

gantvāna te Sındhu Sovīrabhūmım dhanatthikā uddaya patthayānā yathūpayogū paripunnalābhā paccūgamum Pātaliputtam akkhatam

Damit aber verhert nicht nur die Fahrt des Bhiruka zu Schiff von Rauruka bis an die Mündung der Narmadā und seine Grundung von Bharu-Laceba alles Univalirscheinliche, es wird im Gegenteil jetzt höchst wahr scheinlich, daß Bharukacehi tatsachlich von Leuten aus Rauruka gegrundet wurde, als diese Handelsstadt durch eine der im Indus Gebiet so haufigen Naturkatastrophen versandete

Den endgultigen Beweis, daß unter dem Rauruka das Avadīna die Hauptstadt der Sauviras zu verstehen ist hefert die Jama Version des Udrāvana Avadāna, die sich in Devendras Tikā zum Uttarauhavanasutta findet1) Im Lande der Sindliu Soviras (Sindhu Sauviras) in der Stadt Vīyabhaya (Vitabhaya) lebt der König Udāyana der uber 16 Lander und 363 Stadte einschließlich seines Stammlandes und seiner Hauptstadt und uber 10 Könige, Mahasena usw., gebietet Seine Gemahlin ist Pabhāvaī (Prabhavati) Der alteste Sohn des Paares ist Abhn (Abhipt) Der Schwester solm des Königs heißt Kesi (Kesin) Ein Goldschmied aus Campā namens Kumaranandı ist nach Erichnissen auf die es hier nicht weiter ankommt als eine Gottheit wiedergeboren als der Herr der Insel Pañcasela (Pa ncaśaila) In seinem fruheren Dasein hat er einen Freund namens Naila (Nagila) gehabt, einen frommen Laienbruder Dieser Naila ist nach seinen Tode im Acyuta Himmel wiedergeboren Er sucht seinen alten Freund auf und ermahnt ihn ein Bild des Herrn Vardhamana zu machen um sich ein rehmöses Verdienst zu erwerben. Der Herr von Pancasela erklart sich dazu bereit Er verfertigt eine Statue aus godirsa Sandelholz und tut sie in eine Kiste Auf dem Meer sieht er ein Schiff, das sechs Monate lang vom Sturm umhergetrieben ist Er beruhigt das Unwetter, gibt den Kauf leuten in dem Schiff die Kiste und sagt ihnen, es sei das Bild des Ober gottes der Götter darin in seinem Namen sollten sie die Liste öffnen Die Kaufleute kommen nach Viyabhaya, zeigen dem König Udäyana die Kiste und berichten ihm was der Gott über sie gesagt hat Der König ist em Anhanger der brahmanischen Asketen Er versammelt Brahmanen und andere Gegner der Jamas, und diese versuchen im Namen Brahmans, Visnus oder Sivas die Kiste zu öffnen aber vergebens die Axt springt zu-

<sup>1)</sup> Jacobi, Ausgewahlte Erzählungen in Mahârashtri S 28ff

ruck. Da kommt die Hauptgemahln des Königs, eine Tochter des Königs Cedaga (Cetaka), eine Jaina Laienschwester. Sie wendet sich in einem Gebet an den Arhat, der die Cestalt des Obergottes der Götter tragt, und bittet hin er möge ihr seinen Anblick gewahren. Dann schwingt sie die Axt, und die Kiste ist geöfinet. Pabhavaï ist erfreut, die Lehre des Jina nimmt einen Aufschwung. Im Harem wird ein Schrein erbaut, in dem Pabhäval dreimal am Tage den Jina verehrt.

Emes Tages tanzt die Königm vor dem König, der die vinä spielt Plotzheh sieht der König ihren Köpf meht mehr, was ein ubles Vorzeichen sits Er ersehricht, das Plektrum entfallt seiner Hand Die Könign fragt erzunt, ob sie schlecht getanzt habe. Der König erzihlt ihr den Grund seines Schreckens. Sie antwortet, sie habe keine Furcht vor dem Tode, da sie lange treulich die Pflichten einer Lauenschwester erfullt habe. Eines Tages aber laßt nie sich im Zorn hureißen eine Dienerin für em Versehen mit dem Spiegel zu schlagen, so daß sie tot hinfallt. Da sie ihr Gelubde gebrochen will sie sich selbst den Tod geben. Der König willigt in ihren Winsich ein, wenn sie ihn nach ihrem Tode bekehren wölle. Sie fastet sich darauf zu Tode, wird als Gott wiedergeboren und es gelingt ihr, den zunachst widerstrebenden König zu bekehren mem sie ihn den Gegensatz zwischen den gewaltstatigen brahmanischen Asketen und den midlen Jami-Monchen handgreiflieh vor Augen führt. Er wird ein Änhanger des Jina

Es folgt die Geschichte seines Kampfes gegen Pajjova (Pradvota) von Uneni (Unayımı) Devadatta eine bucklige Sklavin, verehrt das Bild des Jina Von einem Laienbruder aus Gandhara, der ebenfalls das Bild ver chrt hat, erhalt sie Pillen durch die sie ein wunderschönes Madchen wird Sie erhalt den Namen Suvannsgulija (Goldpille) Sie hat den Wunsch, Panova, den König von Unem zum Gatten zu erhalten Eine Gottheit unterrichtet diesen von dem Wunsche des Madchens, und auf ihre Auf forderung kommt er wahrend der Nacht auf semem Elefanten Nalaguri Sie ist bereit, mit ihm zu fliehen verlangt aber daß er das Jinabild mitnehme Pajjoya kommt daher noch einmal mit einem nachgemachten Jina bild wieder, bringt dieses an der Stelle des echten an und kehrt mit Suvannagulivă und dem Urbilde nach Ujjeni zuruck. An den Spuren, die Nalaguri zurückgelassen hat, merkt Udayana daß Panoya dagewesen ist. Als die Dienerin vermißt wird und das Welken der Blumen die Unechtheit des Bildes verrat, ist Udayana uberzeugt daß Pajjoya beide geraubt hat Er fordert ihn auf, wenigstens das Bild zuruckzugeben aber dieser weigert sich, worauf Udayana ihm den Krieg erklart Das Heer des Udäyana droht ın der Wuste zu verdursten wird aber durch Pabhāvai dadurch gerettet, daß sie Lotusteiche schafft Udayana fordert Pajjoj a zum Zweikampf her aus Der erklart sich zu einem Kampfe zu Wagen bereit, erscheint aber verraterischerweise auf seinem Elefanten Nalagiri auf dem Kampfplatz Udayana besiegt ihn trotzdem und nimmt ihn gefangen, laßt ihm die aber die Rollen sind zum Teil vertauscht. In der buddhistischen Sage mmmt Canda-Pajjota von Ujjeni den Udena von Kosambi gefangen, hier fallt umgekehrt Pajjoya in die Hande seines Gegners Udayana1) In der buddhistischen Sage entfuhrt Udena die schöne Väsuladattä, die Tochter des Pajjota, die ihm zunachst als eine Bucklige vorgestellt worden ist, auf dem beruhmten weiblichen Elefanten Bludddavati, hier entfuhrt Pajjoya die schone Suvannaguliya, die ursprunglich eine Bucklige war, auf seinem Eletanten Nalagur, der als Nälägırı auch in der buddhistischen Sage erscheint

Im ubrigen ist die jamistische Udayana Sage unverkennbar der buddhistischen Udrayana Sage nachgebildet2) Wie die erste Kunde von Buddha und seiner Lehre durch ein Portrat des Meisters, das aus dem fernen Magadha kommt, in das Reich des Udrāyana dringt, so gewinnt in Udavanas Reich die Jama Religion wenn sie auch hier schon bekannt ist. doch an Ansehen durch die Einführung einer Statue des Mahävira aus dem fernen Götterreiche Die Geschichte von dem Tanz der dem Tode verfallenen Königin vor dem lautespielenden König stimmt in beiden Ge schichten genau überein, in beiden schließt sich daran die Bekehrung des Königs durch die als Gottheit wiedergeborene Königm und seine Aufnahme in den Orden durch den Stifter der Lehre selbst. Beide Könige werden von ihren Nachfolgern auf dem Throne ums Leben gebracht. In beiden Erzahlungen wird die Stadt durch einen Staubregen verschuttet zur Strafe fur das Verbrechen des Konigs, wenn dieses auch in der jamistischen Fassung nur in der Ermordung des alten Königs besteht, wahrend in der buddhistischen Erzahlung die Mißhandlung des Heiligen hinzukommt Und endlich haben auch Hiruka und Bhiruka, die aus dem Unter gang gerettet werden, ihr Gegenstuck in dem Töpfer, der wegen seiner Guttat verschout wird

Was die Namen betrifft so zeigen die Namen der Königin, Pabhävai und Candraprabha, wenigstens eine gewisse Almlichkeit. Die Namen der Helden der beiden Erzahlungen Udräyana und Udayana sind identisch. ich zweifle nicht, daß Udayana aus Uddayana entstellt ist, wie die alteste Handschrift und eine von Jacobi benutzte Handschrift der Tika tatsach lich lesen<sup>3</sup>) In der Jama Erzahlung ist Udäyana der König der Sindliu-Soviras und seine Stadt ist Vijabhaya Vijabhaya wird auch in der Liste der anschen Völker in der Panpavana und in Nemicandras Pravacanasåroddhäraprakarana") als Hauptstadt der Sindhu Soviras genannt

<sup>1)</sup> Allerdings kennen auch die Buddhisten die Gefangennahme Pradyotas durch Udayana, aber die Begleitum-tande sind ganz verschieden, s Schiefner, Mahākā tyayana und König Tshanda Pradjota, S 40f

Die Bezu hungen der jamistischen Frzahlung zum Avadäna und zur Udayana Sage hat riching bereits Charpentier, The Uttaradhyayanasutra, S 346, erkannt Jacobi, Ausgewählte Erzählungen 28. ZDVIG LAVII, 671

<sup>1)</sup> Ind Stud 16 398, Weber, Verzeichnes Bd 2, S 562

<sup>1)</sup> Weber, Verzeichnis Bd 2, S 854

Sottiyaraî ya Cedî Viyabhayam Sindhu Sovîrû || Mahurû ya Surasena Pava Bhangû ya Masapuri Vatta¹) |

Ob Vitabhaya, falls das die richtige Sanskritform des Namens ist, im Lande der Sindhus oder im Lande der Sauvīras gelegen war, laßt sich vorlaufig nicht sagen. Wie aber die jainistische Liste der Volker und Stadte öffenbar junger ist als die aus dem Dīghanikāya angefuhrte, so ist sicherlich auch Udāyana erst in spaterer Zeit zum König der Sindhu Sovīras gemacht worden. In dem alten Uttarajhayana ist er der König der Sovīras, wie 18, 48 zeigt.

Sovīrarāyavasabho caīttāna munī care |

Uddāyano2) pavraso patto gaim anuttaram ||

'Uddāyana, der stiergleiche König der Sovīras, verließ die Welt und wan derte als Mönch, in den Orden getreten, erlangte er die hochste Vollendung'

War aber Udrāyana der König der Sauvīras, so war auch das alte Rauruka seine Stadt

Nach alledem kann es, glaube ich, als bewiesen angesehen werden, daß der Schauplatz des Udräyanävadana nicht Ostturkestan, sondern das Indusland ist Dieses Avadāna darf also nicht als Zeuge dafur angerufen werden, daß der Vinava der Mülasarvästivädins Bekanntschaft mit zentralasiatischen Verhaltnissen verrate. Die rein indische Sage ist vielmehr erst spater zur turkestanischen Lokalsage gemacht worden, und es kann sich hochstens um die Frage handeln, oh sie in der Fassung des Avadana oder in der oben angeführten Version des Tsa pao tsang king nach Turkestan gelangt ist Es ist richtig, daß die letztere in einem Punkte genauer zu der Geschichte Huen tsangs stimmt in heiden ist es ein einzelner Mann, der den Heiligen und damit sich selbst rettet, und er verlaßt die Unglucksstatte nicht zu Schiff, wie Hiruka und Bhiruka in dem Avadana Allein daß die Schiffsreise in Turkestan aufgegeben werden mußte, ist eigentlich selbstverstandlich und daß sich die beiden Guten von Rauruka dort selh standig in einen einzigen verwandelt haben sollten, erscheint mir eben falls keine schwierige Annahme Anderseits weist die Buddhastatue, die in Huen tsangs Geschichte eine ganz alinliche Rolle spielt wie das Bild des Buddha in dem Avadana und die überdies in dem Namen ihres Ur hebers, Udayana noch die Erinnerung an den Namen des Udräyana des Stifters des Bildes, bewahrt zu haben scheint, doch mit Entschiedenheit darauf hin, daß die turkestamsche Sage auf das ursprungliche Udrayana vadāna zuruckgeht Eine andere Frage ist es, ob auch der Name der alten

i) In Malayagura Kommentar wird Vitabhaya den Sindhus zugeteilt, Mathura den Sauviras Papa den Surasenas und Masapurivatta (1) den Bhangas Das ist hand greifheher Unium Die nehtige Erklarung steht bei Nemicandra, wo aber auch die falsche angeführt wird, die seltvamerweise Kirfel, Komnologie S 226, in seine Tabelle aufgenommen hat.

<sup>2)</sup> Ich glaube, daß wir diese Namensform einsetzen durfen, wenn auch keine

Suuvira Stadt erst bei der Lokalisierung in Turkestan auf die Trummerstatte eines versandeten Ortes übertragen wurde oder ob es tatsachlich ein Rauruka in Ostfurkestan gegeben hat

Bezeugt ist uns das turkestanische Rauruka nur durch Huen tsang In dem von Lévi so glanzend kommentierten Yaksa-Katalog der Mahama yūri erscheint Rauruka in V 34 (JA XI, 5, 39) Trigupto Hanumātīre Raurule sa Prabhamlarah Die nmgebenden Verse nennen, soweit sich die Namen uberhaupt identifizieren lassen, Ortlichkeiten des nordwesthehen Indiens Voraus gehen Gändhara, Taksasila, Bhadrasaila (Var Dasaśaila, Chardaśaila nicht identifiziert), es folgen Nandivardhana (zwischen Jalalahad und Peshawar, Var Hingumardana, Hinguvardhana). Vavibhumi (mit vielen Varianten nicht identifiziert), Lampaka (Lamphan) Allein es ware memer Ansicht nach falsch, deswegen hier an das turkestanische Rauruka zu denken Lampaka ist offenhar der nördlichste Punkt der Liste und wie Levi bemerkt, die Grenze Indiens, das turkestanische Rauruka wurde mehr als 1000 km jenseits der Grenze liegen Schließlich ist für die Bestimmung von Rauruka maßgebend doch auch vielmehr das in demselben Vers genannte Hanumatira Hanumatira ist seiner Form wegen ein ziemlich verdachtiger Name, obwohl er durch die tibetische Übersetzung gestutzt wird. I tsing und Amoghavajra haben Anupatīra vor sich gehabt und wie Levi benierkt ist auch das Anühatīra das der altere Samehayarman wiedergibt, nur ein Lesefehler für Anupatira Die ursprungliche Lesung war also sicherlich Trigupto hy Anupatire, mit einem ein geschobenen hi, um den Hiatus zu tilgen woraus Trigupio Hanumätire verderbt ist. Anupa aber ist das Kustenland von Surastra, und wenn wir in der Liste der Lander die Rudradaman beherrschite") Anupa in der Nahe von Sindhu Suuvira finden so ist es doch das wahrscheinlichste, daß der Verfasser der Yaksa Liste bei seinem Rauruka an die Hauptstadt der Sauviras dachte wenn er auch über die genaue Lage des langst verschwun denen oder jedenfalls zu völliger Unbedeutenilheit herabgesunkenen Ortes wohl kaum unterrichtet war

Durch außere Zeugmisse laßt sich also die Glaubwurdigkeit von Huen tsings Gewährsmannern in betreff der Eustenz eines turkestanischen Raurika nicht erhatten, und es mag auf den ersten Blick vielleicht als ein etwas seltsamer Zitall erscheinen, daß diese Stadt dasselbe Schickaal ge habt haben sollte wie das Raurika der Sauvirss Allein wenn man an die staudigen Bodenveranderingen denkt, die sowohl im Indusgebiet wie in Ostturkestan stattgefunden haben so wird man dieses Zusammentreffen doch nicht als innwährscheinheh bezeichnen können. Gab es aber ein Raurika im Ostturkestan soist das Auftreten dieses Namens neben Bharuka woll geeignet, die Annahme einer Kolomiserung des Landes durch Siedler aus dem wettlichen Indienz zu erstatien.

<sup>1)</sup> bp Int VIII, 44

## Katantra und Kaumaralata.

Die in Osturkestan am wertesten verhreitete Sanskrit Grammatik war das Katantra Es hahen sich eine ganze Anzahl von Bruchstucken von osturkestanischen Handschriften des Werkes erhalten, von denen bisher die folgenden veröffentlicht sind

- 1 Sv¹ 4 Blatter aus Sangım Agız, brsg von Sieg, SBAW 1907, 466ff Kāt 2, 6, 46—50 Stripratyayadhyaya Kāt 3, 1, 1—2, 26 Ohne Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- 2 Mu 1 Blatt aus Murtuq, hrsg von Sieg SBAW 1908, 182ff Kät 1, 1, 12—23 Ohne Kommentar In Såradå Schrift, wohl aus dem 9 oder 10 Jahrhundert
- 3 So 59 Blatter aus Soreuq, hrsg von Sieg SBAW 1908, 184ff Kat 1, 1, 1—5, 18 Nipātapāda Mit einem Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- 4 Sa<sup>2</sup> 1 Blatt aus Sangim Agiz, brsg von Sieg, SBAW 1908, S 204ff Kät 2, 6, 41—47 Mit einem Kommentar Der Schrift nach aus dem 7 Jahrhundert
- 5 Du 1 Blatt aus Duldur Äqur, hrsg von Finot, Museon N S 12, 193ff Kät 1, 2, 4—9 Mit einem Kommentar Die Schrift zeigt, soweit die heigegehene Tafel ein Urteil effaubt 1), den archaischen Typus der nördlichen turkestanischen Brähmi, wie ich thn SBAW 1922, 243f oben S 526f kurz charakterisiert habe Die Handschrift stammt also spatestens aus dem Anfang des 6 Jahrhunderts, ist aber wahrscheinlich hetrachtlich alter

In der Berliner Sammlung haben sich jetzt noch ein paar Resto von anderen Handschriften gefunden Das erste Fragment ist ein schrag ab gerissenes Stuck vom linken Ende eines Blattes, das aus Qyzil stammt Es ist 5,3 cm hoch Da sich die beiden ersten Zeilen mit ziemlicher Sicher heit erganzen lassen, laßt sich auch die ungefahre Lange des Blattes er rechnen, sie muß etwa 18 ein betragen haben 4,5 cm vom linken Rand ist das Schnurloch Nur die eine Seite des Blattes ist beschrieben, der Inhalt zeigt, daß es nicht das erste, sondern das letzte Blatt einer Handschrift war Ob am Rand eine Zahl gestanden hat, wage ich nicht zu entscheiden Undeutliche Spuren sind zu erkennen Die Schrift zeigt den gewöhnlichen scateren Typus der nordfurkestanischen Brähm!

Der Text des Blattes, soweit wie möglich erganzt, lautet

1 śasasesu tā pararupam¹ — um akārayo(r:m)[m](adhye — akāraghosa-taloś:ca — aparo lopyo=nyastare yam tā — ābhobhyām=evam=eva)

<sup>1</sup> Lies rupam

<sup>1)</sup> In der Reproduktion haben die Buchstaben bisweilen ganz seltsame Formen, die unmöglich dem Schreiber zur Last fällen können, siehe z B das den in paraf es A 1, das må in hopam ägadyate A 1, das må in ma ausyadhom mamausyadhom B 2

- 2 seare bhagoghobhyan ca —² glosarati lopam namiparo ran-gho (saraisranarah — rapraktur-anamiparo-pi — esasaparo vyanjane lovuah — na)
- s visarjaniyahlope<sup>3</sup> punal sandhih 70 re lopam [sv]{araš=ca purvvo dirahah — dirahayam svaraparaš chakarah [])
- s hah pra para mi nir ud-duh sam iy av anu paryy abhy adhih prati
- - -- - -
  - \* bhagogl obhya -ca- stunter der Zeile nachgeiragen \* L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es + L es +

Die ersten drei Zeilen geben den Text der Sutras 1 5 6-18 also einen Abschnitt der uns auch in So vorliegt. An mehreren Stellen zeigen sich aber Abweichungen von Burgasimhas Rezension. In der letzteren lautet 1 5 6 de se se 1a 1a pararupam in der Handschrift dasasesu va pararupam Sicherlich hatte So dieselbe Lesart Von dem Sutra findet sich hier aller dings Bl 40a 1 nur der Schluß ta pararupam aber was von dem Anfang der Erklarung der Regel in den folgenden Zeilen erhalten ist ist offenbar zu erganzen (visarjaniyah khalu sasase)su1) pratjayesu (pararupam2) apad inte er bhasaya und das last darauf schließen daß auch im Sutra asases i anstatt se se se ra stand Hatte der hommentator die Lesung Durgasımhas vor sich gehabt so hatte er geuiß in seiner Erklarung se im se ta se ra pare gesagt so wie er 1 5 1 (Bl 49a lf) (tisarjaniyas ce) ch(e) va sam durch visafrjaniyah klalu ce vi che va pa)re sakuram upadyafte) oder 1 5 3 (Bl 49b 31) te the va sam durch (visarjani jah khalu te) va the va pari's) sa(karam apad jate) erklart') Die unbeholfene Fassung des Sutra 1 5 6 in Durgasimhas Rezension ist offenbar unter dem Einfluß von 1 5 1-3 entstanden Warum freilich der Verfasser nicht auch in senen Sutras das leicht irrefuhrende ra vermieden und eisarjaniyas cachayoh sam sathayoh sam und taiha soh sam gesagt hat ist schwer zu sagen Dur gasıml a bemerkt pratyekam ratra samuccaye balavabodharthal Jedenfalls 1st die Fassung von 1 f 6 in der turkestanischen Rezension viel glatter und es 1st Laum zu bezweiseln daß sie auf spaterer Verbesserung beruht

<sup>1)</sup> Les éagasegu 1) Oder parassya rupam 1) Les pare 4) Das a suloge Sutta 1 5 2 t n So w e sel on S eg bemerkt samt der Er

Llärung durel en Verschen des Sel re besen fortgefallen. Fa son in Bl 470 lf n r Reets der Be pels erhalten (lah fissa)pun – kul q (les kas) fössaya(t – kah fhakd rena – kas fhajkteren – li

Das Sütra I, 5, 8 aghosavatoś ca in Durgasimhas Rezension fehlt leider in unserer Handschrift. In So lassen die B! 46a 3 erhaltenen Reste, wie Sieg bemerkt hat, erkennen, daß es (alā)raghosavatoś (ca) lautete Auch das ist offenbar eine spatere, verdeutlichende Fassung des Sütra

Zwischen 1, 5, 10 und 11 von Durgasimhas Rezension ist in unserer Handschrift ein Sutra eingeschoben bhagoghobhvañ ca Das Sutra ist unter der Zeile nachgetragen, aber sicherlich von dem Schreiber selbst, und da sich das Sütra an derselben Stelle auch in So findet (Bl 49a 1ff 1), so ist die ursprungliche Weglassung des Sütra in unserer Handschrift als ein remes Verseben des Schreibers zu erklaren. Den Text des Sütra und des Kommentars in So hat schon Sieg herzustellen versucht. Vielleicht lautete das Sūtra in Šo mit Unterdruckung des Sandhi bhagoaghobhyām ca, so wie auch Panini in seiner Regel 8, 3, 17 bhobhagoaghoapūriasya yo 'si sagt, jedenfalls brauchte der Kommentator in der Erklarung von 1, 5, 11 (Bl 48a1) die Form bhag(o)a(ghobhyām) Mir schemt es sehr deutlich zu sein, daß wir es hier mit einer Erweiterung des Sütra-Textes in der turkestanischen Version zu tun haben. Es ist ohne weiteres begreiflich, daß der Verfasser des Kätantra die von Pänini 8, 3, 17 im Verein mit bhos genannten bhagos und aghos wegen der Seltenheit ihres Vorkommens fortließ, aghos ist nach dem PW außerhalb der grammatischen Literatur überhaupt noch nicht belegt. Anderseits ware es bei der unverkennbaren Neigung, das Kätantra zu vervollstandigen, ganzlich unverstandlich, warum man das jene Wörter behandelnde Sütra gestrichen haben sollte, wenn es einmal im Texto stand Daß man die Regel uber bhagos und aghos spater vermißte, zeigt auch die Bemerkung Durgasımhas unter 1, 5, 10 bho ity āmantranaukāropalaksanam legit Wahrend sich diese Leute mit einer kunstlichen Interpretation des uberheferten Textes begnugten, ging man in Turkestan oder in dem Lande, aus dem die turkestanische Version stammt, weiter und fugte ein eigenes Sutra uber bhagos und aghos in den Text ein

Die Sütras 1, 5, 12 und 13 in Durgasimhas Rezension sind in unserer Handschrift, wie die Schreibung zeigt, in ein einziges Sütra zusammengefaßt nämiparo ran gho(saustivaraparah) Dis gleiche ist in So der Fall (Bl 48b 2ff), wie außer der Schreibung das vorangestellte Beispiel für die in der Regel gelehrte Operation beweist<sup>2</sup>) agni(h) dahat(i —)

(nāmtpa)ro ram gho[satalstaraparah) In diesem Falle htt die turkestanische Version sieherlich das Ursprunghehe bewahrt Durgasimha bemerkt zur Erklarung von 1, 5, 12 (nāmiparo ram) nāminah paro visarjaniyo ram āpadyate | nirapek sah | supīh | sutūh | īrūratham vacanam idam Liebich) betrachtet in seiner Übersetzung nirapeksah als das Beispiel für

<sup>1)</sup> Die Blatter 48 und 49 sind vertauscht

<sup>\*)</sup> Sieg a a O S 203 hat the Sache, durch Durgasumha irregeletiet, nicht richtig kannt

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zur Finführung in die indische einheumsche Sprachwissenschaft. I Das Kätantra

die Regel Allein warum sollte mrupelsah luer als Beispiel gegeben sein, wo es doch genau so gut als Beispiel für 1 5, 13 (ghosatatstaraprah) dienen könnte? Die wirklichen Beispiele sind offenbar supih und sutüh, wie ja auch die Bemerkung zeigt "Diese Regel (ist) um des ih und üh willen (gegeben). Die Stamme der beiden Worter lauten supis 'gut gehend', sutus 'gut tonend', die Nommative supih sutüh Damit sich diese Formen ergeben mussen die aus supis, sutus nach der gewöhnlichen Weise entstandenen supih sutüh zunachst im supir, sutur gewändelt werden, dann können davon nach der Regel Kät 2 3 52 sutur suftrau die Nommative supih sutüh') gebildet werden wie der Nommativ gih von gir. Es braucht wohl kaum gesagt zu werden daß der Verfasser des Kätantra Formen wie supih und sutüh nicht berücksichtigte. Um ihre Bildung auch nach den Kunstgriff des Yogatibbäga das Süttra namiparo ram gewonnen wonach der Visarjaniya mach nämn wie Durgasimha sagt nirapeksah, d h un sabhangig von allen Bedungungen zu r wird

In Zeile 3 schließt der Abschnitt über den Sandhi das yah in Zeile 4 ist wie wir spater sehen werden zu (pañcamodhyñ)yah zu erganzen

Es folgen auf unserem Blatt dann aber noch drei Zeilen in denen zu nachst nipātas aufrezahlt werden. Der Anfang ca ta hāhaira deckt sich mit dem Anfang des Gana cadayah bei Pānini (1 4 57) In Zeile 5 findet such eine Liste von upsargas, mit pra para beginnt auch Paninis Gana prädayah (1 4 68) In der letzten Zeile scheinen Regeln über den Sandhi von mpätas enthalten zu sein. Auch die letzten fast völlig zerstörten Blatter von So haben offenbar von den nipatas und upasargas gehandelt, 54b list nipā[i] ca 58a [pa u] pa zu lesen Auch die svaradini, die Pan 1. 1 37 in enger Verbindung mit den nipalas genannt sind scheinen hier aufgezahlt gewesen zu sein siehe 55a 4 (a)[nta]h sich p/rlatah In So werden ferner im Kommentar zu 1 1 20 um das im Sutra genannte padam zu erklaren die vier Wortarten aufgeführt in 7b 2f ist offenbar (namajam ākhyālajam aupa)sarggajam naifpālajam) zu lesen. Es werden dann fur jede Kategorie Beispiele angefuhrt, von denen fur das Nomen ist erksogni(h), von denen fur das Verbum pacyate erhalten. In der Stelle uber die upasargas und nipālas 8a 3 ist zu lesen aupa(sargajam punah - pra para) ni - nir ud duh sam vy ava(nu) tyfe)vamādı naspātaj(am punah ---) (ads) Hier sind also die Regeln die in unserer Handschrift in Zeile 4 und 5 stehen zitiert, sogar der Fehler ni fur ni kehrt hier wieder. Nun wissen wir daß die Kasmir Rezension am Schluß des ersten Buches einen nipä tapāda hatte es zeigt sich, daß dieses Kapitel auch in der turkestanischen Rezension das erste Buch beschloß Das Kapitel war in Ślokas ab

<sup>1)</sup> Der Visarjaniya aus r ergibt sich nach hat 2 3 63

gefaßt¹) und offenbar sehr kurz, nach unserer Handschrift scheint es nur etwa 4 oder 5 Ślokas umfaßt zu haben

In Oyzıl haben sıch auch noch Reste einer zweiten Handschrift des Katantra gefunden Es sind zwei großere und vier kleine Bruchstucke, von denen sich zwei mit Sicherheit als zu dem einen größeren Bruchstuck gehörig erkennen lassen Die Blatter sind 7,5 cm hoch, ihre ursprungliche Lange laßt sich nicht bestimmen Das Schnurloch ist 9 em vom linken Rand Die Schrift ist der nordwestlichen Brähmi aus dem Anfang der Gupta Zeit, so wie sie in der Handschrift der Kalpanamanditika (Kalp.) vorliegt, noch sehr ahnlich Ich verweise insbesondere auf das la, dessen Vertikale auch hier noch weit über die Zeile hinausragt, wahrend sie in den Gupta Inschriften auf die Zeilenhöhe verkurzt wird?) Das U ist junger als das von Kalp, es zeigt die kraftige Kurve, die in allen nordwestlichen Inschriften der Gupta Zeit erscheint<sup>3</sup>) Gewisse Eigentumlichkeiten lassen aber doch erkennen, daß die Schrift von einem turkestanischen Schreiber herruhrt, was ja auch schon dadurch nahegelegt wird, daß die Handschrift auf Papier geschrieben ist. In funf Zeichen macht sich der turkestanische Charakter der Schrift bemerkbar

1 Das na zeigt noch die schleifenlose Form von Kalp, die Schleifen form dringt erst im letzten Viertel des 6 Jahrhunderts in die nordwestliche Schrift ein') In unserer Handschrift wird aber der rechte Teil der Horizontale so stark gekrummt, wie es in der indischen Schrift, solange die schleifenlose Form besteht, wenigstens im Norden überhaupt nicht üblich ist Das Zeichen ist deutlich der Vorlaufer des na der nordturkestanischen Schrift des 7 Jahrhunderts, hier ist die Rundung zur schaffen Ecke ge worden Zwischenstufen finden sich in der Handschrift Du des Kätantra, in dem Schenkungsformular Nr I (SBAW 1922, S 243f, oben S 526f) und in Blatt A—F V 5 des Schenkungsformulars Nr XI (SBAW 1930, S 18f, oben S 607f)

2 Das ma unterscheidet sich von den Zeichen in Kalp dadurch, daß die Feder zunachst nicht von links nach rechts geführt ist, wodurch das kleine Strichelchen am oberen Ende des linken Teiles des Buchstabens entsteht, sondern gerade umgekehrt von rechts nach links Das ist in Indien, sowiel ich weiß überhaupt niemals gesehehen Wohl aber erklart sich daraus die Kastenform, die der obere Teil des ma der spatieren nord turkestanischen Schrift zeigt, sie ist dadurch entstanden, daß das obere kleine Strichelchen immer weiter und schließlich bis an die Vertikale verlangert und, der ganzen Tendenz der Schrift entsprechend, die Rundungen zu Ecken umgestaltet wurden Die vorlun genannten Handschriften weisen selven etwas weiter entwickelte Formen auf als unsere Bruchstücke

<sup>1)</sup> In dem in Zeile 5 erhaltenen Halbéloka ist eine Silbe durch ein Versehen des Schreibers fortgefallen 1) Genaueres Bruchstucke der Kalpanamanditika 8 13f

<sup>\*)</sup> Fbd S 14 \*) Fbd S 10

- 3 Der untere Teil der hinken Seite des A ist in unserer Handschrift eine am linken Ende im spitzen Winkel nach rechts umgebrochene Hori zontale Das A in Kalp last sich in diesem Fall nicht vergleichen, da es eine ganz eigentumliehe Form mit völligem Sehwund des unteren Teiles zeigt1) Das A unserer Handschrift laßt sich ohne weiteres als Fortsetzer des A der Kusant Zeit begreifen, und daß in der nordwestlichen Schrift ım Anfang der Gupta Periode der untere Teil des Zeichens eine ganz ahn liche Form hatte wie in unserer Handschrift macht die Kupferplatte von Indor aus dem Jahr 465 (GI Nr 16) zur Gewißheit Hier ist der untere Teil der linken Seite des A (in ausrikam Z 0) prinzimell noch derselbe wie in unserer Handschrift nur ist der Winkel zum Bogen abgerundet Mit dem Ende des 5 Jahrbunderts wird dann der untere Bogen dadurch, daß er einen Schwung nach links erhalt gewissermaßen umgedreht. Die frubesten enigraphischen Beispiele für dieses dem Nägari Zeichen schon abuliche A hieten wohl die Karitalai Platten aus dem Jahr 493 (GI Nr 26)2). die neue Form findet sich aber auch schon in den ersten drei Teilen des Bower Manuskripts also im dritten Viertel des 4 Jahrhunderts Der obere Teil der linken Seite des A weist ganz dieselbe Veranderung des Duktus auf wie der obere Teil des ma In der Form in der das A in unserer Handschrift erscheint ist es die Vorstufe des nordturkestanischen A des 7 Jahrhunderts Dies entstand dadurch daß der untere spitze Winkel abgerundet und dann die beiden freien Enden des oberen und des unteren Borens nach rechts his zur Vertikale verlangert wurden. Die Zwischen stufen mit dem teilweise schon abgerundeten Winkel\*), aber noch nicht bis zur Vertikale ausgezogenen Enden zeigen die obengenannten Hand schriften
  - 4 Das ya unterschedet sich von den Zeichen in Kalp dadurch duß der mittlere Aufstrich oben ein weing nach rechts gebogen ist, wis wiederum als eine Ligentumlichkeit der turkestaussehen Schrift bezeichnet werden nuß Sie kehrt in dem ya des Schenkungsformulars Nr XI AR und B wieder, aber Du das Schenkungsformular Nr I und Bl AV und C—F V See Schenkungsformulars Nr XI haben stark abweichnet Formen die waltrieblenlich einen anderen Ausgangspunkt haben so duß die Entwick lung des turkestanischen ys vorlaufig noch nicht klar zu übersehen ist 5 Auch das ka weicht schon ein weing von der indischen Form ab
    - In Kalp sind die beiden Enden der horizontalen ursprunglich ganz ge

<sup>1)</sup> Kalpanamandıt kā S 126

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Siehe acita Z S 4/3 Z 10 In âcchett Z 18 1st das A in der Phototyp e undeutlich imd das A von âc; hotolant Z 19 das B liber in senos Schriftfafel I, I, I, 2 aufgenommen hat vir cledefalls anormal I in den A der spattern Guyhn Zeit ganz abhilehes Zeiel en findet sech übrigens sehon m d r Kusana Zeit in der Mathura In schrift is P in 11 385 kr 7.

<sup>3)</sup> In d in A von anena in Mr \1 BR 1 anena DR 6 1 t aber der Winkel noch ganz deutlich

raden Querbarre leise gesenkt, in unserer Handschrift ist das rechte Ende zu einer kraftigen Kurve umgestaltet Aus dieser Form hat sich das la der spateren nordturkestanischen Schrift entwickelt, indem genau wie beim na die Kurve zur Ecko verandert wurde. Daß die Form, in der das ka in der Handschrift erscheint erst in Turkestan entstanden ist wird dadurch bestatigt, daß sich das ka der nordwestlichen Schrift in Indien in ganz anderer Richtung entwickelt, hier wird das linke Ende der Querbarre bis zum Ende der Vertikale verlangert, wofur die frühesten Bei spiele in Teil 1-5 des Bower Manuscripts vorliegen. In Du und den beiden Schenkungsformularen hat das La noch ziemlich dieselbe Form wie in unserer Handschrift, doch tritt in Nr XI A V das Echige in der Form des Buchstabens, ebenso wie beim na, schon stark hervor

Die pulaographische Untersuchung unserer Bruchstucke ergibt, daß ım Norden Ostturkestans die Schrift um die Mitte des 4 Jahrhunderts begann sich von der aus dem nordwestlichen Indien eingeführten Brähmf zu differenzieren. Wir werden den Zeitpunkt nicht weiter herabrucken durfen, da das la in der spateren turkestanischen Schrift immer die über die Zeilenhöhe hinausragende Vertikale zeigt, also in dieser Form über nommen sein muß Anderseits verbietet die Entlehnung des U in der Form mit der Kurve, die sich unverandert erhalten hat noch höher hinaufzugehen Die Abweichungen von der indischen Brähmi, die unsere Handschrift erkennen laßt, sind noch nicht bedeutend, wir werden sie daher, ohne ihr Alter zu überschatzen der Zeit um 400 n Chr zuweisen durfen

Die beiden größeren Bruchstucke tragen auf der Ruckseite die Blatt zahlen 14 bzw 15 Diese beiden Blatter enthielten zusammen 22 Sütras mit Kommentar. Auf den fehlenden ersten 13 Blattern könnten demnach etwa 143 Sūtras mit Kommentar gestanden haben. Der erhaltene Text beginnt im Kommentar zu 2 I, 44 In Durgasimhas Text fehlen davor nur 122 Sütras die Handschrift entlielt also jedenfalls auch das erste Buch und zwar wahrscheinlich einschließlich des Kapitels über die nipātas

Der Text der Bruchstucke lautet

2 alaksmitandryoh

```
Blatt 141
                                      t=su - [8a]
   [y] sarriana(m)
2 [8]y[ā]m — trti[y]ā[y]ai
                                                IyI\bar{a}
s khalu parans navan(t):
· Inadlyāh — nadyāh — Inal(dyām)
s vats he [na]ds -
                                           l(opa)m
                                                  (na)dim - nadih
s repha[s]o(r)=[v]t(t)sa(r)[ya](niyah -)
   - Inal
                                  īkārāntād sats [kasm]ā(t -)
```

Linkes Endstuck und je ein Mittelstuck vom oberen und vom unteren Rande Der Abstand zwischen den Bruchstucken laßt sieh nur ungefahr bestimmen

```
supām : antah - [a] v [r]
R 1 [8] - lahsmi - 81
                                    (tad=bha)raty=agnim - patu[m] -
  2 lopam=ādyate2 ---
  s gnf1 | tisthaftalh -
                                                — I pat l
```

tad Ibharal(ts)

|| a/dlo

. [d]ya[t]e sakā[ra]sya [ca]

s dhenu - sas = jaša(tanāh)

s falgneh khalu [pa]ra(sya)

1 (nam=a)[sta]ram - [ta](d=bhavats)

1 Lies apadyate

Blatt 151

V 1 [y] t[1] n ätra - [t]ya[d]

2 dasah pade mah - utvam mat [-] tad bhava[t](1)

s ay - o av - vyanjanam afslvaram - rfel

nadisraddhabhyah - he vyaktikarane - tad-bha[va](ti)

5 8 ca - [1a] satanah - e ay - o av - vyahjana (m = asvaram -)

a oneh khalu : = ed bharat; uh od fbhalvat; nasinasor : a 1 patos \* sfv la(m) - || gos \* ca - dha - ta [-] (nas)[: -] na(s) [-]

R 1 g[o]s=stam - || ner au sapurevah - dha - [a](gne -)

s dha - sakhi - pati - ta - ni = sakhipatyoh khaflul

s ta - nafels - nas - nass - nas - nasa- nasanfalh - sa

s tad bharats sakhyur anayah - sakhyus sram - patyur anayah patyus s s am2 - !

s tati saha purviena starena - tyafuljanam as(varam)

e ta - si - rdantasya khafl](v) ā

7 \* (bha)[1at]1 sass [p]proftya][y]e

1 Linkes Endstück

Die Worte von patyur bis stam sind nachtraglich über der Zeile eingefügt

A 1

\*[1] - a

Der Text erfordert einige Erlauterungen

Ial 1 Mittelstuck vom Rande \* Stuck aus der Mitte

## Blatt 14

V 1 und 2 Das sarvvanā könnte zu der Annahme fuhren, daß das Blatt in der Erklarung von 2, 1, 43 sarvanāmnas tu sasavo hrustapārvāš ca beginne, allein dann könnte Zeile 2 meht schon mit den Beispielen für 2, 1, 44 dvitiyātriyābhyām vā anfangen Wahrscheinlich gehören die beiden ersten Zeilen dem Kommentar zu 2, 1, 44 an, und es war in diesem auf die vorhergehende Regel, deren Bestimmungen ja für 2, 1, 44 fortgelten, Bezug genommen

V 3 und 4 Die Stelle gehört der Erklarung von 2, 1, 45 nadyā ai ās ās ām an Zeile 3 ist etwa zu erganzen (nadyāh) khalu parāns natan(t)s (ai ās ās ām sit yaihāsamkhyam bhavants), in Zeile 4 stehen die Beispiele (nadyai) — nadyāh — nadyah — nadyah — nadyāh)

V 5 Die erhaltenen Worte etaumen aus der Erklarung von 2, 1, 46 sambuddhau hrasvah Sie lassen sieh in Übereinstimmung mit Durgasimhas Kommentar etwa erganzen [nadyāh sambuddhau hrasvo bha]vali he nadi—(he tadhu ||) Die folgenden unter die Zeile herabhangenden und durch ein alsara getrennten I und m eind Reste dee Sütra 2, 1, 47, es iet zu erganzen (amsasor ädir I)l(opa)m

V 6 (na)dim — nadih — eind Beispiele für die Regel 2, 1, 47 Auffallig ist, daß dahinter noch ein mit na beginnendes Wort zu stehen scheint, man sollte wie in Durgasimhas Kommentar vedhüm — vedhüh erwarten Die im Anfang der Zeile etehenden Worte die zu rephasor vi(i)sa(r)jja (niyah) zu erganzen sind, sind das Sütra 2 3, 63, das im Kommentar zi tiert ist, um den Übergang von nadis in nadih zu rechtfertigen

V 7 alaksmilandrych 'außer in laksmi und tandri', macht den Ein druck, Teil eines Sutra zu sein und in der Tat erwartet man eine derartige Angabe als Ausnahme zu 2, 1, 48 ikarāndā sih, wonach das s des Nominanatius (si) nach einer auf : auslautenden nach schwinden soll. In 2, 1, 9 wird der Terminus nach für Stamme auf : und ü vorgeschrieben, wenn sie etwas Weibliches bezeichnen id üt stryälkyau nach. Darunter fallen auch Worter wie lak wie und tandri, sie mußten also auch nach 2, 1, 48 den Nominativ Singularis ohne s bilden. Offenbar ist in der turkestanischen Ver sion alaksmilandrych dem Sütra 2, 1, 48 hanzugefugt, wahrend Durgasimha die Ausnahme für laksmi, die er ebenfalls bemerkt hat, kunstlich in das Sütra hinem interpretieren will. Allerdings muß ich bekennen, daß ich seinen Gedankengang nicht verstehe, er sagt nur ikäro 'nio yasmäd it kim | laksmih'). Die turkestanische und Durgasimhas Rezension verhalten sich also in diesem Fall genau so zueinander wie in der Regel über den

<sup>1)</sup> Auch Pännn lehrt die Frindtung des e hinter lakent uww meht ausstrucklich kur ihn lag aber auch keine Vernalassung dazu vor, da er in 6, 1, 68 den Abfall der Nominationdung e nich dem Feminassuffix sit lehrt, ledjent, earl, lentit isswe sind aber nicht mit ni gebildet. Siehe Ugädis 3 155—160, wo Ujiyaladatta für lakent auch eine aberviehende Nichung anfalle.

Sandhi von bhagos und aghos (1, 5, 10) Von tandri wird im Kommentar zu Unädis 4, 66 der Nominativ tandri gelehrt, daneben kommt allerdings auch tandrik vor, und in Candragomins Unädis 1, 88, 89 wird hintereinander tandrik, laksmik aufgeführt Die Worte ikärändäd itt kasmäl leiten naturlich ein Gegenbeispiel für die Hamptregel wie etwa vadhüh ein

R.1 Der Anfang der Zeile gehört noch dem Kommentar des erweiterten Sütra 2, 1, 48 an Es wird erst der Stamm lalsmi, dann die Endung as gegeben, und darauf folgte offenbar die fertige Form lalsmil. Die Worte supm andah stammen wahrsehenlich aus der Erkhrung des folgenden Sütra 2, 1, 49 vyanjanäc ca doch bleibt mir ihre Bedeutung an dieser Stelle unklar Auch das dahinterstehende Wort, das wohl assura war, weiß ich nicht zu deuten

R 2 lopam ddyate (verschrieben fur dpudyate) ist Teil der Erklarung von 2,1,50 agner amo 'kārah, die bei Durgassimha agnisamjādāt paro 'mo 'kāro lopam dpadyate lautet Die weiterlun angefuhrten Beispiele (lad habratu agnis — patum sind dieselben wie in Durgasimliss Kommentar

R 3 (a)gni itsihatah ist das Beispiel für 2, 1, 51 aukārah pūrram Es folgte wahrscheinlich als Beispiel für einen u Stamm pai(u itsihatah)
R 4 und 5 Die Worte duste sakārsuse oz stammen aus dem Kom-

menru zu 2,1 52 śaso 'kārah saś ca no 'sirayām We se se ne regnaren sınd, zegt die allerdings etwas abweehende Erklarung Durgasımlas aqneh parah śaso 'kārah parressvaram āpadyate | saś ca no bhorutı | astruyām In Zeile 5 steht das Gegenbesspiel das durch die Bestimmung astruyām in dem Sütra veranlaßt ist. Es wird zuerst der Stamm dhenu angefuhrt, dann die Endung śas Ehe die fertige Form dhenah, die in der Handschritt verloren gegangen ist gegeben war war noch eine Bemerkung eingeflochten, die nach Bl 15 R 3 zu jaśsifunāh) zu ergunzen ist. Der Sinn dieses Wortes ist offenbar 'j, s t und sin handst einer tibhatis sind antibandas, die nach 3, 8, 31 für die Sprache selbst nicht verwendet werden! 'Da diese Bemerkung im Kommentar immer wieder vorkommt, ist sie formelhaft abgekurzt worden

R 6 und 7 Die erhaltenen Worte agneh Ihalu para(sya) gehören dem Kommentar zu 2,1,53 th na an, Durgasimhis Erklarung lautet agneh parossog förentonsogs mödels blacuti in da baurglit) leitet die Beispiele ein Die Buchstabenreite im Anfang von Zeile 7 lassen sich nich 15 V 3, 5, 8 fint Sicherheit zu (ryufganam a)eururan herstellen Das ist das abgekurzt zutierte Sütza I, 1, 21 (mach Durgasimhas Zahlung), das hier währscheinlich um der Gegenbeispiele, etwa buddhy-ä, dhenv-ä, willen angefuhrt war Ich vermute daber auch, daß das folgende ta zu ta(d blacuti), den Einleitungsworten fur diese Gegenbeispiele, zu erganzen ist Die Ablurzung

<sup>1)</sup> Die eibhaltis, die im Anlaut einen ansbandha haben, sind im Katantra nach 2 1,2 pas (Yom P1) his (Akk P1), få (Instr Sing) ne (Dat Sing) nass (Abl Sing) nas (Gen Sing), ni (Lok Sing)

der zitierten Sütras ist im den turkestanischen Handschriften des Kätantra Kommentars ganz gewöhnlich. In So wird in der Erklarung der ersten Sandhregel (1, 2, 1) das Sütra 1, 1, 21, wie schon Sieg, a. a. O. S. 197, bemerkt hat, im vollen Wortlaut zitiert, der Kommentar lautete etwa (11a 4ff) (sa)mänäh khalu purvenh — (saiarne prahjaye dirphibhata)i(i) paras ca lopam äpä(dyate — vyañyanam asvaram param) varina na(yet—tad bhavati danda agram —) dandägra(m) usw. In dem Kommentar zu den folgenden Sandhiregeln findet sich haufig ein vyam, so 13a 1 (1, 2, 3), 13b 4 (1, 2, 5), 15a 1 (1, 2, 7), 16b 1 (1, 2, 10), 18a 2 (1, 2, 15), 19a 4 (1, 2, 16), 13b 4 (1, 4, 5), 33a 2 (1, 4, 6), 35a 3 (eingeschobenes Sütra), 373 3 (1, 4, 12), 39b 3 (1, 4, 13), 40a 4 (1, 4, 14), 43b 2 (1, 5, 4), 45a 3 (1, 5, 6), 47a 1 (1, 5, 9) Sieg, S. 190, vermutet, daß vyam soviel wie vyäkhyänam sei, allein es ist zweifellos das noch weiter als in unserer Handschrift gekurzte Zitat des Sütra 1, 1, 212)

Da vor dem ado auf dem kleinen Bruchstuck noch der vertikale Doppelstrich sichtbar ist, der den Abschluß einer Sütraerklarung anzeigt (vgl 15 V 7, R I, 4), muß ado der Rest des Sütra 2, 1, 54 ado 'mus ca sein

## Blatt 15

V 1 und 2 Diese Zeilen gehören noch der Erklarung von 2, 1, 54 an y ti mätra wird zu amwyeti mätra zu erganzen sem Im folgenden werden feinbar im Kommentar eine Reihe von Regeln zittert, die für die Bildung der Form amunä in Betracht kommen Das tyad ist wahrscheinlich der Rest von 2, 3, 29 tyadddinäm a mbhaltau\*) In der zweiten Zeile liaben wir 2 2, 45 (a)dasah pade mah und 2 3, 41 utram mät Das tad bhavat(s) führt dann wie gewöhnlich das Beispiel amunä ein

V 3 Dio Reste stammen aus dem Kommentar zu 2, 1, 55 ir ed ur oj jass, wonach z B aus agnu und patu vor jas zunachst agne-as, pato-as werden Im Kommentar werden die Sütras 1, 2, 12 (e) ay und 1, 2, 14 ow zuttert, nach denen sich die Formen agnay-as, pata-as ergeben Dann wird abgekurzt zu vyañjanam asvaram, Sütra 1, 1, 21, zitzert das zu agnayas, pataves fuhrt Das nachste Sütrazatat, von dem sich nur re erhalten hat, ist 2, 3, 63 rephasor visarjanīyah, nach dem die endgultigen Formen agnayah, patavah zustande kommen

V 4 Das Erhaltene gehört dem Kommentar zu 2, 1, 56 sambuddhau ca an Das Sütra lehrt die Bildung der Vokative agne, dheno usw Im Vokativ tritt nach 2, 1, 5 ämantrile sik sambuddhih zunachst die Nomiativendung s (si) an, diese fallt nach 2, 1, 71 hrastanadisraddhähyah sir lopam nach Stammen auf kurzen Vokal und femininen Stammen auf i und ä ab Im Konnmentar wird das Sütra 2, 1, 71 abgekurzt zu (hrasta)nadi-

In volken Wortlaut wird das Sutra außer in 11b 2 nur noch in 42a 3 (1, 5, 1)

<sup>1)</sup> Nach Durgasunha zu 2.1,25 gehört adas zu den tyadādayah

éraddhäbhyah zitiert Dann folgen die Bemerkung, daß he zur Verdeutlichung hinzugefugt sei he ryaltilarane, und endlich, durch tad bhava(ti) einneleitet, die Beispiele

V 5 Die Zeile gehört in den Kommentar zu 2, 1, 57 ne Das éca weiß ich nicht zu erganzen Die übrigen Bemerkungen erklaren die studenweise Entstehung von Formen wie agnage, patare usw Nach dem Stütra ergeben sich zunachst agne + ne, palo + ne Das paśatanah des Kommentars deutet, wie schon zu 14 R 4 und 5 bemerkt ist, an daß die Anubandhas fortfallen müssen Dann werden die Sütras e ag (1, 2, 12) und o av (1, 2, 14) zitiert, nach denen die Formen agnag e, patan-e lauten wurden Das letzte Zitat, das zu vyaliganafm aswaram) zu erganzen ist, ist wiederum 1, 1, 21, das zu den wirklichen Formen agnage, patare fuhrt

V 6 Das Erhaltene stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 58 nasınasor alopas ca Fur i = ist offenbar ih zu lesen Die ganze Erklarung lautete etna (ajgneh khalu ih ed bharait uh od bharait nasınasor afkara

lopas ca)

V 7 Das patos escan im Anfang der Zeile ist das letzte Beispiel für die Genitivbildung nach 2 1,58 seräm ist hinzugefügt um den Genitiv von dem formell gleichlautenden Ablativ zu unterscheiden Goś ca ist das Sutra 2, 1,59 Die Erklarung beginnt mit dhä — ta — Diese zumachst natselhaften Zeichen werden durch 15 R 2 klarer Der Kommentator gibt dort hinter dhä das linga den Stamm, hinter ta die ribhakti, die Endung, um die es sich in der Regel handelt. In unserer Stelle ist go hinter dhä offenbar durch ein Verseben fortgefallen, die Buckstabemreste hinter ta lassen sich zu nass — nas — erganzen dha und ta sind die Abkurzungen der Sütra 2, 1 1 und 2, die die Definition von linga und vibhakti enthalten dhaturibhaktivarjam arthavel lingom und tasmät parä vibhaktigat.

R1 Dis gos sram ist das Beispiel für den nach 2, 1, 59 gebildeten Genitiv von go nir an sapurirah ist Sütra 2, 1 60 Der Kommentar

begann wiederum dhā - a(gni -)

R 2 Das Erhaltene ist der Anfang des Kommentars zu 2, 1, 61 solhb palyor sub. Es wird wieder zunrehst das linga und die ribbakh angegeben dhä — sakhı — palı — ta — m —, dann folgt die Erklarung des Sütra solhipalyob khalu usw

R 3 und 4 Die Zeilen gehören in den Kommentar zu 2, 1, 62 nasinasor um ah Der Text ist nicht ganz in Ordnung, zum Teil aber nachtraßlich verbessert in Zeile 3 ist wahrschenbich nasi — nas — nus Versehen zweimal geschrieben so daß der Kommentar begann (dhā — solhi — pati —) dit — nasi — nasi — paśstanah Über das letzte Wort siche die Bemerklung unter 14 R 4 und 5 Vitt sof fangt die Erkhrung des Sütra an solkinjaulych khalu usw In den Beispielen in Zeile 4 ist änagsh dem solkiyah und patyuh naturlich hinzugefugt, um den Ablativeharakter der Form anzudeuten, wie sram ihren Genitiveharakter anzeigt. In welcher Bedeutung änagah

hier gebraucht sein sollte, ist mir allerdings völlig unklar Sollte es etwa aus ânaya verderbt sein 'Bring von dem Freunde, dem Herrn'?

R 5 Die Zeile stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 63 rdantät sa pärvah In Durgasimhas Erklarung steht um äpadyate für (ur bha)rati rdantäl lingät paro nasinasor akära um äpadyate saha puriena starena Sütra 1, 21 vyanjanam as(varam) wird zitiert, um den Übergang von pit üh, mäl uh zu pitih, mäluh zu rechtlertigen

R 6 Die Worte gehören zur Erklarung von 2, 1, 64 ä sau silopas ca Der Kommentar begann in der gewöhnlichen Weise mit Konstatierung des linga und der vibhalti, dann folgt die Sütra-Erklarung rdanlasya khalv ä usw

R 7 Die Zeile stammt aus dem Kommentar zu 2, 1, 65 agnitae chasi Durgasimha erklart rdantasya lingasyägnivad bhatati sasi pare. In unserem Kommentar ist pratyaye anstatt pare gebraucht. Diese Verwendung von pratyaya ini Sinne von para, die mit dem Gebrauch des Wortes im Rgveda-Prät. (1, 30, 2, 28, 4–14–16–39, 6, 14, 8, 6, 14, 13 usw.) und Vaj Prät. (3–8) übereinstimmt, ist auch in dem in So überlieferten Kommentar ganz gewöhnlich, siehe 12b 4 (1, 2, 3), 13b 3 (1, 2, 5), 14a 3 (1, 2, 6), 14b 4 (1, 2, 7), 15b 1 (1, 2, 8), 16a 4 (1, 2, 10) usw.

Aus den kleinen Bruchstucken A und B ergibt sich nichts von Be deutung Das dähau ca in A a 6 ist wahrscheinlich zu (sambujdähau ca, dem Text des Sütra 2, 1, 39, zu erganzen¹) In dem Fall wurde A der Rest des Blattes 13 ind a die Vorderseite b die Ruckseite sein Zu dieser Anordnung passen die sparlichen Buchstabeureste recht gut Das dähau in b 1 ist wahrscheinlich wiederum zu (sambujdähau zu erganzen und durfte aus dem Kommentar zu 2, 1 40 stammen, das die Bildung des Vokativs von ambä und Synonymen behandelt (Ca)n(är)au candr könnten Gegen beispiele in dem Kommentar zu 2, 1 41 sein das die Bildung des Nomi nativs und Alkusativs des Duals von femininen ä Stammen lehrt (Vya) äpanam a in a 7 ist eine neue Art der Abkurzung von 1, 1 21

Aus den bisher veröffentlichten Bruchstucken ergibt sich daß jeden falls die ersten drei Bucher des Kätantra in Turkestan bekannt waren Das vierte Buch stammt wie die Tradition allgemein zugesteht, gar nicht von Sarvavarman, der als Verfasser der drei ersten Bucher gilt, sondern ist ein spaterer Appendix Niri über den Namen des Verfassers gehen die Angaben auseinander Durgasimha nennt ihn in dem einleitenden Sloka seines Kommentars Kätyäyana, nach Raghunandanasiromani, dem Verfasser eines Kommentars zur Durgasimhavritti ist es Vararuci<sup>2</sup>), den andere wie Trilocanadäsa und Harirama mit Kätyayana identifizieren oder als

Sambuddl au ca lautet auch Sutra 2, 1, 56, aber dies kommt hier nicht in Betracht da sich das Bruchstuck micht mit dem Bruchstuck von Bl 16 zusammen ordnen laßt.

<sup>2)</sup> Belvalkar, Systems of Sanskrit Grammar, S 84

eine Inkarnation des Kätyäyana betrachten<sup>1</sup>) Jogaraja, der Verfasser der Pādaprakaranasamgati, weist das vierte Buch dem Sākatāyana zu²) In Turkestan hat sich von diesem Buch bis jetzt nichts gefunden; es ist daber nicht ausgeschlossen, daß es gar nicht dahin gelangt ist, zumal das Werk nicht immer als Ganzes, sondern in einzelnen Buchern überhefert wurde Die Handschrift Sa1 muß allerdings zum mindesten Buch 1-3 umfaßt haben3), die Handschrift Qv2 zum mindesten Buch 1 und 2. aber So und Ov enthielten nur das erste Buch

Bestimmtere Schlusse gestatten die Bruchstucke fur das Verhaltnis der turkestanischen Rezension (T) zu dem Text, der Durgasimha vorlag (D) Aus So und Qy1 geht berver, daß in T am Ende des ersten Buches noch ein Abschutt über die nipātas stand, aus Sal, daß dem Schluß des zweiten Buches ein Abschnitt über die Femininbildung (stringtugua) folgte Die beiden Abschnitte, die in D fehlen, sind in Slokas abgefaßt und erweisen sich dadurch als spatere Zusatze. Sie finden sich beide an denselben Stellen auch in der kasmirischen Rezension (K)4) und in Ugra bhūtis Kalapasūtravrttis) Die beiden Abschnitte sind, wie unsere Bruch stucke zeigen, schon vor dem 7 Jahrhundert hinzugefugt, und wir können sicher sein daß das nicht in Turkestan sondern in Kasmir geschehen ist. von wo die Handschriften des erweiterten Textes nach Turkestan kamen

Aber auch was nuch Abzug jener beiden Kapitel ührigbleibt, ist noch meht das ursprungliche Werk Sarvavarmans. Auch die Kamitel 5 und 6 des zweiten Buches die die Regeln über die Komposition und die Taddhita Suffixe geben, sind in Slokas abgefaßt, und Liebich hat gewiß recht, wenn er sie als unecht betrachtet\*) Da sie sich nicht nur in K und T. sondern auch in D finden, so mussen diese Versuche das Elementarbuch zu einer vollstandigen Grammatik umzugestalten, in eine erheblich frühere Zeit fallen als die Hinzufugung der Kapitel über die nipātas und strīpratuguas

Die Annahme, daß die metrischen Abschnitte des Werkes spatere Zu satze seien, wird durch die Bezeichnungen, die die Bucher und Kapitel trucen, bestitigt Jogaraia bemerkt, daß Sarvavarman drei makuranas verfaßt habe Dieser Ausdruck findet sich in dem in Särada Charakteren geschricbenen Bruchstuck Mu in der Unterschrift von 1, 1 sandhiprakarane und einmal auch in Sa' (15a 3) in der Unterschrift von 3, 1 . pfrigka rana') prathamah pāda') In der Ausgabe von D heißt es aber in den

<sup>1)</sup> Liebich a a O S 10 3) Vers 14, siehe Belvalkar a a O S 119

<sup>1)</sup> Ls felilen im Anfang 11 Blatter, die, nach dem Frhaltenen zu urteilen, die 337 Sutras und etwa 26 Ślokas von Buch 1 und 2, 1, 1-6, 45 gerade fullen wurden 9 Belvalkar a a O S 85

<sup>1)</sup> Liebich a a O Ugrabhūti wirkte in Kašmir

<sup>\*)</sup> Die Unechtheit des taddhitapida hatte schon Belvalkar, S 85, erkannt ) Davor ist der Rest eines to sichtbar, es stand also dihydiapralarana da

<sup>1)</sup> In einigen Handschriften von D wird der Ausdruck irrtumlich auf die Kapitel angewendet

Unterschriften durchweg nur, daß das soundsovielte Kapitel beendet sei sandhau (Buch 1), nämnt eatustaye (Buch 2), åkhyäte (Buch 3), und auch im vierten Buch steht uberall krisu, nicht kriprakarane. Die drei Bucher werden also offenbar fur gewöhnlich nur nach ihrem Inhalt als Sandhi, Naman (Nomen) und Äkhyäta (Verbum) bezeichnet. Dem nämnt wird aber in den Unterschriften stets catustaye hinzugefugt, das doch nur 'in dem vier Abteilungen umfassenden Buche' bedeuten kann. Auch in Sal 13a 3 steht am Schluß von Buch 2 catusthayam (aic) samäptam. Vier Kapitel hat das Buch aber nur nach Abtrennung der beiden letzten, als unecht erkannten Kapitel

Die Kapitel werden in D als pada bezeiehnet. Liebich hat mit Recht hemerkt, daß der Ausdruck pada, wenn er in der Bucheinteilung gebraucht wird, nur in der Vierzahl verwendet werden könne. Es mussen daher nicht nur das zweite, sondern auch die ubrigen Bueher prsprunglich in vier Kanitel reteilt gewesen sein Ich hin überzeugt, daß Liebichs Annahme richtig ist, daß das dritte Buch, das jetzt acht pādas umfaßt, ursprunglich aus zwei Buchern zu je vier padas bestand Liebich weist zur Stutze seiner Ansicht darauf hin, daß sich tatsachlich die ersten vier Kamitel des dritten Buches im Tanjur als besonderer Text ubersetzt finden Schwieriger ist es, die alte Einteilung des ersten Buehes zu ermitteln, das auch nach Ausscheidung des nipātapāda noch funf pādas umfaßt. Man könnte daran denken, daß der erste pada, der ja gar keine Sandbiregeln enthalt sondern samjääs und paribhäsäs lehrt, spaterer Zusatz sei, allein die Ursprunglichkeit gerade dieses pada wird durch das erste Sütra erwiesen, das mit dem mangala Wort siddhah beginnt wie der echte Teil des Werkes mit dem mangala Wort vrddhi schließt! Liebich vermutet, daß der dritte påda, der von den pragrhyas oder, wie Jogarāja sich ausdruckt, von dem svara sandhi pratisedha handelt, nachtraglich eingeschoben sei Aber diese Regeln sind doch so wichtig daß sie auch in einer Elementargrammatik nicht fchlen können, und ich möchte lieber annehmen, daß der kurze nur aus vier Sütras bestehende pāda ursprungheh mit dem vorhergehenden verbunden war, so daß das Buch Sandhi in vier pādas samjāds und paribhāvās, vokalischen Sandhi samt den Ausnishmen konsonantischen Sandhi und Sandhi des Visarianiva lehrte Diese Einteilung des Werkes in vier Bucher zu ie vier midas ist wahrscheinlich, wie sehon Liebich angedeutet hat, im Hinblick auf die ausfuhrliche Grammatik Paminis, die acht Bucher zu je vier padas enthalt, erfolgt

Daß in D die alte Bezeichnung der Kapitel beibehalten wurde, auch als durch die Texterweiterung die Vierzahl beseitigt war, spricht für die Altertumlichkeit dieser Rezension Auch in K hat man an dem Ausdruck päda festgehalten, erst in Turkestan hat man begonnen, viellücht weil

<sup>1)</sup> Der Verfasser des Appendix über die Krt Suffixe hat das nachgenhmt indem er sein Werk mit siddhih beginnt und rint erddhih sehheßt

man das Schiefe der Bezeichnung einsah, pāda durch adhyāya zu ersetzen Sa1 15a 3 steht, wie schon bemerkt, in der Unterschrift noch prathamah nāda, aber 12a 2 taddhītādhuāyas sasta, 13a 3 strīpratuaņādhuāyas saptama So 41b 3 1st caturiho erhalten, dessen o zeigt, daß darauf nicht padah, sondern dhuāyah folgte Qy1 4 1st das yah zu (pañcamodhyā)yah zu er ganzen

Der Nachweis, daß T eine um zwei Kapitel erweiterte Fassung von D enthalt, entscheidet naturlich noch nicht die Frage, oh der Text der Sütras in den beiden gemeinsamen Teilen besser in T oder D überliefert ist Bisher haben sich Verschiedenheiten zwischen den beiden Rezensionen an folgenden Stellen feststellen lassen"

Die Sütras 1, 1, 21 und 22 von Derscheinen, wie So 9a 3-10b 1 zeigt, in Tin umgekehrter Rethenfolge Wahrscheinlich hat Tin diesem Fall das Ursprungliche gewahrt, denn auch in Kaccayanas Pali Grammatik, die enge Beziehungen zum Katantra aufweist, stehen die entsprechenden Regeln 1 1, 10 und 11 in dieser Reihenfolge Dem anatikramayan vislesavet (D 1 22) steht hier pubbam adhothitam assaram sarena tiyojaye (1, 10), dem tyanjanam astaram param tarnam nayet (D 1, 21) naye param unite (1, 11) gegenuber

D 1, 2, 16 wird in So 19a 2-20b 4 im Kommenter in zwei Sütras zerlegt avadınam yazalopah padante na va und lope tu praktih. Mir seheint die Sonderstellung des lope tu prakrith das Naturlichere zu sein, ein Grund fur die Zusammenfassung der beiden Sütras in Diet nicht ersiehtlich Inhaltlich ist der Unterschied ganz belanglos

Der Text der in So 21b 22a erhalten ist, legt, wie Sieg bemerkt, die Vermutung nahe, daß zwischen D I, 2, 17 und 18 in T ein Sütra eingeschoben war Genaueres laßt sich aber vorlaufig nicht ermitteln

Hinter D1, 4, 7 sind in T, wie aus So 34a 1-35b 2 hervorgeht, zwei Sütras eingeschoben Das erste betraf wie die Beispiele des Kommentars tırvan sete — tıryanlı sete — sugan sande — sugant sande — tıryan sarası - tirvant saras; 1) beweisen den Einschub eines t und t hinter einem im Wortauslaut stehenden n bzw n, wenn s s oder s folgt Das Sütra selbst

herstellen Fur tirgan hest die Handschrift überall tirgan

<sup>1)</sup> Auf die Lewarten von Sal im Texte der Sutras 3, 1, 32 (14b 4 syasahifani anstatt syssamhitani) und 3 2 12 (15b1 -syania anstatt -syaniya) gehe ich nicht em es handelt sich vielleicht nur um Schreibfehler Auch die Lesart von Sa2 (V 4) in 2 6 42 niy(d)der anstatt niyasraråder beruht wohl nur auf einem Versehen die Lesung von D ist durch das Vetrum gesichert Daß die Personalendungen in Sa<sup>1</sup> ım Text gegeben werden wahrend sie in D, wemigstens in Eggelings Ausgabe, im Kommentar erscheinen macht keinen Unterschied, vgl die Bemerkungen Liebichs, Zur Finführung I S 11 Ich möchte ubrigens darauf hinweisen daß die Kasus endungen m 2 1, 2, die doch mit den Personalendungen auf gleicher Stufe stehen, m einer Handschrift auch in D im Text nicht im Kommentar, angeführt werden 1) Die Beispiele lassen sich für dieses und das folgende Sutra mit Sicherheit

stand in 34a 2 Sieg erganzt die erhaltenen Reste zu (nan lau katābhuām śasase/su vyaradhiuete), vielleicht ist sasase/bhyo) zu lesen, iedenfalls aber noch ein va hinzuzufugen, denn es handelt sieh, wie Pan 8, 3, 28, Cand 6 4, 12, Sak 1, 1, 145, Hem 1, 3, 17 zeigen, um eine fakultative Regel Gerade das aber macht es doch sehr wahrscheinlich, daß der Verfasser des Katantra sie als fur ein Elementarbuch überflussig überging, sie pflegt in auch in unseren Schulgrammatiken zu fehlen!) Die Annahme, daß die Regel spater in D gestrichen sei, widersprieht der überall zu beobachtenden Tendenz, das Elementarbuch zu einer vollstandigen Grammatik umzugestalten Genau die gleichen Grunde sprechen gegen die Urspringlichkeit des zweiten Sütra, das nach den Beispielen des Kommentars sat sahasrans - satt sahasrānı und bharān sādhu - bharānt sādhu, wie Pān 8,3 29 30, Cand 6, 4, 13 14, Sak 1, 1, 146, Hem 1, 3, 18, den fakultativen Einschub eines t nach auslautendem t und n vor s lehrte. In diesem Fall ist die fakultative Gultigkeit der Regel auch handschriftlich bezeugt. 35a 1 sind die Schlußworte des Sütra talärena vä erhalten

D 1, 5, 6 ée ce se vă vă pararûpam lautet in T (Qy $^1$ 1, \$0 45a 1f) éassessu vă pararûpam. Die Fassung von T ist offenbar die spatere, siehe oben S 660

D 1, 5, 8 aghosavatoś ca lautet in T (Śo 46a 3) akāraghosavatoś ca Die Fassung von T ist sicherlich die spatere, siehe oben 5 661 Hinter D 1 5, 10 ist in T (Qy' 2 Śo 49a 1f) das Sütra bhagoghobhyām²)

Hinter D 1 5, 10 ist in T (Qy 2 So 49a 1f) das Sütra bhaqoghobhyām²) ca eingeschoben Das Sütra ist zweifellos ein spaterer Zusatz sieho oben S 661

D 1, 5, 12 und 13 bilden in T (Qy¹ 2 Šo 48b 3) ein einziges Sütra namiparo ram ghosai atsvaraparah In diesem Fall ist die Fassung von T sicherlich die altere siehe oben S 661f

D 2, 1, 48 skäräntät sih ist in T (Qy 14 V 7) offenbar nachtraglich durch den Zusatz alaksmitandryoh erweitert, siehe oben S 667f

D 3, 2, 4 lautet dhātor vā tumantad sechatmashakartrkat, un T (Sa¹ I5a 4) steht vor tumantād noch karmanas³) Das Sutra besagt in der Fassung von D '(Das Suffix san) kam an eine Wurzel (treten), die auf tum ausgeht und deren Agens derselbe ist wie der von icchats' Man kann also z B anstatt kartum icchats das Desiderativum cikirsati gebrauchen Die Regeln des Kätantra über die Desiderativühdlung sind mehts weiter als eine Bearbeitung der päinneischen Sütras Kät 3 2,4 geht auf Pān 3,1,7 zuruch dhātoh karmanah samanakartrkād icchāyām tu 'im Sinne von Wunschen kann (san) an eine Wurzel (treten), die das Objekt (des Wunsches) ausdruckt und denselben Agens hat (wie der Wunschende)'

Selbst Kielhorn erwahnt sie in seiner Grammatik nicht, sondern lehrt aus drucklich die Univeranderlichkeit des nimd des nim Fallen wie pr\u00e4n sah, sugan sajkam

Oder bhagoaghobhyām

<sup>3)</sup> In der Handschrift verschrieben als Lurmanas

Die Regel des Kätantra in D ist eine Vereinfachung der pänineischen Regel, indem sie rein formal zum Ausdruck bringt, was Pänini begrifflich zu fassen sucht Sieg, a a O S 488, sieht in dem Larmanah von T eine Altertumlichkeit Allein, wenn der Verfasser des Katantra mit Nachdenken arbeitete so mußte er Päninis Larmanah als völlig überflüssig streichen, es läßt sich schlechterdings kein Fall denken, wo der im Infinitiv stehende Verbalbegriff nicht das Objekt des Winsches sein könnte Es ist meines Erachtens daher ebensogut möglich, ja sogar wahrscheinlicher, daß karmanah von einem Spateren im Einmerung an die Regel Päninis eingefügt zurüß.

3, 2, 9 lautet in D in kärifam dhältarthe, in T (Sa<sup>1</sup> 15a 5) in kärifam ca dhältarthe. Das ca ist vollkommen überflüssig, aher, wie wir sehen werden, kein Schreibfehler. Aus dieser Abweichung lassen sich kaum irgendwelche Schlüssen ziehen.

D 3 2 14 wird das Intensivum gelehit dhātor yašabdaš cekrijutam krijāšamabhihare Pan 3 1 22 wird die Bildung auf eine einsilbige (ckāc) Wurzel hesotirankt, um eine Wurzel we jāgr ausurachilbeen Ich lahte es fur sehr wohl denkhar, daß der Verfasser des Kātantra die Bestimmung ekācah fallen heß weil him die konstituerung der Ausnahmestellung der emigen mehrsilbigen Wurzeln für die Zwecke die er mit seinem Buche verfolgte zu speziell erselnen, aus welchem Grunde sollte sie nachtragheh gestrichen sein? Durgasimha gibt sich im Gegenteil die größte Muhe, sie in die Regel hinenzudeuten er verfallt auf den seltsamen Ausweg vyasa-sihitaradhiharad ekastaril tena punah punar jogarti. In Sal (15b 11) ist das Sutra leuder verstummelt. Nach dem Umfang der Lucke muße saber um 3 oder 4 alsaras lunger gewesen sein als in D und Sieg a. a. O. S. 487, hat daher vermutet daß hinter dhator noch ekāce stand. Wir werden sehen, daß er in der Sache recht hat, es stand aber ekarvardt im Texte.

Die Sütras D 3 2, 18 und 19 sind in T (Sa<sup>1</sup> 15b 3) umgestellt. Die Sütras berühen auf Pan 3 1 36 und 37 und da sie dort in derselben Reihenfolge wie in T erscheimen durfte die Anordnung von T die altere sein D 3, 2 18 lehrt das periphrastische Perfektum nach day, ay und da dayayāsad ca, in T (Sa<sup>1</sup> 15b 3) wird noch dardrā genannt audayyayi dardraubhyas (ca)<sup>1</sup>) Auch Durgasinha hat das Felhen von dardrā be merkt und sucht es in 3, 2, 17 hinemzunterpretieren cakāragrahanan anckaswiropalaksanan [tena daridrāmcakāra Die Sacho liegt liter also ebenso wie bei 2, 1 48, 3, 2, 14 und insbesondere bei 1, 5, 10, wo in T die Regel über die Sündli von bhayos und aykos hinzugefügt wird, wahrend Durgasinha sich mit dem Kunstgriff des vyfaldsgram begnügt Bei Ge legenhet der Einfügung von dardrā wird auch die Anderung in der Reihenfolge und der Art der Anfahrung der drei anderen Wurzeln erfolgt sein, einen Grund dafur weiß erh allerdings nicht anzuführen

<sup>1)</sup> In der Handschrift falschlich daridrabhyas

Das Sütra 3, 2, 21 lautet in D bhihribhrhuvām tivac ca, in T (Sa¹ 15b 4) findet sich säriadhdiukutat anstatt tivat Praktisch kommen beide Fassungen auf dasselbe hinvus¹) In einer anderen Grammatik könnte man annehmen, daß tivat fur säriadhatukutat eingesetzt sei, weil es 4 Silben weniger zahlt als jenes, allein im Kätantra spielt das Streben nach Kurze keine Rolle Ich wage daher nicht zu entscheiden, welche Fassung die altere ist

Ich glaube, daß wir auf Grund unserer Untersuchung erkluren können, daß im allgemeinen der Text des Katantra in Durgasimhas Rezension ursprunglicher ist als in T Wohl schemen gelegentlich einmal zwei Sütras umgestellt (1, 1, 21 und 22, 3 2 18 und 19) oder in eins zusammengezogen zu sein (1, 2, 16), sieherlich ist absiehtlich einmal ein Sütra in zwei zeelegt worden (1, 5, 12 und 13), aber ningends lassen sich mit Bestimmtheit Anderungen des Wortlauts der Sutras nachweisen Wenn Durgasimha bemerkt, daß eine Regel unvollstandig ist so scheut er auch vor den ge wagtesten Interpretationskunsistischen nicht zurück, um den Mangel zu beseitigen, aber den Text der Sütras laßt er unangetastet Ganz anders ist das Verfahren, das in T eingeschlagen ist Hier wird das anala und durüla einfach durch Textanderung beseitigt Völlig siehere Beispiele dafur scheinen mir die Sütras I, 5, 6 1, 5 8, 2, 1, 48, 3, 2, 14, 3, 2, 18 und die hinter 1 4, 7 und 1, 5, 10 eingeschobenen Sütras zu liefern

Wir wurden aber den Mönchen in den turkestanischen Klöstern violeicht zuviol zutrauen wenn wir annehmen wollten, daß diese zum Teil auf guten Überlegungen berühenden Anderungen von ihnen heruchten. Die meisten von ihnen sind vermutlich von Pandits in Kasmir gemacht Entscheiden laßt sich die Frage naturlich erst, wenn der kasmirische Text vorliegt. In einigen Fallen laßt sich aber doch schon jetzt erkennen, daß K mit T gegen D übereinstimmt. Die Sütras 1, 1, 21 und 22 erscheinen auch in Mu, das in Säradä Charakteren geschrieben ist und daher als Reprasentant von K angeschen werden kann, in der Reiheinfolge von T. In Binliers Detailed Report of a Tour in search of Sunskit MSS made in Kasmir, Rajputana and Central India, S. CXXXIVIf, sind eine Anzahl von Lesarten aus kasmirischen Kätantra Kommentaren angeführt. Die Liste wird kaum vollstandig sein, es zeigt sich aber, daß K. jedenfalls in 3, 2, 4, 3, 2, 9, 3, 2, 14 (ekusrarül), 3, 2, 18, 3, 2, 21 genau so liest wie T, und unter diesen Stellen sind wenigstens zwei (3, 2, 14 und 18), wo nur die Unutsprunglichket von K und T vollkommen deutlich zu sein scheint

Was das Verhaltnis der in den turkestanischen Handschriften erhaltenen Kommentare zueinander und zu Durgasinhas Kommentar betrifft, so laßt sich auch mit Hilfe der neugefundenen Bruchstücke kaum über das von Finot a a O S 194ff Bemerkte hinauskommen Durgasimha sagt bekanntlich in der Einleitungstrophe seines Werkes, daß er

<sup>1)</sup> Ich verweise auf die Ausführungen von Sieg a a O S 487

Sarvayarmans Erklarung des Kātantra ausemandersetzen wolle Kātan trasua pravalsyamı vualhyanam Sarvavarmılam Ich glaube, daß wir diese Worte mit Finot nur dahin verstehen können, daß Durgasimha eine Neubearbeitung des Kommentars des Sarvavarman herausgab Finot hat wester darauf hingewiesen, daß sich in Durgasimhas Kommentar zwei Teile unterscheiden lassen, die man als eriti und euritika charakterisieren Lann Zunachst wird eine einfache Erklarung der Sütras unter Anfuhrung von Beispielen gegeben, daran schließt sich haufig ein Absehnitt, in dem Resonderheiten und Ausnahmen angeführt werden. Die Annahme hegt nahe daß die ertte von Sarvavarman herruhrt, das eurtlika das Eigentum Durgasumbas ist Diese Verteilung des Kommentartextes auf Sarvavarman und Durgasımha könnte als gesichert gelten, wenn es feststunde, daß Sarvayarman auch der Verfasser der Sutras ist, wie die Tradition angibt Es ist unmöglich, daß der Verfasser der Sütras selbst Nachtrage zu seinem Text cemacht haben sollte, wie z B pratiripsatiti raktaryam im Kommentar zu 3, 3 39 derartige Bemerkungen könnten nur von Durgasimha stammen Wenn dieser aber selbst sein Werk tyäkhyänam Särvaramikam nennt, so muß es doch auch den Kommentar des Sarvavarman enthalten haben, der dann nur in den einfachen Erklarungen der Sütras und den Beispielen bestehen kann Finot bezweifelt allerdings, daß die Sütras von Sarvavarman herruhren da sie, wie Sa<sup>1</sup>, Qy<sup>1</sup> und Mu zeigen auch ohne den Kommentar uberhefert werden Allein jene Bruchstucke können in dieser Hinsicht kaum etwas beweisen man könnte auch nachtraglich die Sutras aus dem kommentierten Text ausgezogen haben, und es ist vielleicht kein Zufall. daß sich der Sutra Text allein nur in den jungeren Handschriften findet. wahrend er in den beiden altesten Handschriften Qy und Du von einem Kommentar begleitet ist

Den Kommentar Durgasımhas kennen die turkestanıschen Hand schriften nicht. Eine Erklarung der Sütras 1, 2, 4—9 hiegt uns nicht nur in Dt, sondern auch in Šo vor. Sie lautet hier (13a 2—16a 2) mit den Er ganzungen, die sich mit Berucksichtigung des Umfangs der Lucken und auf Grund der Parallelstellen meist mit Sicherheit machen lassen, wie folgt!)

```
lave 1(sabhàh —
rvarne ar —
ara)r(na)h)*) khalu pā(trah*) rvarne pratyaye) ar bhavais pa
ra(ś ca) lo(pam āpadyate — vyam — tad bha)vais — tava rsa
(bhah —) ta(varsabhāh ||
lave lātrah —
```

Nach dem Original Schreibfehler and im allgemeinen stillschweigend ver bessert und die Schreibung ist normalisiert

<sup>1)</sup> Nicht rah wie in der Ausgabe steht 1) Das pu ist deutlich

```
avarnah khalu pārvah l)varne praiya(ye al bhavatı paraš ca) lopam
  āpadyate - v(y)am (- tad bharati - tara lkārah - ta)ralkārah ||
tava e(sā — sā artikāyani1) —
ekāre) ar arkāre ca (-
avarnah khalu pürsah ekäjre pratyaye (askāre ca askāram āpa)dyate
  paras ca lopam (- vyam - tad bhavati - tava esa -) tavaisa -
  sā artikā(vanī — sartikāvanī 11
tava) odanam --
(okāre) au aukāre (ca -
avarnah khalu pürvah o)käre pratyaye au/käre ca aukäram äpadyate
  pa)ras ca lopam - vyam - (tad bhavatı - tara odanam - ta)
  vandanam -
dadhi a(tra -
narno yam asava)rne na ca paro lop(yah -
marnah khalu pürnah) asavarne pratyaye (yakaram apadyate na ca
  pa)ro lopya(h - vyam - tad bharati - dadhi a)tra - dadhi atra [[
(madhu atra -
vam uvarnah --)
uvarnah khalu pü(rvah asavarne pratyaye vakāra)m āpadyate na ca
  pa(ro lopyah - vyam - tad bharati -) madhu atra - ma(dhu
 atra 1
```

Dis Vergleichung dieses Textes mit dem von Du zeigt, daß in Turke. stan zwei verschiedene Fassungen des Kommentars existierten. Mit dem Kommentar von So ist der in Qy 2 erhaltene wahrscheinlich identisch. In beiden wird pratyaya im Sinne von para gebraucht. In beiden wird in der Erlauterung des Sutra hinter dem ersten Wort ein khalu eingefigt, was in Du nie geschieht In beiden werden die Beispiels durch tad bharati einge. leitet wahrend Du dafur yatha gebraucht Die Zugehörigkeit des Kommentars in dem kleinen Bruchstuck Sa2 laßt sich vorläufig nicht bestimmen. es fehlt dafur an allen Anhaltspunkten Wahrscheinlich sind beide turke stamschen Kommentare alter als Durgasımlıa Durgasımlıas Zeit eteht allerdings micht fest eine obere Grenze fur ihn ist dadurch gegelen, daß er Candragomins Dhatupatha bearbeitete Über Candragomins Zeit gehen die Ansichten auseinander, aber fruhestens kann er sein Werk im letzen Viertel des 5 Jahrhunderts geschrieben haben Fur Durguimha ergibt sich also als fruhestes Datum das 6 Jahrhundert Die Handsel nft Q12 ist aber bereits um 400 geschrieben, und wenn der in So erhaltens Kom mentar von demselben Verlasser herruhrt wie der von Q52, 80 r us nuch the Fassung von So bereits im 4 Jahrhundert bestanden Laben Die Handschrift Du, die die andere Fassung enthalt, stammt spatertens aus dem Anfang des 6 Jahrhunderts, ist aber vermutheh um mel fern Jahr-

<sup>1)</sup> Die Erganzung ist nicht ganz sicher

kommentiert sind, die nicht zu dem alten Bestand des Kätantra gehören

Das Kātantra ist nicht das einzige Werk gewesen, das die Mönche Ostturkestans zum Studium des Sanskrit benutzten. Mit dem Ordnen und Katalogisieren der Palmblattbruchstucke unserer Sammlung beschaftigt. wurde meine Frau auf einen kleinen Fetzen aufmerksam, der das Wort Kaumāralāte trug Sie suchte die dazugehörigen Bruchstucke zusammen. es zeigte sich ohne weiteres, daß die Handschrift einen grammatischen Text enthielt Einige der Bruchstucke ließen sich direkt ancmanderfugen; andere konnte ich nach dem Inhalt als zu einem Blatt gehörig bestimmen Im ganzen hegen jetzt 22 Bruchstucke vor. die zu 13 Blattern gehören mögen Der obere und der untere Rand der Blatter ist meist abgebrochen, ursprunglich mussen die Blatter ungefahr 3,5 cm breit gewesen sein. Ihre Lange laßt sich nicht genan bestimmen, jedenfalls betrug sie mehr als 24 cm Das Schnurloch befand sieh etwa 5 em vom linken Rand entfernt Auf jeder Seite stehen 4 Zeilen. Am linken Rand der Vorderseite von Bl 5 sind Spuren von Zeichen sichtbar, die vermutlich Blattzahlen n oren

Die Schrift zeigt den nordwestlichen Typus der Gunta-Zeit, und sie ist im wesentlichen dieselbe wie die der Handschrift der Kalpanämanditikä Der Schreiber unserer Handschrift hat aber die Neigung, seinen Limen einen leichten Schwung zu geben, und da er eine breitere Feder benutzt hat, auch erheblich größer schreibt als der Schreiber von Kalp, so treten die Krummungen ebenso wie die Verschleifungen und die beim Absetzen der Feder entstehenden Strichelchen und Habehen hier viel deutlicher hervor als in Kaln. So macht z. B. das A hier bisweilen einen etwas schnörkelhafteren Eindruck als in Kalp, aber der Duktus ist genau derselbe, auch die fur das A von Kalp charakteristische Verschleifung der linken Vertikale am unteren Ende kehrt hier wieder, und im allgemeinen zeigt auch der obere Teil der Vertikale das Hakchen wie in Kalp, sehr deutliche Beispiele dafur bieten das A von atraha 4 V 3, a/p/(rama)tto 6 R 3 usu Wenn das Hakchen einmal fehlt, wie in dem A in 10 V 4, bernht das wohl nur auf einem Versagen der Feder Wie sehr die Versehleifung das Aussehen des Zeichens verandern kann, zeigt das subskribierte ræ Schon in Kalo wird das subskribierte ra dem gewöhnlichen Zeichen gegenüber in Verbindungen wie lea, sea etwas mehr in vertikaler Richtung gestreckt. In unserer Handschrift tritt das noch starker bervor, aber in trädise anusa-5 V 3, -r/v/rikāra- 8 V 3 ist das Zeichen doch noch ungefahr dasselbe wie in Kalp In den meisten Fallen, z B in -kramad te- 1 R 2, -dramdra-3 V 2 nsw , erscheint aber dadurch, daß der linke Querstrich in der Mitte etwas nach links vorgeschoben und mit der Horizontale verschleift wird. eine Spitze, die, übertrieben, dem Zeichen schließlich ein so seltsames Ausschen gibt wie in ekalvam 8 R 2

Ich bin bei der palaographischen Untersuchung von Kalp zu dem Ergebnis gekommen, daß die Handschrift aus der ersten Halfte des 4 Jahrhunderts stammt und wegen gewisser Altertümlichkeiten der Schrift eher um 300 als um 350 anzusetzen ist. Die meisten jener Altertumlichkeiten finden sich auch in unserer Handsehrift Das da. in dadhanesu 9 R 3. macht hier sogar beinahe einen alteren Eindruck als in Kalp . da der erste Winkel hier noch weniger abgerundet ist als dort. Das I wird hier noch wie in Kalp durch drei Punkte bezeichnet, wahrend die spiltere, aus zwei Punkten und einer daruntergesetzten Horizontallinie gebildete Form schon in Teil 1-3 des Bower Vanuscripts erscheint Genau wie in Kalp ragt die Vertikale des la noch weit über die Zeile hinaus, wahrend sie in den ersten vier Teilen des Bower Manuscripts bereits verkurzt ist Wie nahe sich die Schrift von Kalp und unserer Handschrift stehen, zeigt die eigentumliche Form die hier wie dort das la annimmt, wenn es mit einem darubergeschriebenen r verbunden ist, siehe sathur luptah 4 R 3 Die Schleifenformen des na, des ka und des sa, die im Bower Manuscript teils beginnen, teils völlig durchgefulirt sind, fehlen bier wie in Kaln vollstandig

Die Verschiedenheiten die sich in der Schrift von Kalp und unserer Handschrift zeigen sind nicht bedeutend

Das E zeigt hier dieselbe langgestreckte Form wie in Kalp, doch ist die rechte Seite des Dreiecks nach innen eingedruckt, ahnlich wie in Teil I und 3 des Bower Manuscripts aber noch starker, siehe z B ete, ekatram 8 R 2 Diese Abweichung erklart sich offenbar aus der oben erwahnten Vorhebe des Schreibers für gekrummte Linum Chronologiache Schlüsse wird man daraus kaum ziehen durfen da die Form des E, wie sie hier er scheint nicht den Übergang zu den spateren Formen bildet

In has wird schon in Kaip die obere Verthale nach unten umgebogen In unserer Handschrift ist die abwarts gehende Lime verlangert, ahnlich wie bisweilen in Teil 4 des Bower Manuscripts In unserer Handschrift wird sie aber noch am Ende mit einem Hakchen versehen, wie das bei der entsprechenden Linie in ga und år ublich ist, siehe die zahlreichen ha in 9 R 2 3 Das Hakchen findet sich auch in dem subskriberten ha, z B in rissunjhä I R 4, aber nicht in samjhä of 2b 1, solfmilj hä läß i 1R I In Buhlers Schriftstalen findet sich diese Form des ha nicht, sie hat, soweit ich sehe, auch keinen Fortsetzer und muß daher vorlaufig als eine Eigentumlichkeit unseres Schriebers betrachtet werden

Beim the ist schon in Kalp der ursprungliche Punkt in dem Kreis durch einen horizontalen Strich ersetzt. In unserer Handschrift ist aber weiter die Lunendubrung verandert. Der ganze Buchstabe wird mit einem einzigen Federzuge geschrieben und dabei ergibt sich in der linken Seite des Kreisse eine Kerbe, siche gufch 4 V 4, 5 V 2, 8 V 2, gätha 4 R 3 usw Das Zeichen findet sich in dieser Form mehr oder weniger ausgegragt auch

usnam 8 V 2 ustru 8 R 1 Eine Krümmung der Horizontalo findet sich aber wie a a O S 14 bemerkt sehon in der Kusana Zeit und sie kommt gelegentlich auch in Kalp vor siehe das U in ucutam 232 V 1 Man braucht unser U nur mit den im Bower Manuscript und in den Inschriften auftre tenden Zeichen mit ihren großen Kursen zu vergleichen um zu erkennen daß es von diesen durch einen erheblichen Zeitraum geschieden sein muß das 7 in ungdam 5 V 1 zeit übrigens noch ganz dieselbe Form wie in Kalp

In ma wird die Lange in Kalp durch einen Haken bezeichnet der auf dem linken oberen Ende des Buchstabens aufgesetzt wird steht aber noch ein Anusyara über dem ma so dient ein an die rechte Vertikale gefugter horizontaler Strich als Langezeichen Die letztere Form des maist in unserer Handschrift verallgemeinert das Langezeichen ist aber außerdem noch umgebogen und hangt nach unten herab1) Ebenso wie in unserer Hand schrift wird die Lange in ma im allgemeinen in den Inschriften in östlicher Schrift ausgedruckt eine Ausnahme macht die Inschrift auf der Eisensaulo von Meharaulı (GI 32) die fur das a den aufwarts gerichteten Strich zeigt Unter den Inschriften in westlicher Schrift liefert die Udayagiri Inschrift von 425 (GI 61) wohl das fruheste Beispiel für das ma mit dem an die Vertikale gefugten Strich Genau in der Form unserer Handschrift tritt das ma zuerst in der Mathura Inschrift von 454 (GI 63) auf Übergangs formen zeigt die Inschrift von Indor von 465 (GI 16) hier findet sieh einmal in -voiyam aima (Z 7) sogar noch der links angesetzte nach oben gerichtete a Strich an dem auch die Eran Inschriften aus dem Ende des 5 Jahrhunderts (GI 19 36) festhalten wahrend sonst in dieser Zeit das ma in der Form unserer Handschrift überall durchgedrungen ist. Die Buchschrift ist der epigraphischen wie gewöhnlich vorausgeeilt. In dem Bower Manuscript wird das ma in allen Teilen genau so geschrieben wie in unserer Handschrift.

Der e Strich wird bisweilen ohne ersichtlichen Grund nicht am rechten sondern am linken Ende der oberen Decklinie und zwar in ziemlich wage rechter Richtung angefugt siehe sie 1 V 3 ty eram 1R 4 castre 1 R 4 ne 4 V 3 traze 4 V 4 fpaldyste 5 V 2 anarse 6 R 2 amaintie 8 R 2 puriena 9 V 2 Gelegentlich findet sich diese Art des Ansatzes schon in Kalp in me und se auch im seit doch ist hier der e Strich zu einer Karve ungebildet.

Eine ganz besondere Eigenart des Schreibers unserer Handschrift ist es daß er den Haken der das i ausdruckt um das Zusammensließen mit einem Zeichen der darüberstehenden Zeile zu vermeden anstatt nach inks nach rechts lehrt siehe ist 4V3 utdau 4R2 ity itra 4R3 its 5R3 utdarig 9V2 binduk

<sup>)</sup> D no Ausnalime wurde das  $m\bar{a}$  in 1 V 2 b lden wenn h er regre n  $\bar{a}pa(d)ate$ ) z lesen st der  $\bar{a}$  Sir  $\bar{c}$  is the r nach oben gerichtet. De Les ng kann daher nicht als sicher bezeichnet werden

9 V 3 Im ubrigen ist die Bezeichnung der mittleren Vokale genau die gleiche wie in Kalp

Aus der vorstehenden Untersuchung ergibt sich daß unsere Hand schrift zeitlielt zwischen die Handschrift der Kalpanamanditikā und das Bower Manuscript einzuordnen ist, sie ist aber von dem letzteren weiter entfernt als von Kalp Ist die Kalpanamanditika um 300 geschrieben, das Bower Manuskript im dritten Viertel des 4 Jahrhunderts so muß unsere Handschrift etwa um 326 entstanden sein

Ich gebe zunachst den Text der Bruchstucke \*

- 2 ktam anukramād iti yat pi[n]dafy](i)tv (o)ktam tad anukramād te(ditavyam)
- s na varlitavyam bha[va](ts) [[ 30 ] | ] s Aaumaralate sandhau pra[tha]
- ty\*evamādvpafpa](rya)ntam tatra rasamyna veditavya rasamy[ñ]
   d/v]e\* castfv]e ya
- <sup>1</sup> Linkes Endstück und em kleines Mittelstück. Das letztere ist hierbergestellt wei es das Wort fra oddh tah einhalt das auch in dem großeren Bruchstücke serscheint. Der Abstand zwischen den beiden Bruchstücken bleibt unsicher ebenso die Schei dung von Vorder und Ruckseite da die Blattzahl die wir auf der Vorderseite er warten mußten in cht erhalten ist. Es ist aber nicht anzunehmen daß ase auf der her als R bezeichneten Seite gestanden hat da auf der Geer Seite die Schrift sonst gut erhölten ist. Anderseits kann sie sehr wohl auf der als V bezeichneten Seite gestanden haben auf der besondere nach dem Imken Rande zu die Schrift fast voll g abge nieben ist.
- $^{\sharp}$  Vielle cht ist iajrapapazu lesen der Ausatz des a Zeichens ist für maun gewohnlich
- \* Spuren von dem Kreis und dem Doppelstrich haben sich über dem nitam der nachsten Zeile erlalten \* Auch die Lesung dichte ist möglich

<sup>1</sup> Mittelstuck, Vorderseite und Ruckseite lassen sich nicht bestimmen. Ganz sehwache Spuren von Schrift lassen es als moglich erscheinen daß auf Seite a doch mehr als nur eine Zeile stand. 8

2 su nipātyate t[1] [na]dvamda asamuccayesu — va [1,
5 [dat](ta)[s]\*(ca) [d]eva[da]t(t)o s[o]m(y)ah b[u]d
(dh)o vā som(y)ah — pr

1 Zwei Mittelstucke, die durch Maserung und Inhalt als zusammengehörig er wiesen werden. Ihr Abstand haßt sich meht bestimmen. Die Scheidung von Vorder seite und Ruckseite kann nur wahrscheinlich genannt werden.

41 V : [t] [āga]cch [v] [n] [m]

[th]
[t] (ne) [a](na)[m] (na)yanam — n[as] akah nāyakah po
anam — paranam — pau akah pāvaka tit nsātra — ||

[tra] — ko atra ko tra — padad sti kasmat ne anam po ana sti neatra — atreaka — te siyeatra — te[t]

n satra — atrana — te iyi aara — te iy [ku]ram tiddh site — || v särse — (ä)r(s)e (v)s(dh)au (v)s(bh)ä [saulil (ed)o(dbhy)am parasya alarasya lug (bh)avati yatha pan —

R : [ye apramat]ta[s]-car(s)[s]ya(ts) [u]k [a]pramā[do]-m[r]tapadam [s]ty-atra [t]ug ast(s) [— s]

pı — årsa eva vidhau khalu ity asya sabdasya lakaro vibhasaya lug bhavatı sathur apy athur apı —

s [e l]im[c]ift\*pjāpam\*alaraniyam\*ity\*itra² na sathur luptah ya tv\*iyam aithā hayati puruso nihi

[em] an [yakāra]vakārau lug p [éa]b(d)o•t(r)a [v]ībha[s]ām nīvariaya[t]ī

Mittelstuck Die Unterscheidung von Vorderseite und Ruckseite ist durch den Inhalt gesichert Lies atm

V : [d] [dh] [s]dam — [d] m —
jambu unatam — jambunatam — pn[t] bhah pn[tr]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Linkes Finkstick und den Mittelstucke Die Abstande des hier am weitesten nach rechte gestellten Bruchstucken und des Inden Endstückes von den beiden anderen Bruchstücken lessen sich neith feststellen. Am Runde des linken Endstückes finden, selt, auf der einen Seipern von Zucl en die Zahlzeichen gewesen sein können. Is ist daher wahrscheinlich daß die die Cordenstein wur und dafür spricht auch der Judie.

```
2 ft/s kimartham -
                                                         hemantadise
    abhidheyesu antuah
                             sie wage sa
                                                                [pa]
    dyate2 yatha Thle
3
                                                 vam sārangapišanga
    karka
               fll ftl fil
                                tradisv anusa
    n[t]adisu sie yu(ge sa)[p]3
                                   [4]
```

R 1 [r] na skar(s)bhutah ful Inl

rah sa khalu sapur ıkārıbhavatı yad dh(y) a[ha] bhesyate vo [ma] fy1

tyād/1/nām --s sapur ir ifo] bha y =āha - kr. snān•dharmān viprahāya suklān [bh]ā ta bhiksa

vahinim iti - ta

sapur ılārı dıśab(d)ena hı dhäreti väceti mantreti ty evamād [sa]m 1(ñ)ayor ma

2 Zwischen pg und dug ist eine Lucke gelassen offenbar weil das in der ersten Zeile daruberstehende aksara bis in die zweite Zeile hinabreichte

<sup>3</sup> Wegen der Erganzung von gesa verweise ich auf die Erlauterungen

4 Diese Zeile scheint erst in der Mitte des Blattes begonnen zu haben

-aya[m h] kā[n]mak V 1 cid dhy adim ev apeksa(te n) antam tadyatha po 2 r itu atra - etad ev ä Ikaleesd asy a 3 c it splamcanām radsyla 0 ā n mā[n] [v] [t] [8] R 1 tr arsam aveksyate na hi [plu](ta)m anarse sti rmavinaye a[p](rama)tto wharisyati e sty evama rmā avarna s

Muttelstuck und rechtes Endstuck Die Scheidung von Vorderseite und Ruck seite ist nicht sicher 71

> 1 bharatı > o styse ช ฉิ h 1 [a]pramat[ta] n sty atra

Mittelstuck Vorderseite und Ruckseite lassen sich nicht feststellen.

4

gı

V 1 [l]y [L] [r](ta)fd lyathā a idrša(m) kar(s)syas(s) n p l

madhu u usnam — ā idān[i]m avaga tı - air socyate nsüsatyam vika n=ocyale pau pratya[yo]2

rft lvft |kārapratyaya tty-uktarūpo-tra pratyaf110]2 Ina cal parah pratyayah sed

ı ıfha] surubhān(d)as tal syat = [p]av = its - || bahutram = amt - [ya] [sthyam]

[a]m[s] ustrā rksam = ärfo]hant= ch Rı [ya]d=apy=aukāravaryyam distvam tadyathā [s]t[s] ta

agn[s] vā dvīvacanam tat svastham bhavatī -2

male ete - ya || ekatram=āmantrste yatıbhsksio[h]

m sts - 1 [v] r[tha]vyal[t](y)apelsaya ca --1 Isvalte Laducid dhi vrttam arsam va v[r]t[t]ār[s]a

## tah vafdl-afpl

1 Drei Mittelstucke auf Grund des Inhaltes zusammengestellt. Der Abstand zwischen dem zweiten und dritten Stuck laßt sich nicht genau bestimmen Norder seite und Ruckseite ergeben sich aus dem Inhalt

Es kann auch *prat ja je* gelesen werden da nur der hake Teil des Vokalzeichens sichthar ist

91

V 1 [eva] makfa]r(o) b(s)[n]du[m] [8] ufhl

gam-sty-atra makārah saha purcena lug-bhavats [na] hy-āha 2 sastāram = 1[t]1 9

[gh]th[au] ca binduh — nakaro ntagatah adhy+aghy+athāi+sti trayodasanam dhafgha]

va[s]|s](t)am d(v)|s[ka]t(r)ayam [tat](r)|a cacha]yoh [saka] (ra) [h tathauo[h sal. la[ra] Rι

n — tan thakaran tams thakaran [--] tan tatarayatı tams tara

[yatı] -

n — || jajhañesu tu ñ — nakāra ev=antyo jajhañesu paresu ñakā [t]an shasan - fan nakara[n] - tan salaran sett - | da dhanesu tu [n] -

na[k]arā(n) tān(sna)

Rechtes Endstuck Vorderseite und Ruckseite ergeben sich aus dem Inhalt Lies tārayatı

```
101
V 1
         (v) arse - vibhasaya [a](r)[s](e) tidhau e[sa]
  2
                                                               [pa]rau
      [b]s[nd]
        [pra]h[ā]syate - sa vai uttamapūru[sa](h) tra lug bharat[i]
         [sa ] gac[ch]a — bha[v] ā[gaccha v]ā — a[r] ā[tit]
                                                               rba[m]
R 1
         py=[a]ha -- || nag[e]su gosu turag[e]su
                                                    [ca]
      [LIrt
       (||) ( ) || padarad anv a sv a bhy adhy a tly apy ap fol (pa
      pa)[ri p|rati ca karma
  3
```

<sup>1</sup> Zwei Mittelstucke, auf Grund des Inhalts der Ruckseite zusammengestellt Vorderseite und Ruckseite scheinen durch den Inhalt bestimmt zu sein

```
canina ili tefd/iflav/(y)a yat-Larmafp/rafvacani)ya iti
                              111
                  muprākā
                [su] parwyaktam
                 wasam) [ñ ]a
                     [8a](m)[]]ñ[a]h ta[tra]
      R ı
                iti - para it[y] a
                  [u] srotadi
                      [1] å
2 Mittelstuck Die Scheidung von Vorder und Ruckseite ist sehr unsicher
                              121
             (n)[s]hsrtah nirusrava
    a 1
             1. ama iti - dureity aya(m) hutsa[d]
             bhāvādisu vitasravah vita
                       e
   h² 1
                     [t] [t]y
             [a]paśabdam āha — apadeše
             pratyagatah putram
```

<sup>1</sup> Mittelstuck Vorderseite und Ruckseite sind nicht zu bestimmen

<sup>2</sup> Auf dieser Seite waren nur drei Zeilen

[sam] (n)a (v)e(d) (tavya) 1 Mittelstuck Vorderseite und Ruckseite and nicht zu bestimmen Ich brauche kaum zu sagen daß es nicht ganz leicht ist zum Ver stindmis der des Zusammenhanges entbehrenden Bruchstücke eines un bekannten grammatischen Textes durchzudringen Ich kann dahler die folgenden Frlauterungen nur als einen Versuch der Deutung bezeichnen Manches ist mir dunkel geblieben und ich kann nur hoffen daß Gelehrte, die das Vyakarana zu ihrem Spezialstudium gemicht haben weiteres zur Aufhellung der Reste dieses sicherlich nicht unwichtigen Werkes beitragen werden.

1 Fur die Deutung des Textes der Vorderseite deren Schrift größten teils abgerieben ist vermag ich nichts Sicheres bezühringen. In Zeile 2 kann man schwanken ob man värjaffar oder eignimapa lesen soll. Die Reste die sich von der matrik erhelten haben schen mehr wie ma aus anderectt ist der Ansatz des Langezeichens wie oben bemerkt<sup>3</sup>) micht der bei ma übliche Vojrapapa ist eine an und für sich recht unwahrschein liche Lesung Liest man ma so könnte man die Worte zu pfa it fatra väjram apa(dyate) erganzen und in rejne eine Bezeichnung des Jüha amulya schen der im Kommentar zu Hem. 1. 1. 16. in Durgassinhas kommentar zu Kat. 1. 1. 17. und bei Vopadeva Winglind 1. 18. väjrakriti tarnah genannt wird. Die Erklärung wurde sich also auf ein Sutra beziehen das den Übergang des Visarjamya in den Jihvamulya lehrte. Das tranadik tah<sup>3</sup>) sie pur ity atra bleibt mir vollig unklär es scheint daß es aus der Erklarung eines Sutra stammt von dem sich auf dem kleinen Bruchstuck.

tranoddh tah au erhalten hat Über die samjuas sva und pu siehe die

Bemerlungen auf S 697ff

Aus den Buchstabenresten der ersten Zeile der Ruckseite laßt sich kaum etwas eitnichmen. In der zweiten Zeile ist yst pinday(s)tießlich da anukramad vießlichtigmig die Erkhrung des davorschenden Sutra das danach etwa als (pindaystro)klim anukramad it erganzt werden kann. Das ist offenbar eine Paribhass. Was als zu einem Ganzen verbunden gelehrt ist das ist (als) der Reihe nach (gelehrt anzusehen). Auch die Worte na tartiaryam bhara(h) in Zeile 3 gehören wohl noch zu dem. Kommentar dieses Stitte.

Es folgt in Zeile 3 ein holophon haumaralate sandhau pratha Ummittelbar vor Aaumaralate war das Schnurloch links dav on ist ein un gefalt 1½, ew langes Stuck des Blattes weggebrochen Trotzdem laßt sich mit Sicherheit behaupten daß vor haumaralate kein its gestanden lat da sich Spuren von dem unteren Teil der Buchstaben auf dem Blatt inden mußten Offenbar war es in den ersten Jahrhunderten nach dem Beginn unserer Zeitrechnung noch meht üblich den Kolophon mit it ein

<sup>1)</sup> Sche S 684

<sup>1)</sup> Wal reel e ni ch auci in dem turkestan sel en kommentar So 6a l wo S eg (royakr /r , p het nullyn/h) ergánzen will
1) Man kann odd rich oder oddhatah lesen

zuleiten Noch in der Handschrift des Säriputraprakarana lautet der Kolophon Sariputraprakarane nasamonkah 91) In der alten Handschrift der Kalpanamanditika beginnt der Kolophon auf Bl 308 bhiksos Tāksa śilakasya ārya , auf Bl 111 und Bl 192 habe ich den Anfang des Kolo phons zu sty ārya Kaumāralātāyām erganzt, es zeigt sich jetzt, daß das falsch war und daß das ity zu streichen ist Die Erganzung von pratha ist schwierig Über dem tha ist ein borizontaler Strich sichtbar, der nicht zu dem tha gehören, sondern nur der Rest eines e Zeichens oder der linken Halfte eines o Zeichens sein kann, die über dem verlorengegangenen m gestanden haben mussen Es ist also prathame oder prathamo zu lesen Man könnte vielleicht annehmen, daß Kaumäraläte sandhau prathalme dagestanden hatte 'ım Kaumāralāta, ın dem ersten Buch malarane) ', aber eine solche Ausdrucksweise ist wenig wahrscheinlich. Sandh man sollte dafur eher etwas wie eandhyālhye prathame pralarane erwarten Naber liegt es anzunehmen, daß Sandhi der Name des Buches war und daß auf sandhau die Angabe des Kapitels, also etwa prathamo(dhyayah) folgte Ahnlich lauten die Unterschriften in Durgasimbas Kommentar zum ersten Buch des Katantra, z B iti Daurgasımhyam vritan sandhan prathamah pādah samāptah Unsicher bleibt die Erganzung des pratha aber auf jeden Tall 1st. wie der

Das auf dem kleinen Bruchstuck erhaltene phünām paśc ist, wie der davorsteliende Doppelstrich zeigt der Anfang eines Sütra Ist die Anordnung der beiden Bruchstucke richtig, so war es das erste Sütra des neuen Abschnittes In dem Falle mußten die Worte in Zeile 4 (s)ly evamädiyapaqiya)nium tatra rasamyää teditavyä wo die Erganzung der Silbe rya wohl sicher ist aus dem Kommentar zu diesem Sütra stammen In dem Sütra wurde also der Terminus ra für eine Gruppe von Lauten deren letzter pa war vorgeschrieben Wie das durch phänām paśc ausgedruckt sein sollte, weiß ich allerdings nicht zu erklaren

Die auf dem kleinen Bruchstuck in Zeile 4 erhaltenen Silben dve (oder ddhe) castve ya scheinen aus einem anderen Sütra zu stammen

- 2 Aus dem kleinen Bruchstuck gebt nicht viel mehr hervor, als daß auf diesem Blatt technische Ausdrucke gelehrt wurden
- 3 Das Beispiel in Zeile 3 der Vorderseite som(y)ah bud(dh)o vä som(y)ah wo das allerdings teilweise auf Erganzung beruhende somyah augenscheinlich im Sinne von saumyah steht, laßt im Verein mit dem vä i(t);
  in Zeile 2 darauf schließen, daß es sich in dem Kommentar um die II;
  klarung der Partikel vä handelte Dazu stimmt das vor iå i(ti) stehende
- nadvandvasamuccayesu, es ist der Schluß eines Kompositums, in dem wahrscheinlich die Bedeutungen von ca aufgezahlt werden Amarak 3, 3,240 lehrt canvacayasamähäretaretarasamuccaye, was unter den vier Ausdrucken zu verstehen ist zeigen die Beispiele im Kommentar des Ma-

<sup>1)</sup> Siehe oben S 195

beśvara bhikām ala gām cānaya fur ontūcaya, samyītā ca paribhāsā ca samyītāparibhāsam fur samāhāra, dhotas ca khadīras ca dhavakhadīrau fur siardarayoga, išvaram gurum co bhojasra fur samucaya Es ist wohl denkar, daß in unserem Kommentar samāhāra und itardarayoga als diandus zusammengofast waren Wenn die Erklarungen des Kommentars ca und rā betreffen, wird es sich in dem darugehörigen Sūtra um die nipātas gehandelt haben, die Pan 1, 4, 57 cādayo 'saltie gelehrt werden Der Gana cādayah beginnt ca vā ha aha era, genau so beginnt die Aufzahlung der nipātas genar die obe S 600 angefuhrten Laste aus dem Kātantra Das aus dem Kommentar stammende sa nipātagāe ri aul dem zweiten Bruchstuck laßt sich zwar, da der Zusammenhang fehlt, nicht erklaren, widerspircht aber jedenfalls der Vermutung, daß es sich auf der Vorderseite dieses Blattes um die nipātas handelte, nicht. Das darunterstelende datīfals (ca) devadatīfoj est wiederum der Rest eines Beispieles

Auf der Ruckseite scheint ram in n Zeile 2 der Sehluß eines Sütra zu sein Der Anfang der Erklarung arasistä nipätä zeigt, daß sich auch dies Sütra noch auf die nipätas bezog

dies Sutra noch auf die sipmes bebog
Auf das relätigags in dem Kolophon in Zeile 3 des rechten Bruchstucks werde ich spater eingelen. Von den auf dem linken Bruchstuck davorstehenden alsenes fleitligus å kann nur das nicht Eingeklammerte als sicher gelten. Da der Rest des Buchstabens vor div sich als der rechte Teil eines au auffassen laßt, glaubte ich zuerst (sendh)au distfigu(p)d(dah) lesen und erganzen zu durfen, silein was von dem Buchstaben liniter divitiga sichtbar ist, weist eher auf ein so mit einem untergeschriebenen Zeichen und dem ä Zeichen. Da außerdem auch die Einordnung des linken Bruchstuckes nicht als sicher gelten kann, möchte ich auf die Deu tung dieser alsaras heber verzichten. Auch den Anfang des ersten Sütra des neuen Abschnittes ragus. weiß ich nicht zu erklyren

4 (Ne) a(na)m (na)yanam, nas akuh nāyalah, po anam povanam, pau alah pāvaka it in Zeile 2 der Vorderseite sind wie das sich anschließende nātra zeigt, Gegenbeispiele Das verlorengegangene Sūtra wird daher inhaltlick Kāt 1, 2, 16 entsprochen haben ayādīnām yavalopah padānte na vāl) wenn (die aus ε, as ο, au vor folgendem Vokal entstan denen) ay, āy, at, ār im Wortauslaut stehen, so kann das y oder v beliebig schwinder. Pān s, 3, 19 liyah Sāhdiyasya deckt sich damit meht ganz, da darunter auch l'alle wie kā āst, devā iha neben kay āste, devāy iha fallen, die nach s, 2, 66, 8, 3, 17 aus kah āst, devā ha entstanden sind. Die Beispiele für die Veranderung der Diphthonge im Innern des Wortes sind in der Kāshā zu Pān 6, 1,78 ganz andere als luer. Auch in Durgasumhas Kommentar zu Kāt 1, 2, 12—15 kehrt von den hier genannten im rānyakah.

<sup>&#</sup>x27;) Die sich anschließenden Worte lope fü praktih wenn Schwund (eintritt, bleiben a und 3) unverandert', bilden in den fürkestanischen Handschriften ein be sonderes Sätze.

wieder, doch werden als Gegenbeispiele unter 1, 2, 16 nayanam und näyakah angefuhrt Genau dieselben Beispiele wie hier Inden sich aber in dem turkestanischen Kommentar zu Kät 1, 2, 12—15, ind dort ist auch die Art der Anfuhrung die gleiche ne anam naylanam), p(o) anah (paranah), p(au) akah (pārakah), nai akah nāyakah ist verlorengegangen, aber mit Sicherheit zu erganzen, und p(o) anah (paranah) vielleicht nir Schreibfehler für po anam paranam) Bei der großen Ahnlichkeit der Beispiele in den Kommentaren des Kaumāralīta und des Kātantin darf man es wagen, auch das stark verstummelto Beispiel in Zeile 1 zn erganzen. Für die Behandlung des auslautenden o vor folgendem Vokal außer a gibt Durgasimha als Beispiel pata iha, patav iha, der turkestanische Kommentar (pato uttistha) pata uttistha (patav uttistha). Es ist in Zeile 1 also offenbar (pat) (a) āgacch(a) v(a)n(a)m zu lesen

Das folgende Sütra, das noch in Zeile 2 stand, ist verloren Nach dem Beispiel in Zeile 3 ko atra kotra?) und den Gegenbeispielen ne anam, po ana, die die Gultigkeit der Regel fur den Wortanslaut erlautern sollen, kann das Sütra inhaltheh nur Kat 1 2 17 edotparah padante lopam akarah entsprochen haben Panini lehrt 6 1 109 enah padantad ati nicht Schwund des a nach einem im Wortauslaut stehenden e oder o sondern Substitution des ersten Vokals, des e oder o fur beido Vokale, e + a oder o + a Daß die Regel des Kaumāralāta nicht nur in der Auffassing des Vorgangs mit der des Katantra ubereinstimmte, sondern ihr auch in der Form sehr naho stand, zeigt der Kommentar zu dem folgenden Sütra no die Be stimmungen unserer Regel durch anuirtts fortgelten (ed)o(dbh)yam pa rasya akārasya lug bharati An Stelle des lopam des Kātantra stand im Kaumaralata also offenbar luk an Stello des padante une die Bemerkung des Kommentars padad ils kasmat in Zeile 3 reigt padat so daß das ganzo Sütra im Kaumāralāta wahrscheinlich edodbhyām padād ato luk lautete Die Beispiele bei Durgasimha und in dem turkestanischen Kommentar sind unter Kat 1 2 17 tetra und patotra, kotra findet sich als Beispiel bei beiden unter 1, 5, 7, das den Übergang des Visarjaniya in u zwischen a und a lehrt3) Der Kommentar zu dem Sütra schließt mit einer Bemerkung karam eiddhiti) deren Sinn unklar bleibt (atrāha — te sty atra — tet

Das folgende Sütra (Z. 4) lautet rärge 'in der Sprache der Rus behebig', d. h. nach der Erklarung des Kommentars 'in dem Sprachgebrauch der Rus (ärge i idhau) findet der Schwund eines a nach e und o behebig statt' Von dem ersten Beispiel des Kommentars hat sich nur jan i erhalten, das

<sup>1)</sup> Doch ist zu beachten, diß in Zeile 3 der Handschrift ne anam po ana ili steht, es kann also ungekehrt po anam paranam nuch Febl r für po anah paranah sein

<sup>1)</sup> Das vorhergehende tra hills sich meht mit Siel erheit erganzen

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nach dem Katantra wiel keh atru nach 1, 5 7 zumechei ka u atro weiter nach 1, 2 3 ko atru endlich nach 1, 2 17 keta. Bir Pami triten der Biche nach die Regeln 8, 2, 06 (für atru) 6 1, 13 (für atru) 6 1, 87 (für atru) 6, 1, 100 (fürül) ein.

wohl zu einer Form von pandita ergunzt werden muß. Aber auch das — ye apramaitas car — sya — in Zeile 1 der Ruckseite gehört offenbar noch einem Beispiel fur die Regel an Die Worte stammen aus der ersten Zeile von Udanav 4 38 wo unsero Handschriften erganzt durch die von Levi JA A 20 287 veröffentlichte Handschrift allerdings yo hy asmim dharma unaye to apramatto bharsyati") lesen das Divyavadana 68 bietet aber, wie schon Lévi bemerkt hat die Variante apramattas carisyati, die durch die tibetische Übersetzung (gan zig chos haul hat la ni bag dan ldan par spyod byed pa) gestutzt wird Die Pali Version (S 1, 157, mun par stygos ogen paj genine min Ero an version (d. 1718). D 2 121 Therag 2-97) hest rikessat das kharosth Dharmapada rikasid An das Beispiel scheint sich im Kommontar die Bemerkung geschlossen zu haben daß in der angeführten Stelle der Schwund des a nicht einge treten sei dann wird ein Beispiel für den Schwund gegeben apramadomr tapadam ily atra lug ast(1) Die Worte bilden den Anfang von Udaniv 4 1 aber wiederum weichen alle turkestanischen Handschriften ab indem sie apramado hu amriapadam lesen mit Erhaltung der überzahligen Silbe wie in Dhp 21 appamado amatapadam und in dem Kharosthi Dharmapada apramadu amadapada Wenn sich aber auch Verschiedenheiten in den Lesungen finden so zeigen diese Beispiele doch deutlich daß wir unter dem gros des Kaumarslata die Sprache der buddhistischen kanonischen Literatur zu verstehen haben

Won dem nachsten Sutra ist in Zeile 2 der Ruckseite nur ps erhalten de Falkarung aber steht vollst indig da arso era vidhau khalu ity asya sababasya lakaro ribhasya lug bharati sathur app athur app. Drunch sehreib das Sutra vor daß in der Sprache der Rus das I in dem Wort khalu behebug schwinden konne und zuar mit ihn als auch ohne thu Leider sind die Beispiele in Zeile 3 verstummelt so daß man aus ihnen über die Form des khalu in der Sprache des kanons nichts enthelmen lann In Ikinett napam akuranyam heißt es ist — zu erganzen ist doch woll das I — micht sathur geschwinden was aber diese Gathä betrifft hayati puruso nicht sathur geschwinden was aber diese Gathä betrifft hayati puruso nicht estelle stelle scheint Prosa zu sein ich vernag aus micht nach zuweren. Die Gatha bit Lüfanu 25 5 von der in unseren Handschriffen leuler auch nur der Anfang hayati puruso ni und der Schluß (lajani@jechreithen inhomano bhayeta vorliegt. Im Pali findet sieh die Strophe A. 1, 1201. Jut 33 7.

nthigati puriso nthinascii na ca hayetha kadaci tulyaseti settham upanamam udeli khippam tasmā atlano utlatim thajetha In der Sanskir Fassung wachaber dos Strophe von dem Pali Text im zweiten und dritten Pada noch weiter ab als im ersten und letzten wie die tibe tisele Übersetzung zeiet.

I De Pariser Handselrift lest am in it apra alto fellt in unseren Hand schriften

dman pa bsten pas m. dag ñams hgyur žin thad kar bab pa bsten pas so na gnas | gtso bo bsten pas dam pa thob hgyur ba de phyrr bdag pas gtsor gyur bsten par bya

Ich wage es nicht, den Sansknt Text der Strophe nach dem Tibetischen wiederherzustellen. Keinesfalls aber gibt das Tibetische Anlaß zu der Annahme, daß der Übersetzer irgendwo in der Strophe ein Wort wie Lhalu gelesen hatte

Versagen die Beispiele, so mussen wir versuchen, die im Kanon gebrauchten Formen aus dem Sütra selbst zu erschließen Khalu erscheint im Pali als kha, selten als khalu, in AMg als khalu khu, hu Als Formen ohne l kommen fur das arsa nur kho und khu in Betracht Wenn in ihnen nach der Auffassung Kumäralätas das l einmal init, einmal ohne thu ge schwunden ist, so hann das eigenthich kaum anders verstanden werden, als daß in khu das l samt dem vorhergehenden a geschwunden ist, in kho ohne das vorhergehende a, aus kha u wurde nach der gewöhnlichen Regel kho Wir kommen eo zu dem Schluß, daß thu im Kaumäraläta die samyfid für den vorhergehenden Laut war

Die letzte Zeile der Ruckseite bietet Bruchstucke aus der Erklarung des folgenden Sütra. Die Lesung der Zeile wird dadurch sehr erschwert, daß der untere Teil der Buchstaben teils weggebroehen teils völlig verlöseht ist. Sicherlich handelt es sich um den Schwund eines y und v ( $ya-k\bar{u}ravak\bar{u}rau$  lug), aber die Bedingungen, innter denen er eintreten soll, bleiben unklar. Hinzugefugt ist die Bemerkung, daß ein bestimmtes, in dem Sütra enthaltenes Wort das ich leider nicht zu entziffern vernag, die fakultative Geltung der Regel mit anderen Worten, das Portgelten des vä des vorigen Sütra, aufhebt p  $\delta ab(d)ot(r)a^{1}$ ) ivhhäsam invardayati

5 Jambū ānalam — jambūnalam in Zeile 1 der Vorderseite ist na turlich ein Beispiel des Kommentars Die Bedeutung von ānatam bleibt mir unklar Vielleicht ist jambūnalam eine der im buddhistischen Sanskrit haufigen falsehen Sanskritisierungen und gelit auf p jambonalam, jambūnalam zuruck, das in dieser seltsamen Weise et; mologisiert wurde Aber wie dem auch sein mag, jedenfalls sollte das Beispiel das Sūtra illustrieren, das den beim Zussammentreffen von zwie einfachen homogenen Vokallen sich ergebenden Sindhi lehrte Pänini 6, 1, 101 (alah savarne durjhah) lehrt, daß in diesem Fall für beide Vokale die entsprechende Lange allein substituiert wird!), nach Kāt 1, 2 1 (samānah savarne durjhah) apras ca lopam) tritt für den ersten Vokal die Lunge ein und der folgende sehwindet Das Beispiel für den Zusammenstoß von i und i ist in der Kāsikā dadhīndrah, in dein turkestanischen Kommentar des Kātantra und bei Durgasimin dadhīdam, wir können danach das Beispiel in Zeile 1 des kleinen

<sup>1)</sup> Wahrschemlich hat unter dem pa noch ein subskribierter Buchstabe gestanden

<sup>1)</sup> Pan 6, 1, 84 clah püreaparayoh gilt fort

Bruchstuckes mit Sicherheit als d(a)dh(t) idam — d(adhidam) wiederherstellen Die Buchstabenreste, die sich von dem auf jambunatam fol genden Beispiel erhalten haben weisen auf pult r realbhah — prif(adhidh), pulrabhah ist auch bei Durgasimha das Beispiel — in dem turkestanischen Kommentar hat sich nur putr erhalten —, wahrend die Klüsikä hoffdyah bietet Die Worte (i)li kimarikam in Zeile 2 gehören offenbar noch zu dem Kommentar dieses Sütra, in welchem Zusammenhang sie stehen lißt sich nicht feststellen

Von dem Kommentar zu dem folgenden Sütra hat sich in Zeile 2 hemantädist abhidheyesu antyah 'der im Auslaut stehende in den Wörtern hemanta usw' erbalten Dr es einen Stamm heman gibt und Pan 4, 3, 22 Abfall des ta von hemanta lehrt um haimana zu bilden, könnte man daran denken daß es sich hier etwa um den Abfall des auslautenden a samt den vorhergebenden Konsonanten handle Allem das ist unmöglich, da der Gana hemantadayah offenbar in Zeile 3 aufgezahlt wird und danach Wörter wie saranga pisanga einschloß fur die Abfall des ga nicht in Betracht kommen kann Das Sutra um das es sich handelt, entspricht vielmehr Varttika 4 zu Pan 6 1 94 In dieser Regel (em pararupam) lehrt Panini, daß in dem Fall daß das auslautende a oder a eines upasarga mit dem e oder o einer Wurzel zusammentrifft fur beide Vokale der zweite allem substituiert wird Katyayana fugt in dem Varitika (sakandhrādisu ca) hinzu daß die gleiche Substitution in salandhu usw eintrete Patagiali erlautert das saka andhuh wird sakandhuh kula atā wird Lulata, sima antah wird simantah aber nur wenn es Scheitel (Lesesu) bezeichnet, denn das Ende der Grenze (simno ntah) heißt simantah Candragomin hat die Angaben des Mahabhāsja in 5 1 98 (śakandhvādayah) reproduziert Vo pideva gibt in seinem Mugdhabodha die entsprechende Regel in 2, 13, aber der Gana heißt hier manisah und weicht von dem des Mahabhasya ab manısadya nıpatyante | manısa | halısa | langalısa | sakandhuh | kulata | simantah | patanjalih | sarangah | Spitere wie Bhattoidiksita geben dieselbe Liste fur éakandhradayah und fugen noch karkandhuh linzu das nach Ujivaladatta zu Unadis 1 281) dasselbe Wort andhu 'Brunnen' enthalt, das nach Kanyyata zu der Mahabhasya Stelle in sakandhuh steckt²) Von Vopadevas und Bhattopdiksitas Liste kehrt zunachst säranga in unserem Text wieder Die Vermutung liegt sehr nahe, daß Kumāralata piśanga dem sararga analog erklarte und weiter auch hemanta der Bildung nach

Andhuh küpah | pumey evändhuprahi küpa ul j Amarah | karkandhur nasjaküpah
 Subhüth

<sup>\*)</sup> Salandhur tti | andhur udapānam Ütangens gibt auch die Laghuvrtti zu hāt 1 2 1 das Vārttika kākandhrūdayah und Durgas mha fishrt unter 1, 2, 2 haltel, kāt 1 2 1 das Vārttika kākandhrūdayah und Durgas mha fishrt unter 1, 2, 2 haltel, kāgildē maniet an Nach Hemacandra sand de Worter von Wurzein mit Suffiven gebildet, er nennt in semem Unda ganas stra dalandia (848) kalad (143) simanta (222) hemanta (222) sēranga (109) pēdanga (101)

mit simanta auf eine Stufe stellte. Daß sein Gana hemantādayah tatsachlich dem šakandhrādayah des Vārttika entsprach, wird dadurch bewiesen, daß sich die beiden stark verstummelten Wörter, die auf särangapstanga folgen, auf Grund der Angaben Patañjahs und Bhattojidiksitas mit völliger Sicherheit als karka[ndhuku]l[a]t[a] herstellen lassen<sup>1</sup>), nur das letzte Wort j...tra bleibt unklar

Da der Inhalt des Sütra jetzt feststeht, darf man den Anfang der Erklarung in Zeile 2 wohl zu hemantadiev abhidheyesu antyah (akarah 12) eie yuge sa . . erganzen Vorausgesetzt, daß das kleine, am rechten Ende hierher gestellte Bruchstuck wirklich zu dem Blatt gehört, darf man weiter sagen, daß die Erklarung mit (a) padyate schloß, worauf dann das Beispiel yathā hefma antah - hemantah) folgte, und daß in dem Kommentar in Zeile 3 wahrscheinlich das Sütra selbst, (hema)ntadisu sie gulae sa)p noch einmal wiederholt war, aus welchem Grunde das geschah, laßt sich nicht erkennen. Die Regel steht sicherlich mit der vorhergehenden in Zu sammenhang, und ich möchte es als wahrscheinlich ansehen, daß in ienerahnlich wie bei Panini, das Eintreten der Lange, sei es des auslautenden oder des anlautenden Vokals, in dieser das Eintreten der Kurze des auslautenden oder des anlautenden Vokals\*) für den auslautenden Vokal samt dem folgenden Vokal gelehrt war. Nun werden wir sehen, daß 'samt dem folgenden Lauto' in den nachsten beiden Sütras aller Wahrscheinlichkeit nach durch samh ausgedruckt war Vielleicht durfen wir daher in der angeführten Erklarung des Kommentars den Schluß noch weiter zu antyah (akūrah) sve yuge sapuh erganzen Hemantadisu sie yuge sapuh wird dann aber auch das Sütra in Zeile 3 gelautet haben Im Text steht see yu p . aber zwischen qu und p ist ein dunner Strich sichtbar, der wahrscheinlich die Einschubstelle für ein oder mehrere aus Versehen fortgelassene aksaras bezeichnet, diese könnten gesa gewesen sein. Selbstverstandlich können diese Erganzungen und Deutungen der Buchstabenreste nicht auf völlige Sicherheit Anspruch machen Besser steht es mit der Deutung von sve Durch sve guge mussen die Bedingungen ausgedruckt sein, unter denen fur den auslautenden Vokal samt dem folgenden die Kurze des auslautenden Vokals eintritt Da es sich hier nach dem Gana, soweit es sich ermitteln laßt, stets um das Zusammentreffen von zwei a-Lauten handelt, so ist zu vermuten, daß das ete soviel bedeutet wie 'vor einem homogenen Laut' Tatsachlich brauchen Sakatavana und Hemacandra sva als samma fur

¹) Auch die an sich meht deutheren Buchstabeurerte stimmen dazu. Statt kulaf muß üher kulafa diggestanden haben, die das Esingsetzeichen siehtbar sein mußte. Das mask kulafa bezeichnet nach Wilson jeden moht selbst erzeugten Sohn.

<sup>2)</sup> Von dem a hat sich eine Spur des Vertikalstriches erhalten

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auf die Erganzung werde ich noch zuruckkommen

<sup>4)</sup> Praktisch macht es naturlich keinen Unterschied, ob pararūpa, wie im Mahā bhāsya, oder purvarūpa substituert wird

homogen Der Regel Pän 1, 1, 9 tulyäsyaprayalnam sararnam entsprieht bei Sak 1, 1, 6 svah sthanäsyattye, Hem 1, 1, 17 tulyashlänäsyaprayatnah svah Es zeigt sich, daß die asmyñä sva schon viele Jahrhunderte vor Säkatäyana von Kumäralata gebraucht und wahrscheinlich auch geschaffen ist Schwerer ist es, den Sinn von yags festzustellen Ich kann vorlaufig nur die Vermutung außern, daß im Kaumäraläta yags der Ausdruck fur Kompositum war, bin aber keineswegs sieher, damit das Richtige getroffen zu haben

Um zum Verstandnis des Textes der Ruckseite zu gelangen, müssen wir von dem in Zeile 3 angeführten Beispiel ausgehen krsnan dharman wit von dem in zeno angenduch Benjace suspect ausgeben krammer reprahäya suklän bha ta bhilga Es 1st die erste Zeile von Udänav 16, 14 die in der Schreibung unserer turkestanischen Handschriften krsnäm dharmam uprahaya sullam bharayata bhilsarah lautet, wahrend die Pali-Version. Dhp 87 lanham dhammam rippahaya sukkam bhatetha pandito hest Die Sanskrit Fassung wird durch die tibetische Übersetzung bestatigt dge slon dkur po begom gyrs la nag polis chos ') ni rnam par spons Das Metrum verlangt aber im Sanskrit eine dreisilbige Form an statt bhārayata und so ist das Beispiel sicherlich zu krenān dharmān vipra hava suklan bha(te)ta bhiksa(vah) herzustellen Die Form, um derentwillen die Zeile angefuhrt wird, ist offenbar bhatela Das wird durch die Bemerkung in Zeile 4 die sich leicht zu (a)disab(d)ena hi dhareti vaceti ty evamad(inam) erganzen laßt völlig sichergestellt Das mantrets Sutra wird also den Eintritt von e fur aya in bharayati usw varse, d h fakultativ fur die Sprache des Kanons, gelehrt haben Vorausgesetzt, daß die Einordnung des kleinen Bruchstuckes am rechten Blattende richtig ist, durfen wir daher annehmen, daß y tyadinām - in Zeile 2 zu bhārayaty adınam - herzustellen ist und daß dies der Schluß des Sütra selbst ist An das Sütra schloß sich die Erklarung an von der sich in Zeile 3 sanur ir to bha erhalten hat Darauf folgten als Beispiele die oben angefuhrte Zeile von Udanav 16, 14 und eine zweite Stelle, von der nur der Schliß vahinim iti vorhegt eingeleitet durch (yad dh)y aha denn wenn man sagt'. und abgeschlossen durch einen Nachsatz von dem nur die Silben erhalten und acgesenium schur skärs '(so ist hier) schuh zu i (geworden)' Den Schluß der Erklarung bildet die schon angefuhrte Bemerkung, daß wegen des Wortes ads, 'und so wester, (in dem Sutra) die Regel auch fur dharets usw gelte

Wenn der Übergang von bhärengat, zu bhärets technisch so zustande kommt daß ein gewisser Laut in bhärengat mit pu zu i wird, so liegen zwei Möglichkeiten vor entweder wird das a mit dem vorbergehenden g oder das y mit dem folgenden a zu i In beiden Fallen ergibt sich bhäres its, das nach den gewöhnlichen Sandlu Regeln zu bhärets werden muß In dem ersten Fall mußte sapuh "samt dem vorhergehenden Laute" bedeuten Dagegen

<sup>1)</sup> So 1st mit h anstatt phyogs der Ausgabe zu lesen

spricht, daß, wie eben gezeigt, die samyñā für den vorhergehenden Laut wahrscheinheh thu war. Es scheint also daß das Sütra besagte daß in bhärayat, usw ärse das y behebig simt dem folgenden Laute zu s wurde Dinn wurde pu die samyhā für den folgenden Laut sein

Bet dieser Auffassung von pu durften auch die in Zeile 1 und 2 er haltenen Reste aus dem Kommentar zu dem vorhergehenden Sutra ver standlich werden. In Zeile 2 steht rah sa khalu sapur ikaribhavati yad dh(y) aha bheeyate to ma '(der Laut) wird sapuh zu s. denn wenn man sigt bheryate to ma 'Um was es sich handelt, zeigt das Beispiel deutlich genug Bhesyate entspricht dem gewöhnlichen bharrsyate Der auffallende Gebrauch der medialen Form beruht offenbar darauf, daß die Worte aus dem Anfang des zweiten oder vierten Pada eines Sloka stammen, wo für die dritte Silbe eine Lange erforderheh war, der Pada kann etwa bhesuate to mahaphalam (oder mahad bhayam)1) gelautet haben. Das Sutra lehrte also den fakultativen Übergang von am zu e in der Sprache des Kanons fur bharayat. Technisch kam dieser Übergang sicherlich in derselben Weise zustande wie der von aya zu e Es liegt daher nahe in Zeile 2 rah zu (valā)rah zu erganzen, dann wurde wenn sapuh 'samt dem felgenden Laute' bedeutet, der Sinn des Satzes sein 'Dis v (von bhairsyati) wird (in der Sprache der Rais beliebig) samt dem folgenden Laute zu : 'Eine ge wisse Sturze erhalt diese Deutung durch das na ikāribhātah in Zeile 1. das doch wehl aus dem Kommentar zu demselben Sutra stammt Ver dem na ist der untere Teil eines ra sichtbar. Dadurch wird wenigstens die Erganzung zu (saha purre)na ausgeschlossen und die Erganzung zu (saha pare ina nicht unwahrscheinlich ! Schließlich laßt sich so aber auch die dritte Zeile auf dem kleinen Bruchstuck vom hinken Ende sapur ir vo befriedigend erklaren Es wird das Sutra über die Verwandlung von bhavisyati in bhesyati sein das im Kommentar zu der nachsten analogen Regel zitiert war und das vollstandig etwa lautete (varse) sapur ir vo bha(visyateh)2) 'in der Sprache der Rsis wird das v von bhavisyati beliebig samt dem folgenden Laute zu : Das nachste Sutra lautete dann wahr scheinlich (yo bhara)y(a)tyādinām (in der Sprache der Rsis wird) das v von bhārayatı usw (beliebig samt dem folgenden Laute zu :)'

Die letzten Worte in Zeile 4, die wohl zu samy(n)ayor ma(ddhy)e zu erganzen sind stammen aus dem Kommentar zu dem Sütra das auf (yo bhāta)u/ajtyādinam folgte

6 Alles auf diesem Blatt Erhaltene gehört offenbar dem Kommentar an Den durftigen Resten der ersten Zeile der Vorderseite laßt sich kaum

<sup>1)</sup> Vgl z B Mahav 7 8 na ca hessati vo bhayam

<sup>3)</sup> Es konnte aber naturlich auch saha ikarena oder ahnliches dagestanden haben

<sup>\*)</sup> Moglicherweise ist das Zitat aber doch eine etwas vervollstandigte Fassung des Sutra Man sollte annehmen daß sopuh durch Anuvrtit aus den vorhergehenden Sutras zu erchanzen war.

ein Sinn abgewinnen Die Worte in Zeile 2 flra eid dhy adim era pel safte n )aniam tadyatha po sind an und fur sich verstandlich 'Denn bisweilen berucksichtigt er nur den Anlaut, nicht den Auslaut, wie z B in po '. ich vermag aber nicht zu sagen, worauf sie sich beziehen. In Zeile 3 ist kaccid asy a offenbar der Anfang eines Beispiels Es liegt nahe, auch in Zeile 4 (ka)c(c)t pamcanam radya zu lesen und darin den Anfang eines zweiten Beispiels zu sehen, aber ich weiß das hinter pamcanam stehende Wort das bis auf das suhskribierte y sicher scheint, nicht zu deuten Viel leicht stehen diese Beispiele im Zusammenhang mit einer Regel üher die Pluti die bei Fragen und beim Anruf ublich ist. Daß hier von der Pluti die Rede war, geht aus der Bemerkung in Zeile 2 der Ruckseite bervor (altrarsam greksyate na hr plufta)m gnarsestr hier wird die Sprache der Rais berucksichtigt, denn Pluta gibt es nicht außerhalb der Sprache der Rais' Moolicherweise ist daher auch in Zeile I der Ruckseite man(a): (a) ein Vokativ der die Pluti illustrieren soll. In Zeile 3 wird wiederum Udanav 4 38 zitiert aber diesmal in der Form, die der Fassung im Pali Kanon und ım Kharosthi Dharmapada entspricht (yo hy asmın dha)rmacınaye apframalito riharisyati Welchen Zweck das Zitat hatte, bleibt unklar In Zeile 4 ist sicherlich varne in der Lucke zu erganzen, avarna sivarne) e. 'kurzes und langes a wird vor kurzem und langem : zu c'. wird ein Sütra sein, das im Kommentar zitiert wird Denselben Wortlaut hat Kat 1, 2, 2

7 Aus dem kleinen Bruchstuck ist nichts zu entnehmen Apramatia in b 2 durite wieder aus Udanav 4 38 stammen

8 Aus den Bespelen in Zeile 2 der Vorderseite a udräa(m) kar(1) syns(1) 'ah so etwas willst du tun madhu u usnam 'der Honig hu, ist heiß, a idanim acuga(cchām) 'ah jetzt versteh ich' und aus dem davor erhaltenen n p t das sicherhelt zu einer Form von nipäta herzustellen ist, ergutt sich daß das verforengegangene Sutra die Univeranderhichkeit (Pringrhysschaft) eines aus einem einzigen Vokal besthenden nipäta vor folgendem Vokal lehrte. In Pän l 1 14 nipäta ekäj anän wird zugleich die Ausnahme fur än d 1 ä isudarihe krygupog marjäätähtivudhau ca, komstatiert, während ä tulganmarnangoh das nicht den anubandha n hat, unter die Regel falle Kät i 3 1 dantä a i u ä nipätäh sizure praktijä bezieht auch die auf o auslautenden nipätas ein, die bei Panini in dem nachsten Sütra, 1, 1, 16 of, behandelt werden. Wie weit sich das Sutra luer an die Fassung Paninis oder die des Katantra anschloß, laßt sich nicht feststellen, nur das ergiht sich aus der Reihenfolge der Beispiele, daß die mipatas auf o liner uncht an erster Stelle genannt waren.

Den leder sehr luckenhaften Text von Zeile 3 und 4 bis tat syat påv sis verstehe ich nicht. Es scheint, daß es sich um die Pragrhijaschaft eines keiner Verunderung unterworfenen Suffixes ([ni)ruckäraprutyaya ity ultaripotra pratyayo) vor pu handelt. Pau pratyayo scheint der Anfang des Sutra selbst zu sein. In 5 R 2fft ist pu offenbar die samyjä für den folgenden Laut Das wird es auch hier sein, ich weiß aber trotzdem nicht zu sagen, worauf sieli die Regel bezieht Auch das Beispiel hilft nicht weiter Es wird zu i ihs suräbhändas (hilfhats) T., hier steht ein Topf Branntwein', zu erganzen sein, da aber hier doch von einem Suffix überhaupt keine Rede sein kann, so durfte es nur als Gegenbeispiel in der Auseinander setzung des Kommentars gedient haben

Bahutram amī in Zeile 4 ist der Text des Sütra, das die Unverander lichtet des Auslautes in dem Plural amī vor folgendem Vokal lehrte Im Kātantra entspricht 1, 3, 3 bahuvacanam amī Von dem Kommentar haben sich in Zeile 1 der Ruckseite Reste der Beispiele erhalten, die sich mit Sicherheit als amī ustrā (gac)ch(an)t(s amī rk)s(ā v)vksam ārohantīti wiederherstellen lassen Die Beispiele in der Kāšika und bei Durgasimha lauten ganz anders

Das folgende Sütra, das die Unveranderlichkeit des auslautenden i. ü. e einer Dualform lehrte, ist verloren Panini gibt die Regel in 1, 1, 11 id ud ed dvirgcanam pragrhyam, das Katantra in 1, 3, 2 divacanam anau Der hier zu dem Sütra gehörige Kommentar besagte etwa 'Auch was eine Dualform 1st, mit Ausnahme (einer auf) au (auslautenden) wie zum Bei spiel agni male ete1), was (eine auf :, u) oder (e auslautende) Dual form 1st, die bleibt unverandert' Der Ausdruck aukaravanyam denteam ın dem Kommentar macht es sehr wahrscheinlich, daß das Sütra ahnlich wie im Katantra dutvam anau lautete. Die im Kommentar angeführten Beispiele sind denen des Durgasimlia (agni etau, patū imau sale ete, māle ıme) ahnlıcher als denen der Kāsikā (agnı iti väyü iti, male iti, vacete iti. pacethe iti) Auffallend ist daß Beispiele für verbale Dualformen auf e luer ebenso zu fehlen scheinen wie bei Durgasimha Durgasimha hat sie offenbar absiehtlich fortgelassen. Sie wurden gar nicht unter die Regel fallen, da im Kätantra fur die 'mittleren' Personalendungen nicht wie in Pan 1, 4 102 die samjāā dvivacana oder dviva gelehrt wird vgl Kat 3. 1,6 Eine Regel uber die Unveranderlichkeit der dualen Verbalformen gibt es im Kātantra uberhaupt nicht, und Durgasimha sucht sie daher kunstlich aus dem Wortlaut des Sutra 3, 6 63 ate athe its ca herauszudeuten Wie das Kaumāralāta verfuhr, laßt sich leider nicht feststellen

Das folgende Sütra ist in Zeile 2 fast vollstandig erbalten ekatvam ämantrite yatibhiksto(h), 'eine Singulariform) im Vokativ (bleibt unverandert) bei yati und bhiksu' Die Pragrhyaschaft von yate und bhikso wird sonst, soviel ich weiß, inrgends gelebrt. Von dem Kommentar zu dem Sütra bat sich leider so gut wie nichts erhalten

Der Text des nachsten Sütra in Zeile 3 ist verstummelt. Mit Hilfe der Reste der Erklarung vritärsa. und Ladäcid dhi vritam ärsam vä läßt er

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Sicherlich war auch ein Beispiel für einen Dual auf ü gegeben Ob Doppel beispiele gegeben waren wie etwa agni imau, agni etau, male ime, male ete laßt sich, nicht feststellen

sich mit ziemlicher Sicherheit zu istlarsager in britaryakt(n)apeksagu ca herstellen In metrischen Texten in der Sprache der Rus und mit Ruck sicht auf die Deutlichkeit des Sinnes (bleibt ein auslautender Vokal) be hebig (unverandert)

Die Buchstabenreste der vierten Zeile sind zu gering als daß man ibnen einen Sinn abgewinnen könnte

- 9 Die erste Zeile der Vorderseite hindelt von dem Übergang eines auslautenden in in den Anusvara Die erhaltenen Worte era makar(o) b(s)ndum stammen offenbar aus der Erklarung des Sutra das den Über gang lehrte Der Ausdruck bindu fur den Anusvara findet sich in Zeile 3 in dem Sutra Text selbst Spatere Grammatiker wie Vopadeva zu Mug dhah 1 17 Durgasinha zu Kat 1 1 19 bezeichnen den Anusyara als bindumatro varnah von dem (upari)stad binduh wird auch in der Erkhrung von 1 1 19 in dem turkestanischen Kommentar So 6b 4 gesprochen
- Das folgende Sutra ist verlorengegangen. Von dem dazugehörigen Kommentar hat sich in Zeile 2 ein Stuck erhalten gam stu alra makurah saha purtena lug bhavati na hy aha sastaram iti in gam fallt das m samt dem vorhergehenden (Vokal) ab denn man sagt nicht éastaram Das Sutra wird sich also auf Falle bezogen haben wo ein auslautendes m samt dem vorhergehenden Vokal vor folgendem Vokal ausgestoßen wurde was naturlich nur in metrischen Stucken des hanons vorkommen konnte Analog ist die Behandlung des niggahita in Stellen wie Therig 170 sak Annuag as the actionating test hypothes in October with Therig 110 sat. Accompany the propuet alone (fur parapuech adam). Vielfach schwindet aber im Pali auch nur das niggahita und der davorstehende Vokal wird mit dem folgenden kontrahiert und wenn in vedischen Texten ein auslautendes m vor Vokal schwindet bleibt der vorhergeliende Vokal wohl immer erhalten und geht mit dem folgenden Vokal Sandhi ein Man sollte annehmen daß auch dieser Sandhi gelegentlich arse eintrat und es ist ganz wohl möglich daß das Sutra den Schwund des m sowohl samt dem vorhergehenden Vokal als auch ohne diesen lehrte

Die Worte ghthau ea binduh in Zeile 3 sind der Schluß eines Sitra Aus dem Anfang der Erklarung geht hervor daß sich die Regel auf ein auslautendes n (nakarontagatah) bezog Das Schlißwort des Sutra binduh zeigt weiter daß es sich um den Übergang eines auslautenden n in den Anusvarı han lelte Fir diesen Übergang sel eint im Korimentar zunachst eine Ausnal me konstatiert zu werden adhy aghy athai il: trayodasanam Daraul weist das trayodasanam jedenfalls sind es dreizehn Laute der rargas namlich k kh g gh n d dh n p ph b bh m vor denen ein auslautendes n keine Veranderung erleidet Die Nichtgultigkeit der em auslautendes n seine veranserung einendes Die Alleingungseit und Regel vor diesen Lauten durfte im Kommentar durch adhy agly athau its ausgedruckt sein das sicherheh eine Auflösung des im Sutra selbst ge bruchten Ausdruckes 1st von dem sich ghl/ au²) erhalten hat Fur thu

<sup>1)</sup> Das gla t aber ke neswegs s cher

<sup>\*)</sup> Das au 1st te lwe so erganzt

hat sieh uns aus 4 R 2 die Bedeutung 'der vorhergehende Laut' ergeben Dieses fin Lann hier aber unmöglich gemeint sein. Vielleicht liegt hier der Lohativ von fin vor, und adhy aghy athau bedeutet 'nicht vor dh, nicht vor gh, nicht vor fh'. Es hat aber Laum einen Zweck, weitere Vermutungen über die Bedeutung dieser sampääs zu außern, da der Textzusammenhang hier doch allzu fraglich bleibt

Mit Zeile 4 kommen uir auf etwas festeren Boden Mit dem (a)vasis(t)am drikatrayam, 'die ubrigen drei Paare', sind, wie aus dem folgenden erhellt, die Laute c, ch, t, th, t, th gemeint Die nachsten Worte, die sich leicht zu tatfr)a cachayoh salafra)h tathayoh salarafh tathayoh salarah) vervollstandigen lassen, im Verein mit den Beispielen fan thakaran tams thakaran, tan tarayatı tama tarayatı lassen keinen Zweifel, daß es sich in der Kommentarstelle um den Übergang eines auslautenden n vor c. ch. t, th, t, th in ms bzw ms und ms handelt Es fragt sich nur, in welcher Form dieser Übergang in dem Sütra gelehrt war Das Kätantra lehrt 1, 4, 8-10 den Übergang des n in den Zischlaut mit vorhergehendem Anusvara no 'ntas cachayoh sakaram anusyarapurtam, tathayoh sakaram, tathayoh sakaram Auch Panini, Candragomin und Hemacandra stellen den lautlichen Vorgang als einen Wandel des nin den Zischlaut dar1) Die Annahme liegt sehr nahe, daß die Sandluregel luer ebenso gefaßt war Allein in dem Fall bleibt es ganzlich unklar, was in dem ghthau ca binduh schließenden Sütra positiv gelehrt gewesen sein sollte. So bleibt es schließlich doch das Wahrscheinlichere, daß in dem genannten Sütra zunachst der Übergang des n in den Anusvära vor den targas mit Ausnahme der oben aufgezahlten dreizehn Laute gelehrt war, und daß dann in einem anderen Sütra zu dem der Kommentar von (a)rasis(t)am in V 4 bis zu -n in R 1 gehört die Hin zufugung eines Zischlautes vor ca cha ta tha ta, tha vorgeschrieben war Die Hinzufugung des Zischlautes findet sich auch bei Sakatayana Er lehrt in 1, 1, 150 die Ersetzung des n durch si, d i durch ein s das nach 1. 1. 108 die Nasaherung des vorhergehenden Vokals hervorruft oder den An tritt (āgama) eines s (sak) an das n, das dann nach 1 1 110 zu Anusvāra wird, wahrend das s vor c. ch nach 1, 1, 137 zu s, vor t, th nach 1, 1, 138 zu s wird

<sup>1)</sup> Bei Panini kommt der Sandhi auf ziemkeh umstandhehe Weise zustande Nach 8, 3, 7 wird für das auslautende a zunachst das rie genannte substituere das nach 8, 3, 2 und 4 Nasalierung des vorhergebenden Vokals oder Antritt (ögama) eines Anusvära an den vorhergehenden Vokal bewirk. Nach 8, 3, 15 wird das 7 zu Visar januya, für das nach 8, 3, 4 s substituert wird. Des s wandelt sich dann weite nach 8, 4, 40 vor c, ch zu 4, nach 8, 4, 41 vor f, th zu ş. Candragomin lehrt 6 4, 3 die Substituerung eines s für das n und dann in 6, 4, 6 und 7 die Nasalierung des vorhergehenden Vokals oder den Antritt (agama) eines Anusvara an den vorher gehenden Vokal das s wird nach 6, 4, 136 vor den Palatelen Palatal, vor den Zere bralen zerebral Nach Heinacandra 1, 3 s wird das n vor c, f, i samt ihren Aspiraten der Reihe nach zu ś ş s, dem vorhergehenden Vokal wird der Anusvara hinzugefügt oder es wird der Anusvara für ihm substituert.

Die Beispiele des Kommentars weichen von den ubliehen ab. Fur den Sandhi von -n + i- lautet das Beispiel sonst meist (Kāśikā zu Pān 8, 3, 7; Candravrtti 6, 4 3, Cintāmani zu Sāk 1, 1, 150, Durgasimha und turk. Kommentar zu Kat 1, 4, 10) bhatams tarat:1), den Sandhi von -n + thillustrieren Durgasimha und der turkestanische Kommentar zu Kät 1, 4, 9 durch bhavams thakarena

Das Sütra in Zeile 2 der Ruckseite jajhañesu tu ñ lehrt den Übergang eines auslautenden n in n vor 2 3h, n Von dem Kommentar haben sich der Anfang der Erklarung nakara erantyo jashañesu paresu naka Beispiele (tan jhasan -) tan jhasan - tan nakaran - tan nakaran erhalten. In Kat 1, 4, 12 wird der Übergang des n in den Palatal vor folgendem s ın die Regel hineinhezogen jajkanalalaresu nalaram1) Die den hier gegebenen Beispielen entsprechenden Beispiele lauten bei Durgasimha bhavañ shasayat: bhavañ halarena, fur das letzte bietet der turkestanische Kommentar bhavañ ñatva3)

Das folgende Sutra in Zeile 3 schreibt den Übergang eines auslautenden n vor d dh n in n vor dadhanesa tu n Von dem Kommentar ist nur das Beisniel (tan) nakāra(n) tan (nakāran) erhalten. Der Regel entspricht im Katantra 1, 4 14 dadhanaparas tu nalāram4) Das Beispiel fur den Sandhi von n + n ist bei Durgasimha bharan nalarena, in dem turkestanischen Kommentar bhavan natia

10 Bei der Erklarung der Vorderseite des Blattes wird es gut sein, von dem kleinen Bruchstuck zunachst einmal abzusehen. Wir finden in Zeile 2 arse, den Rest eines Sutras, dem die Erklarung folgt vibhasaya afrisfe) udhau esa 'beliebig in dem Sprachgebrauch der Rsis esa' Das Sütra laßt sich also mit Sicherheit zu rurse erganzen. Das esu laßt darauf schließen. daß das Sutra den fakultativen Abfall des Visarjaniya von esah vor Konsonanten fur die Sprache der kanonischen Texte lehrte. In der folgenden Zeile finden wir ein Beispiel aus dem Kanon zitiert sa var uttamapurusa(h) Es 1st der vierte Pada von Udanav 29, 33, wo unsere turkestanischen Handschriften allerdings sa var tüttamapurusah lesen, selbstverstandlich ist aber das tu erst spater emgeschoben, um den Hiatus zu vermeiden Herucksichtigt man das was sich aus dem Kommentar in der zweiten Zeile ergibt, so kann das Beispiel wohl nur den Zweck haben den Abfall des Visarjanīya in suh zu illustrieren. Das Sūtra lehrte also, wie von vornherein zu erwarten den Abfall gleichzeitig für esah und sah. Daß der Schluß richtig ist zeigt das vorhergehende Beispiel, von dem sich nur prahasyate erhalten hat Olienbar war der dritte Pada von Udanav 3, 2 zitiert, der in den jungeren turkestanischen Handschriften trana hy ena(m)

<sup>1)</sup> Die Laghuvriti zu Hem 1, 3, 8 hat bhavans tanuh

<sup>1)</sup> Bei Panini ergibt sich der Übergang aus der weiler gefaßten Regel 8, 4, 40 2) Erhalten at von

<sup>4)</sup> Die bei Panini entsprechende Regel 8, 4, 41 ist wiederum weiter gefaßt

pra(kāsyate), in einer alteren aber trsnā hy esa prakāsyate<sup>1</sup>) lautet. In der entsprechenden Strophe des Dhummapada 350 weicht der dritte Pāda ganz ab esa kho 1yaniikāhiti, die tibetische Übersetzung hat de yis sred parab in spans pu yis, was auf eine Lesung trsnām esa prahāsyate schließen list, aus der das seltsame trena hy esa prahasyate wohl durch Kontamination init der Lesung trena hy enam prahasyate entstanden ist. Wie dem aber auch sein mag, jedenfalls ist in dem Kommentar esa vor prahäsuate zu erganzen, und wir haben hier das zu erwartende Beispiel für den Abfall des Visarjaniya von esah Dazu stimmen vortrefflich die auf dem kleinen Bruchstuck in Zeile 3 erhaltenen Worte, die sich leicht zu frig altra lug bharah, 'in diesen Fallen tritt Schwund ein', erganzen lasen Schwieriger ist die Erganzung der zweiten Zeile des kleinen Bruchstuckes Das Kätantra lehrt in 1, 5 15 den Abfall des Visarjaniya in der Form esasaparo vyanjane lopyah, was Durgasumha in seinem Kommentar durch essesthyam paro visarjaniyo lopyo bhavali vyonyane pare umschreibt. Dr in der Lucke zwischen den beiden Bruchstucken zwei oder drei alsaras gestanden haben mussen liegt es nahe auch hier esasābhuām parau zu lesen. Auffallend ist aber der Dual Das Wort linter paran ist zwar ein as verwischt kann aber nicht anders als bind gelesen werden Es kann nur eine Form von bindu sein, das, wie oben gezeigt Kumāralata als samjāā fur den Anusvāra ge braucht aber von dem Anusvāra kann in diesem Zusammenhang doch unmöglich die Rede gewesen sein Zu erwarten ware vielmehr ein Ausdruck fur den Visarjaniya Nun haben wir gesehen daß Vopadeva im Kommentar zu 1. 17 den Anusyara bindumatro varnah nennt wahrend Kumaralata die kurzere Form binduh gebraucht An derselben Stelle bezeichnet Vopadeva den Visarjaniya als dubindumātro varnah2) und ich halte es daher fur völlig sicher daß im Kaumaralata so seltsam es auch auf den ersten Blick erscheinen mag der Dual binda die samma fur den Visarjaniya war Der Anfang der Erklarung des Sutra lautete also vibhāsaya a(r)s(e) vidhau esa(sābhyām) parau bindū es folgto vielleicht lug bhavato vyañjane pare doch ist das nicht sicher da wir die samma die im Kaumaralkin für Kon sonant gebraucht wur nicht kennen Das Sütra selbst wird nur aus den Worten varse bestanden haben da der Abfall des Visarjaniya hinter esa und sa allgemein sicherlich in dem vorhergehenden Statz gelehrt war und die naheren Bestimmungen dieses Sütra für das nachste durch anurth Geltung hatten

Die Buchstaben der folgenden Zeile 4 sind zum Teil abgerieben nur die nicht in eckige Klammern gesetzten aksaras können als sicher gelten

prahasyate fehlt in dieser Handschrift ist aber durch andere altere Hand schriften gesichert

<sup>2)</sup> Durgasımha nennt den Visarjanıya zu Kat 1 1 16 poetischer kumāristana yugākţir varnah

Ich vermag der Zeile keinen Sinn abzugewinnen Bei der Unsicherheit der Lesung verlohnt es sich kaum Vermutungen zu außern

Vor den Worten nägesu gosu turagesu in Zeile 1 der Rückseite steht der Horizontalstrich mit darauf folgendem Doppelstrich der sonst stets den Schluß der Erklarung eines Sutra im Kommentar bezeichnet Danach mußte nagesu gosu turagesu der Anlang eines Sutra sein. Das das orstebende

py dha konnte zu einer einleitenden Bemerkung des Kommentars go hort haben die etwa (tusnad a) py ahs daher sagt er auch lautete Aller dings scheint dies Sutra nach Inhalt und Form stark von den ubrigen ab zuweichen Es ist schwer einzusehen wie eine Sandhiregel mit den Worten bei Elefanten Kuhen und Pferden beginnen konnte Außerdem seheinen die Worte aus einem Verse zu stammen nagen gozst turagezu klingt geden falls wie der Anfang einer Vasantatiaka Strophe Vielleicht erklurt sich der eigentumliebe Charakter des Sutra daraus daß es den Schluß des kapitels uber den Sandhi bildete Daß in der nachsten Zeile ein größerer Abschnitt endete geht mit Sieherheit aus dem von Doppelstrichen ein gerähmten Kreise hervor der sieb am Anfang des Bruebstuckes erhalten hat dies Zeichen findet sich sonst nur am Schluß eines kapitels

Mit padarad in Zeile 2 begann das erste Sötra eines neuen Abschnittes und es kann wohl als sicher gelten daß in diesem die karmapravacamyas agleihrt wurden Nach Pan 1 4 83ff sind die karmapravacamyas adh anu apa api abhi a upa pari prati su Man sollte also auch hier als Text des Sutra erwarten padarad anu a ei abhy adhy ady apy apo [pa]ri prati ca karmafpravacamyah). Die Lesung po ist aber unscher da das o Zeichen auf dem rechten Aufstrich des pa aufgesetzt sein mußte das aksara sieht wie ein verstummelles ghe oder gho aus Padarad bedeutet offenbar daß die angeführten Worter als karmapravacamyas wie selb standige Wörter gebrauebt werden Zeile 3 gehört dem kommentar zu dem Sutra an und läßt sieh zu (karmepravajamya itt teditat(y)a yat karmaprafracam)ya itt verollständigen.

11 und 12 Die beiden letzten Bruchstucke scheinen sich inhaltlich nahezustelen wennse auch nach dem Außeren zu urteilen kaum zu einem Blatt gehören können Über die Vorderseite von Bl 11 laßt sich nicht viel sagen die Erganzung von 1900 unsehen auch dem Ausmandensetzung des Kommentars über die Bedeutung der upasaryas unter Aufuhrung von Beispielen In Bl 11 R2 finden wir para währscheinlich stend para it ja (gyan) da und es folgte die Angabe der Bedeutung von para In Bl 12a 1 sind (n) ihrstich mirararara(h) Bei spiele für nus Vitt dur ity ayam kutsad in Bl 12a 2 wird offenbar die Bedeutung von para was sich inhaltlich mit einem duh kutsoyam deckt In Bl 12a 3 sind sitasravoh tuta scherich Beispiele für vs. ob bharadişta

zu den Beispielen gehört oder den Schluß der Bedeutungsangabe bildet, laß sich kaum entscheiden In Bi 12b 2 handelt es sich um apa, apasabdam äha und apadese werden Beispiele seun, ebenso wie die Worte pratyägatah putram in Bi 12b 3 aus den Beispielen fur prati zu stammen scheinen

13 Aus dem kleinen Bruchstück ist nichts zu entnehmen

Nach dem Kolophon auf Bl 1 R 3 hieß das Werk, das die Handschrift enthielt, Kaumāralāta, wahrscheinlich ein Neutrum, zu dem ein Wort wie vyākarana oder śabdānušāsana zu erganzen ist, also 'die von Kumāralāta verfaßte Grammatiti.' Sicherlich ist auch das ralatītaja, das sich in dem Kolophon in 3 R 3 erhalten hat, zu dem Namen, sei es des Werkes, sei es des Verfassers, zu erganzen, das wahrscheinlichste ist es mir, daß etwas wie kriau Kumāralātāsya dagestanden hat 1) Es laßt sich durch außere Zeugnisse nicht beweisen, aber es ist bei der Ungewöhnlichkeit des Namens doch kaum zu bezweifeln, daß dieser Kumaralāta mit dem Verfasser der Kalpanāmanditikā<sup>2</sup>) identisch ist, die in dem Kolophon ebenfalls Āryakau māralātā genannt und als das Werk des aus Taksasila stammenden Mönches, des ehrwurdigen Kumāralāta, bezeichnet wird Kumāralāta, der völliger Vergessenheit anlieimgefallen zu sein schien, tritt uns jetzt also meht nur als Dichter, sondern auch als Grammather entregen

Das Kaumāralāta war eine in Sūtras abgefaßte Sanskrit Grammatik und bestand aus mehreren Buchern, von denen eines Sandhi hieß (1 R 3) Aus dem Bruchstuck 1 ergiht sich daß in diesem Buch auch die für das ganze Werk gültigen paribhāsās gelehrt, und da solche Regeln naturgemaß im Anfang des Werkes gegeben werden, so kann es als sicher gelten, daß Sandhi das erste Buch der Grammatik war. Das Buch enthielt die Interpretationsregeln (paribhāsās) und lehrt die techmischen Ausdrucke (sampāā) und die Sandhiregeln. Ob die Regeln über die Karmapravacanīyas und Upasargas (11 12) ebenfalls diesem Buch angehörten oder aus den nachsten stammen, laßt sich nicht entscheiden. Es ist daher möglich daß uns über haupt nur Bruchstucke aus dem ersten Buch der Grammatik erhalten sind Das Buch zerfiel in mehrere Kapitel, deren Bezeichnung sich leider nicht feststellen laßt<sup>3</sup>). Ein kurzer Kommentar, der in unserer Handschrift den Sütras beiseereben ist, ruhrt vermutlich von Kumāralāta selbst her

¹) Der Ausdruck krit ist in den Unterschrüften in der älteren Zeit beliebt. In dem Kolophon des Sariputraprakarana beüßt es (oben 8 195) ärgig Suvarınd kipputrasyaryi Aśwaghogasya krité Săradvatiputrapprakaranam somapham. In einer Palmblatthandschrift unserer Sammlung sehbeüt em lyrisches Gedieht. krite bhadanta

rumniathandschrift unserer simming rumnet ein grieger votein: Art ondernie das das Auch ein Schlüß des Saundaranands etcht drys Swarmlisputrays Säkeikasys bhikor dedrys bhadant Menghoganya mahakarer mahdrolinah Irtir 1,0m 1) Weder die Austlintungen Levis, 3A CCM, 8 95 ff, noch die Nobels, GY

<sup>1928,</sup> S 295ff, können mich veranlassen, menne Ansieht über den Verfasser und den Titel dieses Werkes zu andern Veilleicht wird sich spater eine Gelegenheit finden, auf die Sache zuruckzukommen

<sup>3)</sup> Siehe die Bemerkungen S 690f

Das Kaumaralata ist ein formell und inhaltlich durchaus selbstandiges West. Was die Terminologie betrifft so mussen wir naturlich zwischen der in den Sutras verwendeten und der des Kommentars unterscheiden im Kommentar werden öfter die im Sutra gebrauchten Ausdrucke durch die allgemein bekannten ersetzt Technische Ausdrucke die wir mit Sieberheit oder großer Wahrscheinlichkeit für den Text des Sutras fest stellen können sind die folgenden

pada Wort in 4 V 3 padad it lasmal we padat offenbar aus dem Sutra stammt Hier ist pada im Sinne des Panineischen suptinantam padam (1 4 14) gebraucht ebenso wohl in padacat im Sutra 10 R 2 Im Kommentar findet sich pada noch 2 R 2

pratyaya Sufix (2) in 8 V 3f im Sutra pau pratyayo ti ind im Kommentar rivilarapratyaya ily ultarupotra pratyayo und na ca parah pratyayah swathwam

karma(pravacaniya) in 10 R 2 im Sutra in 10 R 3 im Kommentar yıga Kompositum (?) in 5 V 2 3 im Kommentar aber im Zitat aus dem Sutra

ekatra Singular in 8 R 2 im Sutra

bahutra Plural in 8 V 4 im Sutra

destra Dual in 8 R 1 nur im Kommentar aber aus dem Sutra über nommen Daneben wird im Kommentar in 8 R 2 das gewöhnliche drivacona gebraucht

amantrita Vokativ in SR 2 im Sutra

bindu Anusvara in 9 V 3 im Sutra in 9 V 1 im Kommentar

bindu Visarjaniya in 10 V 2 im Kommentar aber höchst wahrschein lich aus dem Sutra übernommen

tajra Jihvamulija 10 IV2 ini kommentar aber wenn uberhaupt richtig wahrscheinlich aus dem Sutra übernommen

sra homogen (sararna) 101 V2 ste pur th das Sutrazitat des Kommen tars 1st und 111 5 V2 3 im Kommentar sre yuge das sicherlich aus dem Sutra stammt

varna Laut zur zusammenfassenden Rezeichnung des kurzen und des langen Vokals dienend in 6 R 4 im Sutrazitat avarna i (rarne) e

tra behebig die fakultative Gultigkeit einer Regel ausdruckend in 4V4 10V2 im Sutra turse. Im kommentar wird es durch einhassiga umsehreben in 4V4 4 R 2 10V2 vgl auch 4 R 4 im kommentar påddjol(r/a vibhasan nieurdigat).

Nur aus dem Kommentar nachweisbar sind die folgenden Ausdrucke sabda Wort in 4R 2 khalu ily asya sabdasya 4R 4 p sab(d)ot(r)a

abhidheya Substantiv in 5 V 2 hemaniadişv abhidheyesu nıpala Partikel in 3 R 2

plu(ta) Vokal von drei Moren in 6 R 2

svastka, unverandert (pragrhya), m 8 R 2, svästkya m 8 V 4 ādı. Wortanlaut. in 6 V 2

anta, Wortauslaut, in 6 V 2, aniya, im Wortauslaut stehend, in 5 V 2, 9 R 2, antagata, dasselbe in 9 V 3

para, folgend, in 4 V 4 (ed)o(dbhy)ām parasya akārasya, 10 V 2 esa-(sābhyām) varau bindfu)

pūrva, vorausgehend, in 9 V 2 malārah saha pūrvena

sammā technische Bezeichnung, in 1R4, 2R1, 5R4, 11V4. 11 R 1, 13b 2

Von den willkurlich gebildeten Termini darf man annehmen, daß sie samthch aus der Spracho des Sütrateates stammen, auch wenn sie nur ım Kommentar erhalten sınd Das gilt z B von luk, das den Schwund cines Liutes bezeichnet und seehsmal im Kommentar vorkommt. Dis. wofur lul substituert wird, steht entweder im Genitiv, wie in 4 V 4 (ed)o(dbhy)ām parasya akārasya lug bhavatı, oder ini Nominativ, wie in 4 R 2 khalu ily asya sabdasya lakaro cibhasaya lug bhavati, 4 R 4 yakarava karau lug 1), 9 V 2 makarah saha parvena lug bhavati, siehe ferner 4 R 1 sty atra lug ast(1), 10 V 3 (tty a)tra lug bharats. Im Kommentar wird in 4 R 3 auch lunta gebraucht Die ubrigen derartigen Termini sind leider zum Teil ganz unverstandlich In 1 R 4 wird die samjha ra wie es scheint, fur eine Reihe von Lauten gelehrt, bei der Luckenhaftigkeit des Textes lift sich aber nicht sagen weiche Laute gemeint sind Völlig dunkel sind dio Sütrabruchstucke phunam pase in 1 R 3 und dre castre m 1 R 4 Ebenso unklar ist es wie das ghihau in 9 \ 3 7n verstehen ist. obwohl es um Kommentar durch adhy aghy athat iti umschrieben wird Fur das thu das 4 R 2f un Kommentar in sathur apy athur am na sathur luptah erscheint laßt sich die Bedeutung der vorhergehende Laut' wahr scheinlich machen Das Gegenstuck, der folgende Laut scheint durch pu bezeichnet zu werden Diese Bedeutung wurde jedeufalls in 5 R 2 sa khalu sapur skuribhavats 5 R 3 sapur sr vo bha(ersyatch) 5 R 4 sapur skurs passen und durfte auch in 1 V 3 sre pur str. 8 V 3f pau pratiquio

tat syāt pār iti vorliegen Konsonanten werden in den Sütras mit dem a Vokal oder ohne ihn angefuhrt, so in 5 R 3 robha , 9 R 2 rojhañent tu ñ 9 R 3 dadhanent tu n Im Kommentar wird ñ in 9 R 2 durch ñakū(ra) erklart Diese Art der Bereichnung von Konsonanten ist im Kommentar die gewöhnliche, so nakāra 9 V 3, 9 R 2, makāra 9 V 1, 9 V 2, grāžra 4 R 4, latāra 4 R 2, rakāra 4 R 4, kakā(ra) 9 V 4, sakāra 9 V 4 Doch finden sich im Kommentar auch die durch Anfugung von 6 gebildeten Bezeichnungen, so in 9 R 2, in Anlehnung an das Satra jajhañeru, ferner in 9 V 4 eachayoh, fathayoh, 9 V 3 dha (\*) 1 R 4 pa (?)

Du nabeliegende Erganzung Warnen Laßt auch mit den erhaltenen Buch stabenraten nicht richt vereinigen

Die Vokale wurden in den Sütras zum Teil jedenfalls ohne jeden Zusatz angefuhrt. Ein sieheres Beispiel ist e in dem Sütra ararna i (varne) e in 6 R.4, ein anderes vielleicht o in 7a 3. Flektiert erscheint i als ih in 5 R.3 in sapur ir vo bha, das wahrscheinlich ein Zitat aus dem Sütra ist Als et, of erscheinen e, o im Kommentar in 4 V 4. (ed)o(dbhy)ām, das üllerdungs zim Teil erg inzt ist, aber als sieher gelten ham. Im allgemeinen werden aber im Kommentar auch die Namen der Vokale durch Anfugung von kära gebildet akärn 4 V 4. ikār(i)bhūtah 6 R 1. ikāribharati 5 R 2. ikārī 5 R 4. aukārās 8 R 1.

Fur die Bezeichnung der Konsonanten und Vokale, wie sie in den Sutras des Kaumaralata zutage tratt, lassen sich auch aus Pāninis Sutras Belege anfuhren Wie Kumaraläta verwendet auch Pänini haufig das ru, um die fakultative Gultigkeit einer Regel auszudrucken. Sicherlich war auch der Gebrauch der Kasus in der technischen Sprache der Sütras im Kaumardata der gleiche wie bei Panini. Nach der Regel fasminn ift nir diete narvasya (P 1 1 66) steht der Lokativ z B in den Sutras jajhanesu tu n (9 R 2) dadhaneşu tu n (9 R 3) nach der Regel tasmād sty uttarasua (P 1 1 67) der Ablativ in dem aus dem Sütra stammenden pgdat in 4 V 3 Fur die Verwendung des Gemtivs nach der Regel sasthi sthäneyoga (P 1, 1 49) fehlt ein Beispiel aus dem Sutra Text, aus dem Kommentar laßt sich die Stelle (ed)o(dbhy)am parasya akarasya lug bhavats in 4 V 4 anfuhren Eine Paribhasa aber wie (pandayıtıo)ktam anukramat iu 1 R 2 kennt Panini nicht, und auch sonst besteht in der Terminologie zwischen dem Kaumāralata und der Astādhyayı nur geringe Übereinstimmung Von den aus den Sütras nachweisbaren Ausdrucken finden sich nada. karmapravacaniya varna pratyaya, amantrita und luk bei Panini wieder. aber nur die ersten drei werden soweit sich erkennen laßt, in beiden Werken in demselben Sinue gebraucht. Fur pratyaya laßt sich das nicht behaunten. solange die Stelle in der es im Kaumarulata erscheint, nicht gedeutet ist In dem Sütra elatiam amantrite yatibhilsroh in 8 R 2 wurde Panini vermutlich sambuddhou anstatt amanirite oder gar anstatt ekalvam amanirite cebraucht haben, da er in 2 3, 49 fur den Vokativ des Singulars ausdrucklich die samjūā sambuddhi vorschreibt Sicherheh wird lul hier in umfassenderer Bedeutung gebraucht als bei Pāmni Dort wird luk auf das Nichterscheinen eines Suffixes beschrankt (1, 1, 60 adarkanam lopah, 1, 1, 61 pratyayasya lukslulupah), ım Kaumāralāta wird es von dem Schwund des I in Ihalu, dem Schwund eines anlauteuden a nach e und o usw gehraucht Von den ubrigen willkurlich gebildeten samjääs laßt sich hei Panini keine nachweisen1] Ebensowenig kannte Panim den Ausdruck yuga Fur ekatra, dertra, bahutra braucht er ekapacana, derracana bahuracana2), fur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pu kommt allerdings bei Pannu vor, bezeichnet dort aber die Labiale, was für das Laumäralata meht in Betracht kommt

<sup>1)</sup> Im Mahabhasya kommen elatea usw oft genug vor aber see sind nicht

bindu anusvāra, fur bindū usarjanīya, fur tayra (\*) hla (8, 3, 37), fur sva savarna Unverkennbar hat sich Kumāralāta hei der Wahl seiner Termin genau so wie die spateren Grammatiker von dem Bestreben leiten lassen, Pānini an Kurze des Ausdruckes zu übertreffen Ahgesehen von dem unsicheren vajra haben in allen Fallen seine samyñās zwei oder drei Silben weniger als die Panineischen Von Interesse ist es auch, daß drei der samyñās, bindu, bindū und vajra (\*), mit Rucksichtnahme auf die Schrift gebildet sind Kumāralata scheint überhaupt sein Werk mehr für das Lesen als für den mundlichen Vortrag bestimmt zu haben, eine Verbindung glith, wie sie in dem Schluß des Sütra ghihau ca binduh in 9 V 3 vorliegt, laßt sich doch eigentlich nicht sprechen, sondern ist nur für das Auge erfaßbar

Auch inhaltlich deckt sich Kumāralātas Werk keineswegs mit dem Paninis Bedenkt man die Beschranktheit des zur Vergleichung stehenden Materials und berucksichtigt man, daß sich bei der Luckenhaftigkeit des Textes höchstens feststellen laßt, was Kumāralāta etwa geandert oder hinzugefugt, nicht aber, was er fortgelassen hat, so ist die Zahl der Verschiedenheiten sogar erheblich Panin 6, 1, 109 faßt den zwischen auslautendem e und o und anlautendem a eintretenden Sandhi als die Substitution des ersten Vokals für die beiden zusammenstoßenden Vokale auf. obsnso Candra 5, 1, 115, Šākatāyana 1, 1, 94 Nach Kumāralāta kommt der Sandhı, wie aus 4V4 deutlich hervorgeht, durch Schwund des anlautenden a zustande<sup>1</sup>) Kumāralāta lehrt in 5 V 2ff , daß Wörter wis hemanta usw aus hema und anta entstanden seien, wahrscheinlich in der Weise, daß die beiden zusammenstoßenden a durch die Kurzo eines der heiden Vokale ersetzt werden Pamm kennt eine solche Regel überhaupt noch nicht, sie ist erst von Kātyāyana aufgestellt worden, aber die Ganas ım Mahāhhāsya und ım Kaumāralāta sınd, wıe ohen gezeigt, verschieden Den anderen Grammatiken völlig unbekannt ist, soweit ich sehe, Kumäralätas Regel in 8 R 2, daß das auslautende e und o im Vokativ von yati und bhilsu stets unverandert bleibe\*) Wenn Kumāralāta in SR 3 das Unterbleiben des vokahschen Sandhi nicht nur für metrische und kanonische Texte, sondern auch mit Rucksicht auf die Deutlichkeit des Sinnes ge-

Synonyma, wie eine Stelle wie 1, 229, 16 zeigt tasyaikatidd elavacanam eea prāpnoti In der Kāšikā zu Pān 1, 2, 51 aber heißt es vacanam ekaivadvistobahutebni, und Amarakoša 2, 0, 837 werden ekatra usw ebenfulls im granmatuschen Sinne gebraucht einstruddubt edaaliatre sorach samkhyvyasamkhyayoh |

eamhlydrihe dirbohutre stas tāsu cānavaleh struyāh || samhlydrihe dirbohutre stas tāsu cānavaleh struyāh || 1) Hemacandra hat das aufgegriffen Er lehrt 1, 2, 27 edotah padānte sya lul,

wo luk in demselben Sinne gebraucht ist wie im Kaumāralāta

<sup>3</sup>) Man könnte annehmen, daß diese Regel 'ārge gelte Da diese Bestummung
meht aus dem vorhergehenden Sötra fortgelten kann, mußte das Sütra dann yatiblikgror dres schließen Die Reste des Zeichens, das hinter yatiblikgen stand, lassen
aber erkennen, daß es ein Visarjamija war

stattet, so formuhert er damit in einer Regel etwas, was im praktischen Gebrauch der Sprache wohl zu allen Zeiten üblich war, aber von den Gram matikern sonst nicht anerkannt wird<sup>1</sup>)

Die wichtigsten Zusatze sind naturheh die Regeln, die durch die Berucksichtigung der Sprache des buddhistisehen Sanskrit Kanons bedingt sind Es handelt sich meist um Regeln die ärze fakultitive Gültigkeit baben. So kann 'in der Sprache der Rus' der Schwund eines a liniter eind ounterbleiben (4 V 4) das 1 in Ikalu samt dem vorhergehenden Vokal oder ohne ihn sehu niden (4 R 2) Ibarisyut; zu bhesyati (5 R 11), bhäragati usw zu bhäret; usw werden (5 R 2ff.) das auslautende m innter gewissen Bedingungen simt dem vorhergehenden Vokal schwinden (9 V 2)), der Schwund des Visarjannja von erah und sah auch vor anderen Lauten als dem kurzen a unterbleiben (10 V 2). Allgemein wird wie sehon bemerkt, die Nichtveranderung eines Vokals vor folgendem Vokal in der Sprache der Rass und in metrischen Texten gelehrt (8 R 3). Auch die verlorengegangenen Regeln über die Plutierung sind, wie der Kommentar angibt, mit Rucksicht auf die Sprache der Rass gegeben denn es gibt kein Pluta außerhalb des Ärea. (0 R 2)

Diese Regeln über das Ärsa und die im Kommentar dazu angeführten Beispiele sind für die Beurteilung des Textes des Sanskrit kanons nicht öhne Wert Auch die weingen Stellen die vorlrufig in unseren turkestamischen Handschriften nachweisbur sind lassen erkennen, daß der Text zu Kumäralatas Zeit nicht überall genau mit dem in unseren Handschriften erhaltenen übereinstimmt. Der Schliß der ersten Halbstrophe von Udänav 4 38 wird in 4R I als ge apramatias cor(i)eya(ti) in 6R 3 als

rmaismage apframajlio ethansyan sutert Wie oben gezeigt, laute die Zeile in umeren Handschriften yo hy asmim dharmainnage it apramatio bharisyah aber cariyah wird durch das Divyaxadana und die tibetrehe Übersetzung ethansyah durch den Pah Kanon und das Khanosthi Dharma pada gestutzt Nach der Grammatik 4 R 1 lautete der Anfang von Ud 4, 1 apramadomriapyadam aber in unseren Handschriften steht apramado hy amitapadam, in genauerer Übereinstimnung mit Dhp 21 appamädo amatapadam und Dharmapada apramadu unadappada Ud 16, 14 wird in Kommentar in 5 R 3 als krenån dharman exprahäya bullan bhäfterjia bhi-

¹) Böhthingk, Bull Acad Imp St Pétersbourg Classe des Sciences Historiques III, 123 führt allerdings eine Karika an

samhitaikapade nitya nitya dhâtupasargayoh | nitya samdse raliye tu sa trialisam apeksate ||

miga samase takye in sə errulşam apekşate || die etwas abweichend auch in Bharatamallikas Vugdhabodhim zu Bhattik 10, 19 zitiert wird

sandhir ekapade nityo nityo dhdtüpasarqayoh | si tresv opi tathā nityoh sawānyatra vibhāşitā ||

i) In diesem und den beiden vorherengenen tibnagin [] erhalten aber mit Sicherheit zu erganzen

Lsa(vah) zitiert, in den Handschriften steht Lrsnam dharmam uprahaya śuklam bharayata bhrksarah Ud 29, 33 schloß nach 10 V 3 sa var uttama pūrusa(h), in den Handschriften sa vai tuttama purusah Im ganzen scheint der Text, der Kumāralāta vorlag, prakritischer gefarbt gewesen zu sein als der uns in den spateren Handschriften erhaltene Erst in diesen ist ohne Rucksieht auf das Metrum bhāveta durch die richtige Sunskrit-Form bhārayata ersetzt worden, und um den im Sanskrit nicht geduldeten Hiatus zu tilgen, zwischen dharmavinage und apramattah und zwischen zas und uttamapūrusah ein sinnloses tu eingeschoben worden Anderseits ist apra madomrtapadam die tadellose Sanskritisierung des alten Textes. wahrend sich in den Handsehriften noch der unregelmäßige Sandhi zeigt, der offenbar erst nachtragheh durch den Einschub des hi beseitigt ist Das Zitat von Ud 16, 14 1st auch deswegen von Interesse, weil es zeigt, daß die in den gewohnlichen turkestanischen Handschriften ubliche Ersetzung des aus lautenden n durch den Anusvara keineswegs eine Eigentumlichl eit des Sanskrits des buddhistischen Kanons ist, sondern den turkestanischen Schreibern zur Last fallt

Schließlich ist aber mit allen diesen Einzelheiten die Bedeutung die die Wiederauffindung des Kaumäraläta für uns hat nicht erschöpft Diese Grammatik wirft ein helles Streiflicht auf die ganze Strömung des in dischen Geisteslebens in den ersten Jahrhunderten n Chr. Schon in vor christlicher Zeit war der alte Kanon ins Sanskrit übertragen worden Man war sich in den buddhistischen Kreisen offenbar darüber klar geworden, daß man die Brahmanen die Trager der Bildung, nicht für die Lehre des Meisters gowinnen könnte, wenn man ihnen die heiligen Schriften nicht ın Sanskrıt, ın der Sprache der sista entgegenbrachte Man war aber der Schwierigkeiten der Übertragung nicht Herr geworden Insbesondere hatte man in den Übersetzungen der alten Dichtungen die in Magadha in der Volkssprache entstanden und in den Kanon aufgenommen waren, unter dem Zwang des Metrums in zahlreichen Fallen die prakritischen Formen des Originals beibehalten mussen Man wird das zunachst als einen Mangel emp funden haben, aber als einen unvermeidlichen, mit dem man sich abfinden mußte Durch die Annahme des Sanskrits als der Kirchensprache hatte jedenfalls der Buddhismus dem Brahmanentum gegenuber seinen Anspruch auf Gleichberechtigung zum Ausdruck gebracht, und man sehritt auf dem eingeschlagenen Wege weiter In dem Kävya, dessen Anfange in die vorchristliche Zeit zuruckgehen, hatte der Brahmanismus eine schöne Literatur geschaffen, mit dem zweiten Jahrhundert n Chr setzt das Streben ein, dieser Literatur eine Dichtung gegenüberzustellen, die die buddhistische Gedankenwelt in der Form und der Sprache des brahmanischen Kävya verkundete Zahlreiche Proben dieser buddhistischen Lyrik, Didaktik und Epik der alteren Zeit sind uns in Bruchstucken in Palmblatthandschriken erhalten, die aus dem Sande Ostturkestans geborgen sind, aber auch in den Bibliotheken Nepals sind umfangreiche Reste zutage gekommen Mehr und mehr sind im Laufe der letzten Jahrzehnte aus dem Dunkel, das über der Überlieferung lag drei Namen von Mannern ans Licht getreten, in denen wir die Begrunder des buddhistischen Käyva erblicken durfen Mätreeta. Asvashosa und Kumaralata Mätrceta wurde durch seine Buddhastotras der Vater der buddhistischen Hymnenpoesie Asvachosa schuf in seinem Saundarananda und seinem als Gegenstuck zum Rāmayana gedachten Buddhacarita die buddhistische Epik in seinem Säradvatiputrapraharana und wahrscheinlich noch anderen Schauspielen das buddhistische Drama. Kumaralata bildete das alte volkstumliche Ākhyāna zu der eleganten, aus Prosa und Vers gemischten buddhistischen Erzahlung um Kumaralata aber hat sich nicht nur als Dichter betatigt, er war, wie wir jetzt selien, bemuht, seinen Glaubensgenossen auch das sprachliche Verstandnis ihrer heiligen Schriften und der neuen Kävyahteratur zu erschließen Fur eine buddhistische Sanskritgrammatik lag vermutlich ein starkes Bedurfnis vor Den Buddhisten die den Veda ablehnten wird der Zutritt zu den Schulen der brahmanischen Lehrer kaum offengestanden haben, in den buddlustischen Klöstern aber wird man niebt gern Paninis Werk mit seinen zahlreichen Hinweisen auf die vedisebe Sprache benutzt haben Selbstverstandlich bat Kumaralata die Regeln Paninis über den vedischen Sprachgebrauch fortgelassen Anstatt dessen hat er Regeln uber die Sprache des buddhistischen Sanskritkanons hinzugefugt Das zeigt, daß zu seiner Zeit der Kanon bereits von dem Schimmer ehrwurdigen Alters umflossen war Man sah in den zahllosen Prakritismen die er enthielt. nicht mehr Verstöße gegen die Reinheit der Sprache sondern Altertum hehkeiten Die Ersetzung des chandas des Panini durch das arsa laßt das Machtbewußtsein erkennen das die buddhistische Kirche in jener Zeit erfullte Dem Veda wird das Wort des Meisters und seiner Junger ent gegengestellt und es wird für dieses dieselbe Autoritat beansprucht wie für den Veda Rus waren es die den Veda geschaut hatten, Rsis waren es aber auch gewesen die die alten Texte des Kanons verkundet hatten1)

Die Bruchstucke bereichern schließlich unsere Kenntnis der indischen Wissenschaft nicht nur durch die Kunde die sie uns von einer alten völlig verselüdlenen Grammatik des Sanskrit geben sie liefern auch einen Beitrag zur Entstehungsgeschichte gerade des Werkes das diese Grammatik, wie es seheint spater völlig verdrangte, des Kätantra. Ich habe bereits in den Erlauterungen zu dem Tert gelegentlich auf Übereinstimmungen zwischen dem Kaumäralata und dem Katantra hingswissen. Das erste Buch des Kätantra. Der beim Zusammenstoß eines aushuntenden ein de nit einem anlautenden a entstehende Sandlin wird im Kaumäralätä wie im Kätantra.

<sup>1)</sup> In späterer Zeit haben bekunnisch auch die Jamas die Sprache ihrer Sutras dreit genannt siehe Prechel Grammatik der Prakmt Sprachen § 16

als Schwund des a aufgefaßt, wahrend Pānını (6, 1, 109) und seine Nachfolger die Substitution des ersten Vokals für beide Vokale lehren Das Sütra selbst hat sich in den Bruchstucken meht erhalten, laßt sich aber nach dem Kommentar in 4 V 3f mit großer Wahrscheinhehkeit als edodbhyām padād ato luk rekonstruieren Im Kātantra (1, 2, 17) lautet das Sütra edotparah padānte lopam akārah Im Kommentar in 6 R 4 wird ein Sütra zitiert, das sich mit Sicherheit zu alarna is(larne) e erginzen laßt Genau so lautet ım Katantra Sūtra 1, 2, 2 Wenn das Kaumāralāta eine besondere Regel uber das Zusammentreffen des α-Vokals mit dem 2-Vokal hatte, so können wir sicher sein, daß es auch wemgstens das Zusammentreffen des a-Vokals mit dem u und r Vokal in besonderen Regeln behandelte, genau wie das Kātantra (1, 2, 3, 4) Aus dem Wortlaut des Sūtra ergibt sich weiter, daß im Kaumāralāta ebenso wie im Katantra die Substitution des e, o und ar fur den a Vokal und der Schwund des folgenden Lautes gelehrt war Pänini lehrt 6 1, 87 (ād gunah) die Substitution von Guna (e, o, a) fur den vorhergehenden und den folgenden Laut, aus 1, 1, 51 (ur an raparah) ergibt sieh, daß dem fur den r Vokal substituierten a ein r folgen muß Das Sütra über die Unveranderlichkeit des i des Nom Plur Mask amī ist im Kaumaralāta bahutram amī 8 V 4, im Kātantra 1, 3, 3 bahuvacanam amī Pāninis Regel 1, 1, 12 adaso māt ist umfassender Die Pragrhyaschaft des i, a, e einer Dualform war im Kaumāralāta sicherlich ın der Form gelehrt, daß die Unveranderlichkeit (des Auslauts) eines Duals mit Ausnahme eines (auf) au auslautenden bestimmt war (8 R 1) Sūtra lautete wahrscheinlich duitam anau, im Kātantra 1 3,2 ist es dvuacanam anau Bei Panini I, I, II ist die Regel positiv gefaßt id ild ed din acanam pragrhyam Engste Übereinstimmung im Wortlaut tritt auch in den Regeln über die Veranderungen des auslautenden n zutage Den Sutras jashañesu tu ñ, dadhanesu tu n (9 R 21) des Kaumāralāta ent sprechen ım Kātantra I, 4, 12, 14 заукайаsаkāresu йакатат, dadkanaparas и nakāram Pāninis Regeln (8, 4, 40, 41) sind umfassender und weichen auch in der Form stark ab stoh scuna seuh, stuna stuh Auch die Beispiele im Kommentar des Kaumäralata kehren zum Teil im Kommentar des Kātantra wieder Die Reihe ne anam nayanam nai akah nāyakah po anam pavanam pau akah pātakah (4 V 2) steht ebenso in dem turkestanischen Kommentar zu Kät 1, 2, 12—151), dadhs sdam dadhīdam und pitr rsabhah pitrsabhah (5 V 1) finden sich in dem turkestanischen Kommentar und beı Durgasımlıa zu Kāt I, 2, 1

Da fur die Vergleichung alle Regeln des Kaumāralāta, die sich auf die Sprache des Kanons beziehen, von vornherein wegfallen und eine Reihe anderer, die vorlanfig nicht oder nicht hurreichend gedeutet sind, ebenfalls beiseite bleiben mussen, das Materialalso sehr besehrankt ist, muß die Zahl der Übereinstimmungen zwischen Kaumäraläta und Kätantra als verhiltnis-

<sup>1)</sup> Über die Variante po anah paranah siche die Bemerkung S 693

maßig groß bezeichnet werden, und es erscheint mir ausgeschlossen, daß sie auf Zufall berühen sollten Das eine Werk muß vielmehr von dem anderen abhangig sein. In allen Tallen wo sich ein Unterschied in der anderen abhangig sein in auch Lauen wo statten Onterburger in Sprache der Sutras zeigt, verwendet das Katantra anstatt der kurzen Ausdrucke des Kaumaralata ohne Rucksicht auf Silbenersparnis, die ge wöhnlichen, ohne weiteres verstandlichen Ausdrucke, so steht in den an gefuhrten Sütras padānie anstatt padāt, lopam anstatt luk, bahuvacanam anstatt bahutiam duvacanam anstatt duitiam. ñakāram anstatt ñ. dadha nanarah anstatt dadhanesu, nakāram anstatt n Der gleiche Unterschied tritt an anderen Stellen zutage, anstatt bindu gebraucht das Kātantra anusvāra (1 1.19, 1.4,15) anstatt bindū visarjanīya (1, 1, 16, 1, 5, 1), anstatt vara 1) nhiāmāliya (1 1 17 1 5 4) anstatt sva savarna (1, 2, 1, 8) Samjñas wie pu und thu kennt das Kātantra nicht, es sagt dafur para (1, 2, 1, 8) und purva (1 4 4) Die Verschiedenheit in der Terminologie der beiden Werke kami indessen die Frage der Prioritat so wenig ent scheiden we die Verschiedenheit ihres Gesamtcharakters Es ist an und fur sich schr wohl denkbar daß Kumäraläta ein Elementarbuch wie das Katantra zu einer vollstandigen buddhistischen' Grammatik erweiterte und dabei nach dem Muster Päninis aber vielfach über ihn hinausgehend. eine neue Terminologie schuf ebensogut konnte aber auch das Kätantra ein Auszuz aus dem Kaumtralata sein unter Weglassung der zu speziellen. besonders aller auf die Sprache des buddhistischen Kanons bezuglichen Desonuers auer au die Sprache des ouddinstrischen Kanons oezugneuen Regeln und unter Vereinfachung der technischen Sprache Auffallig ist es allerdings daß im Katantra das 1 3 2 und 3 für Dual und Plural die samında devacana und bahuracana gebraucht im weiteren Vorlauf des Werkes die im Kaumäralata erscheinenden Ausdrucke dvitta und bahutta verwendet (2 1 19 3 42 4 5 3 5 19 6 33) Aus Panini kann Śarva varman sie nicht genommen haben da dieser nur dervacana und bahuracana gebraucht Daß er sie selbst geschaffen haben sollte ist unwahrscheinlich, da ihm sonst nichts an Kurzung des Ausdruckes gelegen ist So liegt die Annahme am nachsten daß er sie aus seiner Quelle übernahm, die dann das Kaumāralāta gewesen sein mußte Das ist eine Einzelheit, der man vielleicht nicht allziwiel Gewicht beilegen darf Le kommt aber etwas anderes hinzu, was meiner Ansicht nach entschieden fur die Abhangigkeit des Kātantra vom Kaumāralata spricht

des Autantra vom randinatata spirem

Die Kätantra geht bekanntlich noch unter zwei anderen Namen,
Kaläpa und Kaumära Der Kommentar des Susena Kavirāja nennt sich
Kalāpa und Kaumära Der Kommentar des Raghunandana Kalāpatatvarnava
Im Eingangsvers des von Rameeandra Calravartun verfalten Parisstapra
bodha wird die Grammatik Kalāpatantra genamt Kanthaharakavi, der
Verfasser des Carkaritarahvaya, nennt sich selbst kalāpādahgāpināratah

<sup>1)</sup> Siehe aber 8 690

und spricht von Kalāpacandrauduro Durgasimhah') Bhattojidiksita zitiert die Kalapānusarınah2) Auch in dem Nepālamahātmya 28, 223) heißt es

ıtı tasya vacah érutvā Kumāro 'mıtavıkramah | Kalāpālhyam vyākaranam dadau krtiā dvijanmane

Ebenso ist Kalāpa dio gewöhnlicho Bezeichnung des Werkes in den tibetischen Übersetzungen Schiefner, Bull Ac St Petersbourg, Cl des Sciences Hist IV, 295ff fuhrt die folgenden Titel auf 3612 Ka la paln mdo = Kalāpasūtra, 3613 Cha bsags kyı mdohı lıgrel pa = Kalāpasūtravrttı (des Durgasımha) 3614 Ka lā pahı lıgrel pa nun nu la slob ma la phan pa = Kalapalaghuvrtti Šisyahitā, 3723 Ka lā paḥi byins kyi mdo = Kalapalhātusutra, 3725 Ka lā paḥi 'u na la sogs paḥi mdo = Kalapa Unādisūtra, Liebich GN 1895, S 277 fugt noch hinzu 3722a Ka la pahi mdohi hgrel pa slob ma la phan pa = Kalapasütravrtti Sisyahita Der Name Kälapaka findet sich, soweit ich eche, nur Kathasaritsägara 7, 13 wo er durch das Metrum gesichert ist 4) Dort eagt Karttikeya zu Sarvavarman daß die neue Grammatik, wenn er ihm nicht in die Rede gefallen ware, die Panineische verdrangt hatte, adhuna svalpatantratvāt Kātantrākhyam bhavssyats

madrāhanakalāpasya nāmnā Kālapakam tathā ||

Daß das Kätantra eeinen Namen deswegen fuhrte, weil ee ein kurzes Lehrbuch war, mag richtig sein, die Angabe, daß das Werk nach dem Schweif des Reittieres des Kumara des Pfaus, Kalapaka genannt eei, wird well niemand ernst nehmen Liebich Einfuhrung I S 6 meint der Name weise darauf hin, daß Sarvavarman der von Kalapin gestifteten Sakha des echwarzen Yajurveda angehörte Allem diese Vermutung schwebt völlig in der Luft Angenommen selbst daß Sarvavarman ein Kalāpa war, so wurde seine Grammatik Kalapaka doch nur dann genannt sein wenn sie in der Schule der Käläpas gebraucht wurde Das Kätantra macht aber doch wirklich nicht den Eindruck, das Lehrbuch einer vedischen Schule zu sein, und außerdem lißt sich auch die kaum spiter aber entschieden besser bezeugte Namensform Kalāpa mit dieser Erklurung nicht ver einigen Ich müchte eine ganz andere Deutung vorschlagen Nach Sahitya darpana 558 1st Lalāpaka eine Gruppe von vier Strophen, die inhaltlich einen Satz bilden, ein Beispiel mit der Unterschrift caturbhik kalāpakam findet sich z B Prabhävakacaritra 12, 107—1103) Sollte man nicht auch

<sup>1)</sup> Siehe Eggeling, Catalogue of the Sk MISS in the Library of the India Office n Aufrecht, Cat Ox 162b Part II, Nos 750, 759, 767, 783

<sup>3)</sup> Lacôte, Essai sur Gunadhya et la Brhatkathă S 297 9) In der Brhatkathämaßjart 1, 3, 43 fehlt der Name, hier heißt es kurz nur pratyñayeti tapasa vilokya varadam Guham |

sa Kötantrena nypatim māsais eakre bahusrutam b) Denkschriften der Wiener Akad der Wiss Phil Hist Kl 37, 1, 232f

ein größeres literarisches Werk, das aus vier Buchern besteht, kalāpaka oder kalāpa genannt haben, Eine solche Bezeichnung wurde fur das Katantra, fur das, wie oben gezeigt, die Vierteilung charakteristisch ist. vortrefflich passen Etwas Ahnbehes bat offenbar auch Täranätha in dem Namen gesucht Von Somadevas Kālāpaka, dessen Richtigkeit mir sehr zweiselhaft ist, und seiner Erklarung weiß er nichts, er sagt<sup>1</sup>) 'Fruher wurde in den in Tibet bekannten Geschichten erzahlt, daß Sanmukhakumāra vom Kalāpa die vier ersten Kapitel diktiert habe und Kalāpa als Zusammenfugung der Teile zu fassen sei, so wie in den Pfauenschweiffedern die verschiedenfarbigen Teile zusammengefugt werden. Allein es verhalt sich nicht so, Kalāpa ist von Saptavarman selbst verfaßt, und die Bedeutung Zusammenfassung der Teile ist die, daß alle nötigen Teile zusammengefaßt sind '

Der Name Kalāpa kann uns meines Erachtens über die Entstehung des Kätantra nichts sagen, anders verhalt es sich mit dem dritten Namen des Werkes, Kaumara Im Parisistaprabodha des Gopinātha Tarkācārya findet sich die Bemerkung Kālantraśabdo loke Kaumāravuākarane rudha iti na Jayadevāditantram pratiyata iti Candrah Rāmacandra Cakrayartin spricht in der Einleitung zu seinem Parisistaprabodha von seiner Absicht, ein Supplement zu der Kaumaragrammatik Kätantra zu geben Kätan trasya Kaumāravyākaranasya parisistam taksyamānatiena, und Kanthahārakavi nennt das Kātantra in seinem Carkaritarahasva geradezu nikhilaıyākaranasameādi Kaumāravyākaranam²) Als Kaumārah werden die Anhanger des Katantra von Bhattoudiksita und Madhusüdana erwahnt\*) Wahrscheinlich ist auch mit der Kaumara Grammatik, die in kanaresischen Inschriften des 12 Jahrhunderts genannt wird, das Katantra gemeint In einer Inschrift zu Managoh aus dem Jahr 11614) werden funf mattar Land fur die Lehrer, die das Kaumara in dem matha erkluren, bestimmt matha dalu Kaumāramam vakkhānisuv upādhyāyargge mattar aydu. Und in einer Inschrift zu Balagamı aus dem Jahr 1162') wird das Ködiyamatha genannt Kaumāra Pāniniya Šākalāyana-šabdānušāsanādibyākaranabyākhyānasthānamum, 'ein Ort, wo Kommentare zu den Grammatiken der Kaumārs . Pāninīya-, Šakatāyana Grammatik und anderen verfaßt werden'

Man hat die Bezeichnung Kaumara auf Grund der bekannten Ge schichte erklart, wonach das Kätantra dem Sarvavarman von dem Kriegsgott Kärttikeya oder Kumära offenbart wurde Allein jene Geschichte ist umgekehrt doch offenbar erst erfunden worden, um den Namen Kaumāra zu erklaren Wenn nun die Grammatik Candragomins Cändra, die des Hemacandra Haima genannt wird, wenn Kramadisvaras Samksiptasāra

<sup>1)</sup> Schiefner, Täranāthas Geschichte des Buddhismus, S 75f 1) Eggeling a a O Ar 763, 767, 783

<sup>1)</sup> Aufrecht, Cat Ox 162b, Cat Cat 1, 131

<sup>5)</sup> Ep Ind V, 222 In der Übersetzung der Stelle weiche ich etwas von Fleet ab

nach Jumaranandın, dem Revisor der Vrtti, Jaumara heißt, wenn Cändräh und Jaumarah auch als Namen der Schulen erscheinen1) so wird man zugeben mussen, daß Kaumara auch als der abgekurzte Name von Kumāralitas Grammatik und Schule betrachtet werden darf Ganz ausgeschlossen ist es nicht, daß unter dem Kaumara der oben angefuhrten Inschriften nicht das Katantra, sondern die Grammatik des Kumaralata zu verstehen ist, daß in den mathas Sudindiens im 12 Jahrhundert jedenfalls noch ein gewisses Interesse fur den Buddlusmus bestand, zeigt die weitere Angabe der zweiten Inschrift, daß das Kodijamatha nyäyaraisesikamimämsäsämkhyabaudhdhādisadudaršanabyākhyānasthānamum gewesen sei Wenn nun aber das Kātantra, das zweifellos inhaltlich Beruhrungen mit dem Kau märaläta aufweist, Kaumära genannt wird und seine Anlianger Kaumäräh. so wird man doch geradezu gedrangt zu dem Schlusse, daß in diesem Namen die Erinnerung daran fortlebt, daß das Katantra eine Bearbeitung des Werkes des Kumāralāta ist oder wenigstens aus seiner Schule hervorging2) Ich kann jedenfalls nicht glauben, daß alle Übereinstimmungen im Inhalt und im Namen nur durch ein Spiel des Zufalls zustande gekommen waren. und man darf gegen die Zuruckfuhrung des Katantra auf das Kaumāralata auch nicht einwenden, daß es im zweiten und dritten Buche an vielen Stellen doch auch Ahnlichkeit mit Pänini zeigt. Wir durfen nicht vergessen, daß wir die Regeln des Kaumāralata über nāman und ākhyāta nicht kennen, und es ist an und für sich ganz wohl möglich daß sich Kumäraläta ın diesen Abschnitten enger an Panını anschloß als in dem Sandhi-Buche und jene Ahnlichkeit zwischen Kätantra und Panini über das Kaumäraläta lunuber entstanden 1st3) Mit der traditionellen Geschichte der Entstehung des Kätantra stimmt

Mit der traditionellen Geschichte der Enistenang ees Katanta stimmt das Ergebnis unserer Untersuchung allerdings nicht überein Kumftralkfa kann auf Grund des Alters der Handschriften in denen seine Werke überkenn auf Grund des Alters der Handschriften in denen seine Werke überkenn die standen sein zu standen sein Ende des 3 Jahrbunderts zugewiesen werden bei ablasste Handschrift des Kätantra mußt ungefahr um 400 n Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr. und von Chr

<sup>1)</sup> Vgl Aufrecht Cat Ox 162b, 175a Zachariae BB 5, 23 43, Siddl Ys 112

zu Pan 3 2,26

1) Daß die Anhanger der Katantra Grammatik spater auch Käläpih perantet wurden spricht naturken nicht dagegen Belege für Kalapuh bei Anhanne a. 6 1 wurden spricht naturken nicht dagegen Belege für Kalapuh bei Anhanne a. 6 1 5 43, vgl auch Endeitungsvers zum Kälapaenadra Sadam Kälapaenadri pin prühe padam manomude (Eggelung a a O Nr 751) Auch Katantrah kommt ver, A frei 1, Cat Ox 175a

5) Nach Taranatha, S 54, behaupten die Panditas, daß das me Tiletzele ihrer 5) Nach Taranatha, S 54, behaupten die Panditas, daß das me Tiletzele ihrer 5) Nach Taranatha, S 54, behaupten die Panditas auch von Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Scholen der Schole

<sup>\*)</sup> Nach Taranatha, S. 54, Demoused and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Market and Ma

Namensform Sarvavarman und ihre Erklarung durch Isvaravarman wird ausdrucklich abgelehnt - seine Grammatik für Udayana einen König des Sudens, und zwar im Wettstreit mit Vararuci, der, nachdem er sich erst hei dem König Santivahana und dann bei dem König Bhīmaśukla von Varanası aufgehalten hatte der Purohita des Udayana geworden war Von Vararuei wird uns erzahlt, daß er ein Freund des Nägariuna war und daß er. als er noch in Varanasi lebte auf verschmitzte Weise die Tochter des Königs mit Kalıdāsa verbeiratete Saptavarman Vararuci, Nāgarjuna und Kalidasa waren also nach Taranatba Zeitgenossen, was an Glaub wurdigkeit gewinnt, wenn wir erfahren daß Udayana 150 Jahre, Nagā riuna gar 529 oder nach anderen 571 Jahre alt wurde Daß diese wurre Geschichtsklitterung keine Grundlage für chronologische Schlusse bieten kann, liegt auf der Hand Aicht viel anders aber steht es mit dem Katha pıtba der Brbatkathamanjarı und des Kathasarıtsagara Hier ist Sarva varman Vinister des Königs Satavāhana in Pratisthāna oder Supratisthita!) an der Godavarı Er verfaßt das Katantra um seinem König in sechs Monaten das Sanskrit beizubringen Auch hier hat er einen Rivalen, den er ubertrumpft es ist aber nicht Vararuci sondern Gunadhya der Ver fasser der Brbatkatha Vararuci ist aber doch auch bier ein Zeitgenosse des Sarvavarman denn er und Gunadhya ursprunglich Ganas des Siva, sind durch einen Fluch der Gauri gleichzeitig auf Erden wiedergeboren, der eine ın Kausambı der andere ın Pratısthana Von Vararucı wird hier berichtet, daß er der Minister der beiden letzten Nandas war und noch den Untergang der Dynastie durch Canakya und die Thronbesteigung des Candragupta erlebte König Satavahana mußte danach zur Zeit des Candragupta ge herrscht baben Allein es hieße den Charakter eines Werkes wie des Ka thapitha ganzlich verkennen, wollte man solche Schlusse ziehen Der Ver fasser hatte doch meht die Absieht eine wissenschaftliche Literaturge schichte zu schreiben Es kam ihm nur darauf an die mannigfachsten literarischen Anekdoten kunstvoll zu verfleebten, oh dabei geschichtliche Verhaltnisse wofern sie ihm überhaupt bekannt waren auf den Kopf ge stellt wurden war ihm sieherlich völlig gleichgultig Die Geschichte von dem dummen Panım der sehheßheh semen Lehrer Vararucı in der Dispu tation besiegte wird wohl memand für geschichtlich halten, ebensowenig vermag ich aber in den Erzahlungen von dem Bade des Königs das den Anlaß zur Entstehung des Katantra gibt oder von der Wette Gunadhyas und Sarvavarmans, die den Gebrauch der Paisaci fur die Brhatkatha be grundet, mehr als amusante Geschichtehen zu sehen Was insbesondere den Kong Satavāhana betrifft so ist zunachst darauf hinzuweisen, daß er nur in den kasmirischen Quellen erscheint\*) Täranätha nennt, wie

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kath 6 8 Supratis[hita in Pratist] âna

Dahm gehören außer den genannten der Haracaritacıntāmaņi des Rājānaks

Brahmizahlen aus Handschriften

bemerkt, anstatt seiner einen König des Sudens, Udayana; im Nepāla-· māhātmya 1), dessen Verfasser aus derselben Quelle geschöpft haben muß wie Ksemendra und Somadeva, sind Gunadhya und Sarvayarman die Panditas des Königs Madana von Ujiayani (27, 52) Ich will indessen keineswegs behaunten, daß dies die ursprungliche Darstellung sei, viel wichtiger ist es, daß Lacôte, Essai S. 26f gezeigt hat, daß mit dem Pratisthana-Supratisthita wahrscheinlich ursprunglich gar nicht die Stadt im Dekkan gemeint war, sondern eine Stadt in der Nahe von Kausambi. Dann wird es aber weiter wahrschemheh, daß der König Satavahana uberhaupt erst durch die Verwechslung jener Stadt bei Kausambi mit dem Pratisthana an der Godavari in die Erzahlung hineingekommen ist; wer anders sollte denn in der berühmten alten Residenz der Ändhra-Dynastie geherrscht haben als ein Sätavähana? Daß man nicht noch weiter gehen und jenen schon an und fur sich ganzheh unsicheren Sätavähana ohne alle zwingenden Grunde mit Hala identifizieren darf, um daraus ein Datum fur Gunadhya und Sarvavarman zu gewinnen, braucht eigentlich kaum gesagt zu werden Ich stimme völlig der Ansicht von Winternitz2) zu, daß die sogenannte kasmirische Tradition in diesem Fall ohne jeden Wert ist: durch sie kann das eben gewonnene Ergebnis nicht entkraftet werden

#### Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathura aus der Saka- und Kusana-Zeit.

In einem Aufsatz in der Epigraphia Indica Vol IX, p 241ff., hatte ich den Nachweis zu führen gesucht, daß ein gewisses, einem Andreas-Kreuz ahnliches Zahlzeichen in den Mathura-Inschriften der Kusana-Zeit. das Buhler in seiner indischen Palaographie bald als 40, bald als 70 aufgefaßt hatte, ausschließlich 70 bedeute. Die Frage ist für die indische Geschichte nicht unwichtig, da das betreffende Zeichen in dem Datum einer in die Regierungszeit des mahäksatrapa Sodasa fallenden Inschrift (Nr 59)3) vorkommt: 1e nachdem man den Zahlwert des Zeichens ansetzt.

Jayaratha, we die Geschichte in Kap 27 im Anschluß an Somadeva erzahlt wird, und die Katantrakaumudi, die nach Buhler, Detailed Report, S 74. beginnt

naumi tam Šariavarmānam yah samārādhya Pāvakim Sätavahanaräjärtham sabdasästram subham vyadhät ||

Auch die Erzählung Al Berünes (I, 136 der Sachauschen Übersetzung) geht, wie der Zusammenhang, in dem sie erscheint, deutlich verrat, auf eine kasmirische Quelle zuruck. Al-Bērum erwahnt den Sātavāhana, nennt aber den Mahādeva als Offenbarer des Werkes, mit dem nach seiner Darstellung das Studium der Grammatik uberhaupt erst begann

<sup>1)</sup> Lacôte, Essai sur Gunādhya et la Brhatkathā, S 291ff.

<sup>2)</sup> Geschichte der indischen Literatur 3, 313f , 397.

<sup>3)</sup> Die Nummern der Inschriften beziehen sich hier und im folgenden auf meine List of Brahmi Inscriptions

würde für Sodäsa das Jahr 42 oder 72, gleichviel welcher Ara, gesichert sein Während Konow und andere meine Deutung des Zeichens angenommen haben, hat Rapson an seiner Ansicht, daß es 40 zu lesen sei, festgehalten, und neuerdings hat er in den Indian Studies in honor of Charles Rockwell Lanman, p 49ff, eine ausduhliche Begrindung seiner Meinung gegeben Um nicht die Vorstellung aufkommen zu lassen, daß ich, durch die Grunde meines verehrten Kollegen überzeugt, meine Deutung aufgegeben hatte, dann aber auch, weil ich einiges neues und, wie mir scheint, entscheutendes Matexial beiteringen kann, habe ich mich entschlossen, noch einmal auf die Frage einzugehen

Ich hatte in dem erwihnten Aufsatz auf die Tatsache hingewiesen, daß in den Mathurā Inschriften zwei Zahlzeichen verwendet wurden, von denen das eine einem pta ahnelt das andere die Form eines Andreas Kreuzes hat, und ich hatte geschlossen, daß das eine von diesen 40, das andere 70 sein musse da der Wert aller übrigen Zahlzeichen feststeht Rapson er-klart, daß er diesen Schluß meht anerkeinen könne, da es wengstens mög lich sei, daß das Andreas Kreuz mir eine kursive Form des pta Zeichens sei Ich halte diese Annahme für ganz unwahrscheinlich, da meines Er achtens die beiden Zeichen recht verschieden aussehen Kur wenn ihre Abnlichkeit ohne weiteres in die Augen fiele, wurde man doch diesem Moment ein Gewicht für die Eruutlung des Zahlwertes einraumen können Ich müg es feiner von vornheren für umzulassig erklaren, bei der Be-

at made et Zeichen für 40 und 70 in den Mathure Inschriften, bei der Bestimmung der Zeichen für 40 und 70 in den Mathure Inschriften von den entsprechenden Zahlzeichen in den Munzlegenden der westlichen Ksatrapas auszugehen, wie Rapson es tüt Daß sich die Brähm! Zahlzeichen in Surästra und Maha anders entwickelt haben als in Mathurä zeigt schon das Zeichen für 40 das nach Rapsons eigenen Angaben auf den Minzen wesentlich anders ussielt als in den Inschriften von Mathura Das Andreas Kreuz kommt aber, wie Rapson versichert, auf den Munzen überhaupt memals vor, es wird also auch für seine Deutung aus den Munzlegenden nichts zu entzehmen sein

Ich war bei der Bestimmung des Zahlwertes des Andreas Kreuzes von der Mathurä Inschritt Nr 60 ausgrangen, wo das Zeichen in dem Jahres-datum erscheint Die Inschrift stammt aus der Regierungszeit eines Königs, desen Name mit l'äsu beginnt, also so gut wie sicher des Väsudera. Das Andreas Kreuz kann in diesem Fall micht 40 bedeuten, da in den vierziger Jahren micht Väsudera, sondern Huryska herrsichte Der Stein, der die In schrift tragt, ist verlorengegangen, wir besitzen von ihr nur einen zienlich schliechten Abdruck. Trotzdem ist das Andreas Kreuz hier deutlich genug Unglucklicherweise lauft links davon ein Rill durch den Stein, und in den dadurch in dem Abdruck entstandenen weißen Fieck hat jemand spiter mit Blestift einen Haken gezeichet und ihn mit dem Andreas Kreuz verbunden, so daß ein Zeichen entstanden ist, wie es überhaupt sonst nirgends

vorkommt Rapson meint, daß der Haken zu einer Schleife vervollstandigt werden mißte, dann hitto man ein Zoichen, das mit dem verschleiften Zeichen in der Mathurā Inschrift Nr 47 und im wesentlichen auch mit dem Zeichen für 70 in den Munzlegenden identisch sei. Ich möchte demgegenüber betonen, daß, selbst wenn die vorgeschlagene Erginzung des Zeichens, die mit in keiner Weise gerechtfertigt erscheint, richtig sein sollte, das Zu sammentreffen mit dem Zeichen für 70 auf den Munzen aus den oben angeführten Grunden nichts beweisen wirde. Was das Zeichen in Nr 47 be trifft, so hatto ich aus dem Inhalt der Inschrift gewisse Angaben angeführt, die für die Lesung 40 sprechen, Rapson geht auf sie nicht ein Ich bin auch jetzt noch überzeugt, daß dem Zeichen in Nr 47 der Zahlwert 40 zukommt, die verschleifte Form, die nbrigens in Mathurä ganz allein steht 1), laßt sich ohno weiteres als eine Abart des gewöhnlichen pfa Zeichens erkläfen.

Den Grund, den Rapson gegen die Deutung des Andreas Kreuzes als 70 in Nr 62 anfuhrt, kann ich nicht anerkennen. Ich sehe nicht ein, warum ein Mönch nicht obensogut im Jahre 77 wie im Jahre 47 in dem uhära des Huruska eine Saulenbasis gestiftet haben sollte.

Weitero Anhaltspunkto fur die Bestimmung des Zahlwertes des Andreas Kreuzes liefern die Inschriften nicht. Will man nicht anerkennen daß die Inschrifte Nr 60 das Zeichen enthält, so hangt alles von der Frage ab, ob man annehmen will, daß in Mathurā zwei verschiedene Zeichen für 40 ge braucht wurden oder nicht. Da die beiden Zeichen, wie es in der Natur der Sache liegt, in den Inschriften niemals auf demselben Stein erscheinen, daß die Verwendung der beiden Zeichen individuelt verschieden gewesen sei, von den Schriebern, die den Steinmetzen die Vorlagen heferten schrieben die einen das zita, die anderen das angeblich kursive Andreas Kreuz. Der Annahme, daß das zita und das Andreas Kreuz zur Bezeichnung der gleichen Zahl gebraucht wurden wurde aber doch der Boden entzogen sein, wenn sich nachweisen hieße, daß ein und derselbe Schreiber beide Zeichen ver wendete. Und das ist tatsachlieh der Fall.

Unter den aus Ostturkestan in die Sammlung der Berlmer Akademie gelangten Handschriften befindet sich eine stattliche Anzahl von Bruch stucken einer Palmblatthandschrift, die aus der Grabung in Qyzil stammen Die Bruchstucke zeigen die in Indien wahrend der Kusans Zeit gebrauch liche Schrift Die Handschrift, der sie angehören, ist sicherlich im nordwestlichen Indien entstanden und von dort nach Ostturkestan gebracht worden Als meine Frau die Bruchstucke zusammenzusetzen und abzu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ich hatte nach der Reproduktion in der Ep Ind es fruher für möglich gehalten daß eine Form des Zeichens mit kleinerer Schleife in Nr 44 vorlege. Das ist aber, wie jetzt ein guter Abklatseh der Inschrift zeigt, meht der Fall, das Zeichen hat die gewöhnliche Form der Mathum Inschriften.

schreiben begann stellte es sich bald heraus daß sie nicht von einer ein zigen sondern von zwei verschiedenen Handschriften herruhrten die hier als A und B unterschieden sein mögen Die Blatter von A sind breiter ge wesen und haben 4-6 Zeilen auf der Seite wahrend in B nur 2-3 Zeilen auf der Seite stehen. An und fur sich wurde das noch nicht beweisen, daß wir Reste von zwei verschiedenen Handschriften vor uns haben. Ich habe in meiner Ausgabe der Kalpanamanditika gezeigt daß in den ersten nach christlichen Jahrhunderten die einzelnen Blatter der Palmhlatthandschriften oft sehr verschiedene Breite hatten und daß man dann die Blatter so an zuordnen pflegte daß man die schmalsten an den Anfang und an das Ende die breitesten in die Mitte legte Allein in diesem Fall kommen in halthehe Verschiedenheiten hinzu. Die beiden Handschriften enthalten zwei Werle der Abhidharma Literatur die einander sehr nahe stehen es lassen sielt aber doch in der Phraseologie und in der Einteilung schon jetzt. Unterschiede erkennen. So werden in A Zitate stets mit atrocuate empeleitet in B mit atroha. A ist in Skandhakas geteilt die wiederum in Aśwasakas zerfallen und es haben sich eine ganze Reihe von Kolophons erhalten in denen freiheh der Gesamtname des Werkes niemals genannt wird Innerhalb der Asyasakas werden die einzelnen Paragraphen durch gezahlt. Eine solche Paragraphenzahlung findet sich auch in R aber hier fehlen alle kolophons der Schluß eines Kapitels wird hier nur durch einen breis bezeichnet, wie ich ihn Kalpanamanditika, S 16 besehrieben habe Wenn wir somit iene Bruchstucke auch zwei Handschriften mit verschiedenem Text zuweisen mussen so sieht sich die Schrift in beiden doch so gleich daß es bei manchen Bruchstucken die sich meht durch Format oder Inhalt als zu der einen oder der anderen Handschrift gehörig erweisen vorlaufig zweifelhaft bleibt wohin sie zu stellen sind Wir durfen unter diesen Um standen wohl mit Sicherheit annehmen daß beide Handschriften von dem selben Schreiber geschrieben sind Nun erscheint in B das pla Zeichen wiederholt in der Paragraphierung

Sehr deutlich ist es auf den Briebstucken I und II wo die Zeichen in 3 bzw 4 und 7 und die Doppelvertikale folgen. Wie ihnlich das Zahlen zeichen der Ligatur pla ist zeigt der Vergleich nit dem in I zufallig in der zweiten Zeile stehenden pla von applana. Gruz genau das gleiche Zeichen begignet in der Parsgraphierung auf einem anderen größeren Bruchstuck der Reihe nach vor den Zeichen für 2 3 5 und 6 und auf einem vierten Bruchstuck vor den Zeichen für 4 und 5 Der Zahlwert des Zeichens er gibt sich aus III. Hier Indet es sich leider unt Verlust der oberen linken Vertikale aber mit völliger Sicherheit zu erkennen am Anfang der dritten Zeile vor der Doppelvertikale. In der Zeile darüber stehen im Original wiederum völlig deutlich die Zeiel en für 30 und 9 vor der Doppelvertikale. Der vierzigste Paragrap i fallte also das Pu le der zweiten und den ganzlich verlorengegangenen Anfang der dritten Zeile das pla Zeichen am Schluß

druckt also 40 aus Genau die gleichen Zeichen für 39 und 40 folgen sich als Paragraphenzahlen noch auf einem anderen Blatt, dessen Schrift leider etwas abgerieben ist Das Blatt ist daher hier nicht reproduziert, im Original sind die Zeichen muhelos erkennbar Das Zeichen für 70 kommt in B nicht vor, die Paragraphenzahlen gehen nicht zeich 47 hinaus und auch in den Blattzahlen hat sich eine 70 mehr erhalten

In A sind die Paragraphenzahlen im allgemeinen viel niedriger als in B, die hochste Zahl die sich erhalten hat, ist 24 Unter den Blattzahlen. die bis 187 geben kommt keine, die das Zeichen fur 40 enthicht, vor. wohl aber auf dem unter IV teilweise reproduzierten Bruchstuck das Zehner zeichen in der Form des Andreas Kreuzes Am unteren Ende des von links nach rechts verlaufenden Querstriches zeigt sich eine schwache Gabelung die dadurch entstanden zu sein scheint, daß der Schreiber die Linie zuerst von links nach rechts und dann noch einmal von rechts nach links zuruch zog Praktisch ist das von keiner Bedeutung das Zeichen ist zweifellos mit dem in den Mathura Inschriften erscheinenden Andreas Kreuz iden tisch Es kann sich also nur um die Frage handeln ob es 40 oder 70 zu lesen ist. Wenn nun der Schreiber, wie oben gezeigt in der Paragraphicrung fur 40 konsequent das pia Zeichen verwendet so wird man ihm doch kaum zutrauen können daß er in der Blattzahlung dieselbe Zahl durch ein Zeichen ausdruckte das mit dem Zeichen fur 40 wie er es schreibt auch nicht die geringste Ahnlichkeit besitzt. Die Blattzahl kann daher meiner Überzeugung nach nur 176 gelesen werden

Immerhin könnte iemand auf die Behauptung verfallen daß das alles schließlich doch nichts beweise, da ja die Zeichen fur 40 und 70 in zwei verschiedenen Handschriften vorliegen und selbst wenn ich recht liaben sollte daß sie von demselben Schreiber geschrieben sind dieser Schreiber ja im Laufe der Zeit seine Praxis geundert haben könnte als er die Hand schrift B schrieb bediente er sich des pla Zeichens, spater als er A schrieb. gebrauchte er das 'kursive' Andreas Kreuz Dieser Einwand wird wie mir schemt, durch die Bruchstucke einer anderen Palmblatt Handschrift imserer Sammlung die ebenfalls aus Qyril stammt, widerlegt Die Handschrift. die von Anfang bis zu Ende von derselben Hand geschrieben ist, enthalt einen philosophischen Text Die Sehrift gehört der Kusana Zeit an, weicht aber im Duktus etwas von der Schrift der vorher besprochenen Handsehriften ab Unter den Bruchstucken finden sich zahlreiche linke End stucke, auf denen die Blattzahlen erhalten sind Unter den Zehnerzeichen kommt wiederholt sowohl das pta Zeichen als auch das Andreas Kreuz vor Als Beispiele sind hier die unter V und VI abgebildeten Stucke gewahlt Der Zahlwert des pla Zeichens sicht fest, die Blattzahl von V ist 343 Ebensowenig kann über die Lesung der Zeichen für 10 20 30 50 60, 80, 90 ein Zueifel bestehen Die Blattzahl von VI kann daher nur 278 sein Niemand wird doch behaupten wollen, daß derselbe Schreiber in derselben

726 Das Zeichen für 70 in den Inschriften von Mathura aus der Saka u Kusana Zeit

Handschrift dieselbe Zahl hald durch das *pta-*Zeichen, bald durch das Andreas Kreuz ausdruckte

Rapson ist, wie oben bemerkt, der Ansieht, daß auch die außere Gestalt des Andreas Kreuzes dafur spreehe, daß ihm der Zahlwert 40 zukomme, da es sich leicht als eine Kursivform des pta Zeichens auffassen lasse Ich habe schon gesagt, daß ieh dem nicht zustimmen kann. In den Inschriften besteht iedenfalls der Konf des pla Zeichens stets aus einem der Oberlinie entbehrenden Quadrat Die Ecken sind bisweilen etwas abgerundet aber memals nimmt der Kopf die Form eines rechten oder gar spitzen Winkels an, wie er im oberen Teile des Andreas Kreuzes erscheint Meiner Ansicht nach hat sich die Form des Andreas Kreuzes auf ganz andere Weise entwickelt Wir können immer wieder beobachten, wie das Zeichen für 70 durch einen Zusatz zu dem Zeichen für 60 gebildet wird. genau so wie das Zeichen fur 90 aus dem Zeichen für 80 umgestaltet wird Deuthch ist das bei den Zeichen fur 70 der Fall, die Buhler in seiner Schrifttafel aus den Handschriften reproduziert Noch klarer zeigt sich das bei den Zeichen für 70 in der in fruhen Gupta Charakteren geschriebenen Hand achrift der Kalpanāmanditikā, siehe die Schrifttafel in meiner Ausgabe Auch die Form des Zeichens für 70 auf den von Rapson in seinem Catalogue of the Coins of the Andhra Dynasty &c beschriebenen Munzen') erklart sich ohne weiteres aus der Hinzufugung eines Striches am unteren Ende der Vertikale des Zeichensfur 60 Dieser Zusatzstrich wird dann weiter verschleift und der Haken, der in 60 in der Mitte der Vertikale angesetzt wird wird höher hınauf geruckt, so daß sich eine Ahnlichkeit mit dem Zeichen fur 40 in der Mathurā Inschrift Nr 47 ergibt wo aber die Schleife aus dem ursprunglich nach rechts gewendeten Haken am unteren Ende der Vertikale entstanden ist

Wir sollten also theoretisch fur 60 in der Schrift der Kusana Zeit ein Zeichen erwarten das etwa die Porm Yzeigt, durch Anfugung eines Seiten atriches nach rechts wurde daraus das Zeichen des Andreas Kreuzes mit dem Zahlwert 70 entstanden sein Tatsachlich hat nun das Zeichen für 60 diese Form in den Blattzalden der dritten der oben erwahnten Hand schriften, unter VII ist ein Bruchstuck mit der Blattzahl 269 wiedergegeben Fast die gleiche Form findet sich in der Mathura Inschrift Nr 57, von der wir allerdings nur ein Faksimile im Arch Surv Rep Vol XX, Plate V, 6 besitzen In den beiden Mathura Inschriften Nr 56 und 58 erscheint das Zeichen leicht verandert, indem die Lanie, die den spitzen Winkel nach unten verlangert, hier weggelassen ist, siehe die Phototypien zu Ep Ind Vol I, p 386, Nr 8, Vol II, p 204, Nr 19 Ich glaube also daß sich auch von seiten der Form nichts gegen die Auffassung des Andreas Kreuzes als des Zeichens fur 70 einwenden laßt. Auf die chronologischen Fragen, die des Zegeben wenn der mahälgafrapa Sodäsa in das Jahr 72 zu versetzen ist, mochte ich an diesem Orte nicht naher eingehen

<sup>1)</sup> Siche die Übersichtstafel auf S CCVIII

# Zur Geschichte des Ostasiatischen Tierkreises.

Der Ursprung und die Verbreitung des sogenannten ostasiatischen Tierkreises ist in vieler Hinsicht noch so ungeklart, daß der Hinweis auf einige neue oder meines Wissens bisher nicht eingehender behandelte Quellen in Prakrit, in Sanskrit und in der Sprache von Kuči nicht ohne Interesse sein durfte, zumal da sie, wie mir scheint, auch zur Aufhellung gewisser Namen des Tierkreises in sogdischer und sakischer Sprache bei tragen

Unter den von Sir Aurel Stein in der Niya Gegend in Ostturkestan, auf der Statte des alten Cadoda, ausgegrabenen Dokumenten findet sich ein oblonges Holztafelehen, das von den Herausgebern der Kharosthi Inscriptions unter Nr 565 veroffentlicht ist Eine Reproduktion der Ruckseite ist in Sir Aurel Steins Serindia Bd IV, Tafel XXVI, enthalten Das Tafelchen enthalt Aufzeichnungen astrologischen Inhalts in dem indischen Dialekt, der in den ersten nachchristlieben Jahrhunderten in dem Reiche von Krorain die Umgangssprache war Ich gebe zunachst den kurzen Text ın der Umschrift der Ausgabe, aber mit Ersetzung der Ligaturen issa und čh'a durch die, wie Rapson und Noble selbst bemerken, richtigeren Umschreibungen épa und Lsa1)

## Ruckseite

#### Kolumne A

- 1 prathanyana2) naksa muska namma tasya dhivasa sarra karyana karet sidham ca bharati
- 2 gava niksatramı sırşa lohidavya khatva pitra gamdarıcına ramıdarya
- s vyagra naksatramı yodha arabhtıdavya
- s šašaka naksatrams palaysdavya yo ca našyats durlāpa
- s nāga naksatrami trīksa sarva karya sahidavya

### Kolumne B

- 1 Jamdunamca3) sarva karyena varidavya
- 2 ašpa niksatrami purva pačima dešami pamda gamdato
- 3 paśu niksatrami śirsa lohidarya
- 4 kukuda nikairami pravarana vastarna chimdavya sividavya
- s makad a ca sava karyāna lahu

## Vorderseite

- ı svana nıksatram ca sıgra gata ägamana
- 2 sugara mksatra krisa tarana masu sad a uknvana sidhi tardhi bharisyati

Das Verstandnis des Textes wird nicht nur durch das Vorkommen einiger unbekannter Wörter, sondern auch durch die Nachlassigkeit und

<sup>1)</sup> Nach den Herausgebern findet sich eine Anzahl von Punkten über den Text verstreut sie schemen aber keine Bedeutung zu haben a) nam ca

<sup>\*) [</sup>n4]

Ungenauigkeit der Schreibung erschwert. So sind z. B. ganze Silben fortgelassen wie in nalsa RA1 In RA3 steht grabhtida va offenbar für grabhidava. in RA 1. B 5 karyāna fur karyān: Unter diesen Umstanden kann die im folgenden gegebene Übersetzung nur als eine vorhufige bezeichnet werden

- 1 Das erste Sternbild (fuhrt) den Namen Ratte (oder Maus) An dessen Tage soll man alle Geschafte verrichten und es geht glucklich vonstatten
- 2 Unter dem Sternbild Rind soll man den Kopf reinigen (und), nach dem man gegessen und getrunken sieh mit Musik vergnugen
  - 3 Unter dem Sternbild Tiger soll man einen Kampf beginnen
- 4 Unter dem Sternbild Hase soll man auf der Hut sein, und was verloren geht ist schwer (wieder)zubekommen
- 5 Unter dem Sternbild Schlange soll man jedes Geschaft zustande bringen
- 6 (Unter dem Sternbild) Gewurm soll man sich von jedem Geschaft fernhalten
- 7 Unter dem Sternbild Pferd soll man eine Reise ins östliche (und) westliche Land machen
  - 8 Unter dem Sternbild Ziege (oder Schaf) soll man den Kopf reinigen
- 9 Unter dem Sternbild Hahn soll man Kleid (und) Decke zuschneiden und nahen
  - 10 Und (unter dem Sternbild) Affe sind alle Geschäfte leicht
- 11 Und (unter dem) Sternbild Hund (findet) schnelle Wiederkehr eines Gegangenen (statt)
- 12 (Unter dem) Sternbild Schwein (soll) Pflugen, Saen (und) Auf richten von Weingehegen (stattfinden) Es wird Gelingen und Wachstum
  - Zu der Übersetzung bemerke ich im einzelnen
- Zu 1 prathanyana nalsa scheint eine allerdings sehr auffallige Verschreibung fur prathama naksatra zu sein
- Zu 2 Der Ausdruck sirsa lohidarya kehrt in RB 3 wieder Ich stelle lohidarya zu pr luka: das Hemacandra 4 105 als Substitut fur majjai lehrt
  - Zu 4 durlāpa vertritt offenbar sk durlabham
- Zu 5 sahıdanya gehört wohl zu sk sadhayan Unklar bleibt triksa Kann es sk drālsā Weinstock, Weintraube, sein? Vgl timpura 77, drimpura 721 fur sk tämbüla und die Bemerkungen zu 12 Der Doppelstrich
- uber dem zweiten alsara laßt eher vermuten, daß es fur trikena steht \* Zu 6 jamdunamca wird spater besprochen werden
- Zu 9 pravarana entspricht sk pravarana, p parupana, vastarna, wie schon im Index verborum bemerkt ist sk avastarana \*
- Zu 12 krışa steht fur krısana, masu muß em Nahrungs oder Genuß mittel sein, das mit dem Hohlmaß (milima = 20 khi) gemessen wird

Auffallend ist daß die Quantitaten die in den Abgabelisten für masu an gefuhrt werden bedeutend geringer zu sein pflegen als die fur Getreide Charakteristisch sind Zusammenstellungen wie masu gid a khi 4 4 anna milima 3 paśu 1 (539) tam kalammi aconammi amna nikhasta milima 1 Lhi 10 masu acomenamni khi 3 nikusta (637) in 207 schließt die Aufzahlung der Abgaben masu milima 1 khi 4 1 polgoñena (so zu lesen) amna milima 10 4 go 1 Das masu scheint also ein wertvolleres Genußmittel gewesen zu sein und dazu stimmt daß kleinere Mengen davon auf höheren Befehl auch als Geschenk an gewisse Personen gehefert werden So heißt es z B ın 637 adehr kalasa padamulade anatılekha agata tasuca dhapgeyasa masu prahud a presidavya lhi 3 nolgonena Das masu ist ferner trinl bar in der na ja masu ede jamna piramti leider verstummelten Liste 175 steht ieider verstummelten Liste 175 steht na ja masu ede jamna pitamti khi 3 In 272 wird der königliche Befehl erteilt yahi eda anadilekha aira esati pratha cavala paruvarsi suka masu imaiarsi masu saria spara sam galıdavya ekadesammı nısımcıdavya wenn dieser Befehlsbrief dorthin ge ist schleunigst das masu der vorjahrigen Abgabe (und) das diesjahrige masu alles vollstandig zu sammeln (und) an einem kommen sein wird Orte einzugießen Der Ausdruck nissmeidangs weist deutlich auf eine Flussigl ert von festen Substanzen wird in diesem Zusammenhang minda gebraucht so z B ebenda sarvatra nagaradramgesu amna samgahda nihida In 633 wird auch von einem Krug masu gesprochen der zerbrochen 1st av pararwarsi priyavadasa tamis kalasa 1 masu asi eda kalasa birm nıtaya mamtreti Das alles fuhrt auf die Vermutung daß masu Wein be deutet und fur sk madhu steht das z B Kantil 42 als Traubensaft er klart wird mrdvikaraso madhu Allerdings wird in der Spriche der Ur kunden intervokalisches dh gewöhnlich zu h und wenn sieh auch assmatra asımatra arımatra fur sk adhimatra findet so hegt doch der Gedanke nahe daß masu aus einer iranischen Sprache entlehnt ist wo intervokali sches d zur Spirans geworden war wie inav mabu. \* Sachheh laßt sich gegen die Deutung von masu auf den Wein kaum etwas einwenden Noch heute werden in Ostturkestan die herrlichsten Trauben gezogen heute allerdings dort nicht gekeltert die Trauben werden nur zur Her stellung von Rosinen benutzt (A von Le Coq Volkskindliches aus Ost stehung von Rosinen benutzt (A von 22 God romannienes aus Ost Turkistan S 44) Es ist aber nicht unwahrscheinlich daß die Wein bereitung erst mit der Einfuhrung des Islam aufgehört hat Anderseits ist in unseren Texten von getrockneten Trauben nicht die Rede auch wohl śukha in 387 wenn die Lesung richtig ist geht überall auch in Werbindung unt masu (169 272 431 432) nicht etwa auf sk. śuska sondern auf sk. śulka zuruek Obin 349 na śudhi (so in der Note) masu nevi śagri masu aufsk sulla zuruek Ubin der masaum gebruckt massi met sagri masu mikhaludavo etwa mit Ingwer (sk sumiki) gen urrter und gezuekerter Wein (sagri zu sakara = sk sarkara in 702) gemeint ist bleibt vorlaufig unsieher Fur die Feststellung der Bedeutung von sad a weist gosad a in 167 den Weg Der Satz ninameiya (so ist zu lesen anstatt nanam ciya) opim

tasa gosad ammi go vito (so wahrscheinlich statt gośato) asti kann kaum etwas anderes bedeuten als 'in dem Kuhgehege des in Nina wohnenden Onimta ist eine vito Kuh' Sada durfte mit sala, das im enischen und klassischen Sanskrit in der Bedeutung Enfriedigung, Wall' gebraucht wird, identisch sein, wie schon Rapson, Specimens of the Khar Inscr n 8 bemerkt hat Von masu sad a 1st in den Urkunden öfter die Rede Nach 586 verkauft ein gewisser Dhamasa an den Sehreiber Ramsotsa einen masu sata (so in der Note) mit samt den Baumen sadha erksena. In 655 liegt ein Kaufvertrag vor über einen miss Acker und einen masu sad a. dessen Größe durch die Angabe bestimmt wird tatra masu vula apacira 10 3 Vuta = sk upta kann in diesem Dialekt sehr wohl 'gepflanzt' be deuten Auch in dem nahestehenden nordwestlichen Dialekt der Asoka-Inschriften hat vuta diese Bedeutung In dem Felsenedikt II ist in dem Inscritteen nat viva cited describing in the interpretation of the Satz, der in Dhault lautet (osa dhàn an munisopagan pasuopagan ca atata nath sarata halapita ca lopapita ca lopapita in Shahbazgarhi durch ruta ersetzt Auch Brhats 74 2 ist upta im Sinne von 'genflanzt' und rena ersern. Auch dennis 14 2 ist upa im dinne von gephanic un-gesat gebraucht bhanktra kändam padapasyoplam urvyām bijam rāsyām manyatam eti yadrat. Ich mochte daher glauben daß masu kad a 'Wein gehege, Weingarten bedeutet Die Annahme daß masu wie unser 'Wein' sowohl das Produkt wie die Pflanze bezeichne scheint mir keine unuberwindliche Schwierigkeit zu bieten auch im Lateinischen sagt man, neben rineam conserere in genauer Übereinstimmung mit dem angeführten masu vula, vinum conserere serere siehe Cato de agricultura 6,4 vineam quo in agro consers oportet sic observato qui locus vino optimus dicetur esse et ostentus sols aminnium minusculum et geminum eugeneum, helvolum minus culum consertto qui locus crassior erit nut nebulosior, ibi aminnium maius aut murgentinum apresum, lucanum serilo. Varro, r r 1, 25,

Was endlich ukstrana betrifft so macht der Zusammenhang es wahrseheinlich, daß es den Beginn der jahrlichen landwirtschaftlichen Tatigkeit im Weingarten bezielnet, so wie Pflügen und Seen die erste Arbeit auf dem Acker im Frühling ist Stein, Sand hursed Ruins of Khotan, p 228, gibt an, daß die Rebstocke in Ostturkestan heute an niedrigen, in Reihen angeordineten Zumen gezogen und im Winter mit Erde zugedeckt werden Vielleicht geht also das ut sinana auf das Aufrichten der Rebstocke im Frühling Auch in 674 seheint sieh der Infinitiv šad a uksirammae (noben bhuma krisamnae) auf das Aufrichten eines Geheges zu beziehen

Es ist oline weiters lar, daß die Liste der Namen von Naksatras in Es ist oline weiters lar, daß die Liste der Namen von Naksatras in dem Tafelchen aufs genaueste mit der Laste der Ternamen des ehmenschen Zyklus uberenstimmt. In der Anordnung findet sich nur eine einzige Abweichung Hahn und Alfe sind hier vertauseht. Ich zweifle keinen Augenblick, daß das auf einem einfachen Versehen des Schreibers oder des Verfassers beruht, denn überall, wo der ostaniatische Zyklus vorkommt. steht der Hahn hinter dem Affen¹) Mit Umstellung dieser beiden Tiere in unserer Liste entsprechen sich also die Reihen²)

| nserer Liste 6 | e entsprechen sich also die remen, |                    |                    |
|----------------|------------------------------------|--------------------|--------------------|
| Chinesisch     | Krorainisch                        | Chinesisch         | Kroramis           |
| 1 Ratte        | muska                              | 7 Pferd            | aspa               |
| 2 Rind         | gava                               | 8 Ziege            | paśu               |
| 3 Tiger        | vyagra                             | Affe               | makad a<br>kukud a |
| 4 Hase         | śaśaka                             | 10 Hahn<br>11 Hund | śvana              |
| 5 Drache       | nāga                               | 12 Schwein         | suģara             |
| 6 Schlange     | jamdunamca                         |                    |                    |

Es 1st dies der alteste und, soviel 1ch weiß, der einzige bisher veröffentlichte Text, in dem uns der zwolfteilige Tierzyklus in indischer Sprache entgegentritt3) Wohl waren schon fruher Erwahnungen des Tierzyklus in chinesichen und tibetischen Werken bekannt, die auf indische Quellen zuruckgehen Chavannes a a O S 86f, erwahnt ein kleines Sütra, das Schi orh yuan scheng stang juet king, das zwischen 980 und 1000 von dem Mönche Schi hu ubersetzt ist Über den Inhalt des Sütra bemerkt Chavannes 'il traite des presages qui peuvent êtro tires au moyen d'un dia gramme dans lequel les douze causes (nidanas) sont mises en correlation avec les douze mois et avec les caracteres du cyclo duodénaire, tout à la fin, on lit le passage suivant ,Celui qui examino avce une attention scrupu leuse ce que produisent les douze causes, afin de comprendre parfaitement le bien ou le mal, le chagrin ou la joie, la reussite ou léchec, doit dessiner un diagramme de l'evolution et le tracer clairement en partant de l'avidyà (correspondant au 10° mois) pour aboutir au jaramarana (correspondant au 9° mois), les mois et les jours y aurent leurs places distinctes, dans l'ordre de succession on y disposera les douze formes corporelles qui sont le rat, le bœuf, le tigre, le hevre le dragon, le serpent, le cheval, la chèvre, le singe, le coq, le chien et le porc '

Diese merkwurdige Verbindung der Nidānas mit dem Tierzyklus kehrt, wie Lanfer, Toung Pao 1907, S 400 geschen hat, im Kapitel 19 der tibeti

<sup>1)</sup> Eine Umstellung von Tieren laßt sich, soweit ich sehe, überhaupt nur einmal in der bildhehen Darstellung des Zyklus auf einem alten turkestanischen Teppieh nachweisen auf den Laufer, Toung Pao 1909, S 71ff hingewiesen hat Hier sind Drache und Schlange offenbar aus kunstlerischen Grunden umgestellt worden

Praces und Schause Steele nach Chavannes, Le cycle ture des douze animaux,

1) Die chinesische Reihe nach Chavannes, Le cycle ture des douze animaux,

Toung Pao 1906 S 52 Dort sind auch die Listen der zwölf Tiere bei den anderen

Völkern, die den Zyklus kennen gegeben Das chinesische Wort für Ziege bezeichnet

Völkern, die den Zyklus kennen gegeben Das chinesische Wort für Ziege bezeichnet

auch das Schaf Chavannes a o S 55, Amn L. ist der Answiht, daß es ursprung

auch das Schaf Chavannes a o S 55, Amn L. ist der Answiht, daß es ursprung

auch den Spiegeln der Tang Zeit ist das dar

gestellte Tier eine Ziege

gestellte Tier eine Ziege

3 Auf die met-kwurdigen aber kaum sehr alten Tierkreisdarstellungen in Tem

3 Auf die met-kwurdigen aber kaum sehr alten Tierkreisdarstellungen in Tem

5 Auf die met-kwurdigen aber kaum sehr an Bericht hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, Sphaera S 342ff behandelt hat,

peln von Chidambaram und Tirchunopoly, die Boll, die Boll, die Boll, die Boll, die Boll, die Boll, die Boll, d

schen Lebensbeschreibung des Padmasambhava wieder 1) Dort wird er zuhlt, wie Padmasambhava von einem indischen Lehrer in der Stadt Guhya in Indien die Astrologie erlernt Er wird dabei über den "Zusammenhang von zwolf Vorgangen im Leben eines Buddha mit den zwolf Niedanas, welche in einem irdischen Jahre umlaufen" unterwiesen Die Reihe be ginnt "Wenn der Gott der Sakti den Segen gibt so steht dies im Zusammen hang mit dem Mausejahr der Audya Wenn der aschenfarbene Elefant im Mutterleibe sich sechsfach verwandelt so hangt es zusammen mit dem Stierjahre der Samskaras in der gleichen formelhaften Art geht der Text weiter genau die Reibenfolge des chinesich tibetischen Tierzyklus und der Nidäna Kette innehaltend Die letzte Formel lautet "Wenn die neun") eiserenen Schweine eingebolut in Kraftanstrengung wetterfern, so hangt dies zusammen mit dem Schweinejahr des Alterns und Sterbens'

Vorausgesetzt daß der chinesische Traktat wirklich aus dem Sanskrit ubersetzt ist wurde sich daraus ergeben daß den Indern oder, vorsichtiger gesagt den Sanskrit schreibenden Buddhisten der chinesische Tierzyklus um die Mitte des 10 Jahrhunderts bekannt war und wenn die Angabe des Padma thanjug daß Padmasambhava die geschilderte Astrologie in Indien studierte richtig ist so mußten die Inder ibn schon in der ersten Halfte des 8 Jahrhunderts gekannt haben An und fur sich wurde das bei den vielfachen Beziehungen die schon seit Jahrhunderten zwischen dem indi schen und dem ost und zentralassatischen Buddhismus bestanden, nichts Auffalliges haben

Die Mitte des 8 Jahrhunderts ist die untere Grenze für ein astrologisches Werk über gunetige und ungunstige Stunden Tage und Gestirne, das dem Bodhissativa Manjusri und anderen Weisen zugeschrieben wird und das 759 von Amoghavajra übersetzt und 764 durch einen seiner Schuler mit Anmerkungen versehen wurde?) Wie Pelliot Toung Pao 1929, S 204 angibt findet sein in diesem Werk die Bemerkung daß man in den Landern des Westens die Jahre mit den zwolf Treern und die Wochentage mittels der Gestirne zuhlt. Es bestatigt sieh also daß mindestens in der ersten Halfte des 8 Jahrhunderts indusche Schriftsteller eine henntnis des Tierzyklus latten wie er in den Lindern des Westens verhreitet war, wobei niter den letzteren wie Pelhot annummt wahrscheinlich das Gebiet von Ostiran insbesondere Segdiane, zu verstehen ist.

Konnten wir ums auf die Angaben eines anderen buddhistischen Textes, des Sme bdun 2es pa skar mai mdo des Sütra von den Großer Bir' go nannten Gestirnen verlassen so wurde die Bekanntschaft der Inder mit

Übersetzt von Grunwedel Fm kap tel des Tå še sun in der Bistian Fest schrift. S 471f

Man beachte wie lier di Neunzahl mit dem jarāmarana ebenso verbunden ist wie in dem elimensel en Traktat
 Pelliot, JA M l. n. Ira

dem Tierzyklus schon für die erste Halfte des 7 Jahrhunderts bezeugt sein Uber den Inhalt des Werkes hat Laufer, Toung Pao 1907, S 392ff berichtet Es wird darin der zwölfjahrige Tierzyklus in der Weise aufgeführt. daß die in einem bestimmten Jahre geborenen Menschen zu einem der sieben Sterne des Großen Baren in Beziehung gesetzt und unter den Schutz des betreffenden Sternes gestellt werden Die zwolf Tiere des chincsischen Zyklus, beginnend mit der Ratte, werden zu diesem Zweck auf die sieben Sterne verteilt, und zwar in der Reihenfolge 1 2 12 3 11 4 10 5 9 8 6 7 Daß diese Verteilung auf einem System beruht, ist unverkennbar. es wurde noch einheitlicher hervortreten, wenn die Nummern 8 (Schaf) und 6 (Schlange) umgestellt waren Über die Geschichte des Buches be lehren uns zwei Kolophone, der eine in Versen, der andere in Prosa, die aber nicht genau ubereinstimmen Nach dem zweiten Kolophon wurde das Sütra von einem indischen Pandita und Huen tsang aus Indien mitgebracht und in China übersetzt Im Jahre 1330 wurde es ins Mongolische ubersetzt und in 2000 Exemplaren gedruckt Eine uigurische Übersetzung wurde in 1000 Exemplaren gedruckt Im Jahre 1336 wurde es ins Tibetische ubersetzt1) Laufer versichert, er habe in dem Sütra nichts finden können, was gegen eine Entstehung der Schrift in Indien sprechen könnte Trotzdem durfte es klar sein, daß man die Nachricht über die Einfuhrung des Werkes aus Indien, die fast 700 Jahre spater ist, nicht als unbedingt zuverlassig betrachten kann, zumal da das Werk in der Liste der von Huen tsang erworbenen und mitgebrachten Bucher nicht erwahnt zu sein scheint Wahrscheinlich liegt eine Erwähnung des Tierzyklus in dem Särdüla-

Wahrscheinlich fiegt eine Erwannung ues Lerezkus in dem Sarduntkarnärvadäna des Dhyvšvadäna S 630 vor Da fregt der Brahmane Pus
karsařin den Trisanku Matangaräja nach dem Umfang seines Wissens
kim punar bhavalä rgiedo dhidah yajuriedo 'dhidah äumiedo 'dhidah athavavedo 'dhidah kalpādhyāyo 'pr adhydāmam ap mrguez
kram vā naksatragano vā tithikramagano vā trayādhidah karmacakram vā
kram vā naksatragano vā tithikramagano vā trayādhidah karmacakram vā
kram vā naksatragano vā tithikramagano vā trayādhidah karmacakram vā
kram vā naksatragano vā tithikramagano vā trayādhidah karmacakram vā
kram vā naksatragano vā tithikramagano vā trayādhidah karmacakram vā
kram vā naksatragano vā tithikramagano vā trayādhidah karmacakram vā
greedhisheta ha vird bed en mrgacakra eine Übersetzing des
greehischen Ausdruckes ist Allem sonst scheint diese Bezeichnung fur
den Zodiakus, fur den sie ja auch nur bedingt paßt, incit gobraucht zu
den Zodiakus, fur den sie ja auch nur bedingt paßt, incit gobraucht zu
den Zodiakus, fur den sie ja auch nur bedingt paßt, incit gobraucht zu
den Zodiakus darin recht auffallig sein würde<sup>1</sup>) Nach Lévi, Toung
nung des Zodiakus darin recht auffallig sein würde<sup>1</sup>) Nach Lévi, Toung

<sup>1)</sup> In dem in Versen abgefaßten Kolophon wird von dem indischen Original nichts gesagt und nur von der Übersetzung des in uigurischen Lettern vorhandenen Sutra ins Mongolische und seiner Drucklegung in 1000 Fx implaren gesprochen

sutra ins Vongoische and seint.

In spaterr Zeit erscheint aber der Zodiakus in der chineuschen buddhistischen
In spaterr Zeit erscheint aber der Zodiakus in der chineuschen buddhistischen
Ubersetzungshieratur Chavannes hat Toung Pao 1906, S 86, eine Stelle aus dem
Übersetzungshieratur Chavannes hat Toung Pao 1906, S 86, eine Stelle aus dem
Übersetzungshieratur, in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsell'in
Ta fang têng ta tu lang begebracht, in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsell'in
Ta fang têng ta tu lang begebracht, in der die Sanskrit Namen der 'zwölf tsell'in

Pao 1907. S 118f gehen die beiden chinesischen Übersetzungen, die es gefunden hat, his ins 3 Jahrhundert n Chr hinauf Die erste ruhrt von dem indischen Mönche Tschu Lu ven her, der 224 nach China kam und das Avadāna im Jahre 230 ubersetzte, die zweite stammt von dem bekannten Dharmaraksa, dessen Übersetzertatigkeit sieh von 266 his 313 oder 317 erstreckte Es ist unter diesen Umstanden doch wohl wahrscheinlicher, daß das mroacakra auf den zwölfteiligen Tierzyklus zu beziehen ist, und um so mehr, als es feststeht daß der Verfasser eines anderen huddhistischen Sanskrit-Werkes, das spatestens in der ersten Halfte des 2 Jahrhunderts n Chr entstanden sein muß eine Kenntnis des Tierzyklus hatte

Wir verdanken diesen Nachweis Chavannes Er hat Toung Pao 1906, S 87ff eine Stelle aus dem Ta fang teng ta tsi king dem Mahasamnipata sutra, mitgeteilt die wie er im einzelnen nachweist, zu dem alten Textbestande gehört der zuerst zwischen 147 und 189 n Chr von dem Sramana aus dem Reich der Yue tschi dem (Yue) tschi Lou kia-tsch'en, dann zwischen 402 und 412 nochmals von Kumarajiva und zum drittenmal zwischen 414 und 433 von einem Dharmaraksa übersetzt worden ist. Da wird von der verdienstlichen Tatigkeit gewisser Tiere gesprochen, die sich die Bekehrung ihrer Artgenossen angelegen sein lassen. Es sind die zwölf Tiere des Zyklus Am ersten Tage des siebenten Monats beginnt die Ratte dss Werk indem sie einen Tag und eine Nacht lang Jambudvipa durcheilt und die Wesen die als Ratten geboren sind ermahnt von bösen Werken zu lassen und Gutes zu tun Am folgenden Tage löst das Rind sie ab, und so fort, his am dreizehnten Tage wieder die Ratte an der Reihe ist. In dieser Weise betreiben sie die Bekehrung 'his zum Ende der zwölf Monate und auch his zum Ende der zwölf Jahre' Je drei der Tiere wohnen auf einem zwanzig yojanas holien Berge im Meere außerhalb Jamhudvipas, ein jedes in einer Höhle, und werden dort von einer Göttin und einer Ra ksası die von 1e 500 Verwandten umgeben sınd, verpflegt Die Verteilung der Berge, der Tiere und der pflegenden Göttinnen auf die Himmelsgegenden

Osten Vaiduryaberg Bewohner Schlange, Pferd, Ziege Pflegerin Göttin des Holzes Suden Sphatikaberg Bewohner Affe, Huhn, Hund Pilegerin Gottin des Feuers Westen Silberberg Bewohner Schwein, Ratte, Rind Pflegerin Göttin des Windes

Norden Goldberg Bewohner Love, Hase, Drache Pflegerin Göttin des Wassers

Stelle findet sich in einem Teile des Ta tsi king der erst von Narendrayasas zwischen 566 und 585 ubersetzt ; t, gehörte also vermutlich meht dem alten Texte an 2) Die Berge, die Höhlen, die Göttinnen und die Räkeasis führen besondere

Namen die für die Frage, die uns hier beschaftigt, kein Interesso haben

Die Elemente, aus denen diese Geschichte aufgebaut ist, sind dem eigentlichen Indien fremd Wir werden daher mit Chavannes annehmen durfen, daß das Mahäsamnıpatasütra in Ostturkestan entstanden oder doch wenigstens uberarbeitet ist, zumal das Werk auch sonst eine bessere Kenntnis der Geographie Zentralasiens verrat, als man sie von einem indischen Verfasser erwarten kann Chavannes meinte, daß man bei einem in Ostturkestan entstandenen Sanskrit Werke an Beeinflussung durch ehinesische oder durch turkische Vorstellungen denken könnte, wobei er unter Turken 'soit Kouchans, soit Hiongnou' verstand Man ist heuto nicht mehr geneigt. die Kusans als ein turkisches Volk zu betrachten, wir wissen überdies. daß in den ersten nachchristlichen Jahrhunderten in Khotan Saken, in Bharuka, Kuči, Agni Angehörige eines Volkes saßen, das eine indogerma nische Sprache redete Die Möglichkeiten der Entlehnung sind also viel

In der Tierliste des Ta tsi king erscheint der Löwe an Stelle des Tigers der chinesischen Liste Bei dem größten Teile der Turkvölker, sagt Cha-vannes, vertritt der Leopard (bars, pars baris) die Stelle des Tigers Chavannes meint, man verstunde nicht, warum der Tiger zum Löwen geworden sein sollte, wenn der Verfasser des Ta tsi king aus chincsischer Quelle schipfte, wenn der Tierzyklus ursprungheh turkisch gewesen sei, so sei es ziemheh naturheh, daß der Leopard von den Chinesen für den Tiger, von den Zentralasiaten fur den Löwen genommen sei Auch Marco Polo, der seine Nachrichten von den Mongolen, meht von den Chinesen habe, spreche von dem Löwen als einem Tiere des Zyklus<sup>1</sup>) Ich kann diese Beweisfuhrung nicht als stiehhaltig ansehen Von Marco Polo mussen wir meiner Ansicht nach ganz absehen, da seine Angaben auch in bezug auf die Reihenfolge ganz ungenau sind, er nennt als die ersten vier Tiere Loue, Rind, Drache, Hund Wenn er das bars das er vermutlich von seinem mongolischen Gewahrsmann hörte, durch Löne wiedergibt, so sind daraus kaum irgendwelche Schlusse zu ziehen Es ist mir aber überhaupt schr fraglich, ob die Turken jemals scharf zwischen Leopard und Tiger unterragnen, ob die Turken jemais schart Engelein zeepand diet Tiger unter-schieden, obwohl die zentralasiatischen Stammo den einen so gut oder so semeden, opwoni die zentralasiatischen enamme den einen so gut oder so schlecht gekannt haben mussen wie den anderen, da die Nordgrenze des schieent gekannt nauen mussen wie den anderen, da die Korugrenze des Verbreitungsgebietes der beiden Tiere ungefahr die gleiche ist Nach rerbreitungsgebietes der beiden Tiele angetant die geerene ist. Aach Radloff, Worterbuch 4, 1168 bedeutet pars im Ungurischen Tiger, im osma-nischen Turkisch Panther, bei den Kasan Tataren sogar den Luchs\*) nischen Turkisch Panther, bei den Kassal Jataten Bogar den Luchs\*) Kowalewski gibt in seinem mongolischen Wörterbuch 2,1109 für *bars* nur Aowaiewski gibt in seinem mongonsenen noteen 2, 1109 iur bars nur Tiger Und jedenfalls ist es eine Tatsache, daß in den uigurischen Texten aus Turkestan bars die Übersetzung von Tiger ist. So heißt es z B Suv aus Turkestan bars die Oberetzung von der Speisung der hungrigen Tigerin 610, 16 in der bekannten Erzahlung von der Speisung der hungrigen Tigerin durch den Bodhisattva muntada adin tagi öñi aš ičkā yog, kim bu alañurmiš

<sup>1)</sup> Die Stelle ist angeführt bei Chavannes n a O S 58

<sup>1)</sup> Vgl nuch 4, 1487 unter bare

ač barsıy tırgurgülüg 'außer dieser gibt es keine andere Speise, die dieser geschwachten, hungrigen Tigerin wieder auf die Beine helfen könnte 1) In dem chinesischen Original steht au der entspreehenden Stelle hu Es ist also doch anzunehmen daß die Uiguren, wenn sie den ehinesischen Zyklus ubernahmen, das chinesische hu = Tiger genau so wie an der angefuhrten Stelle des Suvarnaprabhäsa durch bars ubersetzten\*) Warum der Verfasser des Mahāsamnipātasūtra den Löwen anstatt des Tigers genannt hat, weiß ich allerdings nicht zu sagen. Aber er steht in dieser Beziehung ganz allein Das Tafelchen von Cadoda, das zeitlich nicht allzuweit von der Entstehung des Sütra ahliegen durfte, hat in Übereinstimmung mit dem Chinesischen tuggra und beweist somit, daß die indisch sprechenden und schreibenden Bewohner Ostturkestans keineswers in dem Ziklus den Tiger durch den Löwen ersetzt hatten Auch in zwei anderen Sanskrit Listen aus dem Norden Ostturkestans findet sich, wie wir spiter sehen werden der Tiger wieder. Ich sehe also vorlaufig keinen zwingenden Grund gegen die Annahme daß der Tierzyklus von den Chinesen erfunden und von den Turken sowohl wie von dem Verfasser des indischen Sütra ubernommen wurde

Es entspricht aber weiter auch die Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden wie das Sütra sie zeigt nicht dem chinesischen System, nach dem vielmehr dem Osten Tiger Hase Drache dem Suden Sellange, Pferd, Ziere dem Westen Affe Hahn Hund dem Norden Schwein, Ratte, Rind zuzewicsen werden3) Auch die Verteilung der Elemente auf die Himmels gegenden stimmt nicht zu den chinesischen Anschauungen, nach denen dem Osten das Holz dem Suden das Feuer dem Westen das Metall, dem Norden das Wasser angehört Die Unstimmigkeiten in der Verteilung der Tiere auf die Himmelsgegenden sind für Chavannes ein Beweis, daß die Darstellung des Ta tsi king meht auf chinesischer Tradition fuße In die gleiche Richtung weist nach Chavannes das Fehlen des funften chinesi schen Elementes der Erde in dem Sütra und anderseits das Auftreten des Windes anstatt des Metalls im Westen Die Reihe der vier Elemente, wie sie hier erscheint, ist nicht chinesisch da die Chinesen den Wind nicht als Element Lennen, sie ist ebensowenig indisch, da die Inder wohl vier Elemente, Erde, Wasser, Feuer, Wind (= Luft), kennen, aber das Holz nicht

<sup>1)</sup> Siche SBAW Phil Hi t Kl 1931, S 338

<sup>5)</sup> Als die Perser den 75klus von den Mongolen übernahmen hat man bers allerdings als Leopard verstanden und durch polang, nicht durch babr übersetzt

<sup>7)</sup> In der koreanischen Ausgabe lautet der Text des Ta tai king anders indem für Ooten Suden für Suden Westen für Westen Norden für Norden Octen steht Dadurch ist abs r das Verhältniss der Flemente zu den Hummelsgegenden vollig in Un onlaung geraten und gerade das bewest wie Chai annes bemeckt, daß des aich um ein nachträgliche Änderung der koreanischen Ausgabe handelt, die gemacht ist, um die Angaben über die Benehungen der Tiere zu den Himmelsgegenden mit dem einnessehen 5,4ern in 1 milang zu brimee.

hmzuweisen der gegen die Entstehung des Tierzyklus bei den turkischen Stammen spricht. Bei den meisten Turkvölkern<sup>1</sup>) heißt das Tier das dem Drichen des ehmeisiehen Zyklus entspricht. In das wegen des anlautenden I kein echt turkisches Wort sein kann und sicher nichts weiter als eine Entlehnung des ehmeisischen lung = Drache ist. Es ist aber doch ganz unwahrschenhich daß die Turken wenn sie die Erfinder des Tierzyklus waren ein Fabeltier darin aufgenommen hiben sollten für das sie ger keinen Namen in ihrer Sprische hatten. Wenn nach alt hatgari die zentral assiatischen Turken im 11. Jahrhundert den Drachen des Ziklus nach ennen so werden sie das dem Kudischen entlehnt haben, wo das dem Sanskrit ent lehnte nach die Übersetzung des ehmeisischen lung ist <sup>1</sup>) und wenn bei einigen Turkvölkern anstatt und teilweise neben lu balig. Fisch oder pers nachang Krökodil erscheint so sind das doch deutliche Versuche das Unbekannte durch Vertrauteres zu ersetzen.

Auf eine andere Schwierigkeit die sich der Annahme des turkischen Ursprungs des Tierzyklus entgegenstellt hat Chavannes a a O S 122 selbst hingewiesen die Liste der Tiere enthalt den Affen der in den von den Turken besetzten Gehieten nicht vorkommt Chavannes sucht diesen Enwand durch den Hinweis zu entkraften daß der turkische König Kaniska Gandhara und Kasmir wo der Affe lebt beherrschte und daß es wahr scheinhelt sei daß schon vor ihm andere turkische Herrscher in diese Gebiete vorgedrungen seien. Wenn wir auch von der ethnologischen Stellung der Kusans ganz absehen so können doch die Eroberungen des Kaniska oder seiner Vorganger auf keinen Fall etwas mit der Aufstellung einer den Affen einschließenden Liste bei irgendwelchen zentralasiatischen Stammen zu tun haben Denn jene Eroberungen können fruhestens in die zweite Halfte des ersten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung fallen \ach Cha vannes eigenem Urteil (S 84) war aber der Zyklus der zwölf Tiere den Chinesen seit dem ersten Jahrhundert n Chr vertraut und möglicher weise schon in etwas fruherer Zeit bekannt?)

Kehren wir jetzt zu der Liste der Tiernamen in dem Kharosthi Tafelehen zuruck. Sie stimmt da jassu genau so wie das chinesische yang sowohl Schaf wes Ziege bezeichnen kann nur in einem Punkt mit der chinesischen Liste nicht überein anstatt des zu erwartenden Annens der Schlange findet sieh hier der Ausdruck jamdunamen der sieherlich auf si. jantu

<sup>1)</sup> Sele de Zusammenstellung von Samojlow & Rachmat Ungar Jahrb 11 S 29sf

Im esti uki tan schen Turksech wird I u tann a ch gelegenti ch für nögd verwendet so luu önt rjuči Schlangenbeschwörer SDAW Phil Hatt Kl 1930

<sup>9)</sup> Indere Crunde gegen de Futstel ung des Tierzykl is bei den Tijthen lat sel on Bang angef hit sehe WZNM '93 S 411 Anm l und Ung Jalib II S 299 Das ganze Froblem it engelend bel an leht von de Sauseure a a O S 221 ff der sich energisch i r de chines sehe Herkunft des Zyklus aus preht

zuruckgeht, aber im einzelnen Schwierigkeiten bereitet. Man konnte ihn zunachst als Vertreter von sk jantūnām ca fassen, mit Erganzung von nalsatramı wie nachher bei malad'a ca Allein dem steht entgegen, daß ın keinem anderen Fall der Name des nalsatra im Genitiv steht Nun hat Thomas, JRAS 1927, S 544ff darauf hingewiesen, daß in dem Prakrit von Krorain von a Stammen eine merkwurdige Pluralform auf amca erscheint, die im Nominativ und Akkusativ verwendet wird, so patamca. bhumamca, utamca usw 1) Von einem u Stamm liegt eine Form derselben Art in 683 vor yo paśunamca na vutamti. Dem paśunamca entspricht jamdunamca in der Bildung genau Die Bedeutung kann dann nur Wurmer, Gewurm' sein Mbh 14,1136 werden die aus dem Schweiß entstandenen Lebewesen als die krimanah und jantarah defimert, Manu 6, 68f. wo dem Asketen Vorsicht beim Gehen eingescharft wird, um die *jantarah* zu schonen. und die Suhne für unwissentliche Verletzung der jantarah bei Tag oder Nacht vorgeschrieben wird, erklart Kullüka das Wort als kleine Ameisen usw (sūlsmapipililūdi) Es ist nicht zu verkennen, daß das Gewurm nicht recht zu den ubrigen Tieren des Zyklus paßt Das spricht dafur, daß die Schlange der Chinesen das Ursprungliche ist, und vielleicht laßt sich auch der Grund angeben, der den Inder bewogen hat, sie durch etwas anderes zu ersetzen. Wenn er das chinesische lung in seiner Sprache wiedergeben wollte, konnte er kaum einen anderen Ausdruck als nāga wahlen, obwohl die Begriffe, fur die die beiden Worter gebraucht werden sich keineswegs decken Zwar ist auch der näga in gewisser Hinsicht ein Fabeltier wie der chinesische Drache, aber der indische Hörer stellte ihn sich doch immer als Schlange vor, wahrend der chinesische Drache mit seinen vier oft vogel klauenartigen Fußen wenig Schlangenhaftes hat Wenn also der Inder, wie es die chinesische Liste verlangte, neben den näga die Schlange stellte, so enthielt seine Reihe im Grunde die Schlange zweimal, und das mag die Veranlassung gewesen sein, daß in der indischen Liste das Gewurm an die Stelle der Schlange gesetzt wurde Vielleicht kam die Anregung, gerade das Gewurm als Stellvertreter zu wahlen, wie wir spater sehen werden, aus dem Chinesischen selbst

Der Text unseres Tafelchens zeigt aber noch eine schwieriger zu erklarende Abweichung vom Chinesischen Wie das dhituse im Anfang zeigt, hat er den Zweck anzugeben, an welchen Tagen gewisse Verrichtungen gunstig oder ungunstig sind Da dies für zwolf Tage geschieht, sollte man

<sup>1)</sup> Gelegentlich finden sich euch die Schreibungen -aca (ede utaca 387) und ameam In 117 ist offenbar nicht sarva pimdaim tameam gan 20 3 zu lesen (nach Thomas = sarvanı pındanı tanı gavah 23) sondern sarva pımdaımlancam gavı 20 3 inomas = sarvani pinaun, sali Kuhe zusammengezahlt (sind) 23', pindainta be ruht auf einem \*pindayita Versuche der Erklarung der Formen haben Thomas und Barnett, JRAS 1927, S 848f gemacht Daß das et als Pluralsuffix, wie Thomas meint, aus einer tibeto birmanischen Sprache stammt, möchte ich bezweifeln 47\*

annehmen daß es sieh hier um einen zwölftagigen Zyklus handle von dem ieder Tag mit dem Namen eines Tieres bezeichnet ist. Das wurde durch aus zu der chinesischen Gewohnheit stimmen. Denn die Chuiesen haben den zwölfteiligen Tierzyklus zur Bezeichnung nicht nur eines Zyklus von zu ölf Jahren sondern auch einer Periode von zwölf Monaten von zwölf Treen und von zwölf Donnelstunden verwendet genru so wie sie auch die entspreehenden Namen der zwölf tschi oder Charaktere für alle diese Zeitnerioden gebrauchten Ein Beispiel aus der Tang Zeit wo der Hase nut dem Charakter mao auch in bezug auf den Tag verbunden ist führt Chavannes a a O S 66 an Aber der zwölfteilige Tierzyl lus ist stets nur em astrologischer Zyl lus wenn auch de Saussure a a O S 235 JA XI 15 S 84 behauntet daß Namen wie Drache Tiger Rind Schwein und Schlange von den Sternbildern des chinesischen Aquators entlehnt seien. Auf dem Tafelchen werden aber die Tiernamen ausdrucklich als Namen von na Isatras von Sternbildern gegeben Ich vermag vorläufig nur anzunehmen daß das auf einem begreiflichen Vißverstandnis des chinesischen Terminus 辰 beruht der wie mich Herr Dr Eberhardt belehrt ursprunglich für die zwölf Juniterstationen und im Zusammenhang damit für die Zeichen des Zwölferzyklus gebraucht wurde und weiter fur die in Gruppen zusammen gefaßten 98 Mondstationen gebraucht werden konnte

Ob sich von den Namen des Tierzyklus abgesehen speziell chinesische Anschauungen in dem kleinen Traktat erkennen lassen ist eine Frige die ich den Kennern chinesischer Astrologie zur Entscheidung überlassen muß Chinesischer Emfluß scheint sich mir in der Tat zu verraten, wenn es heißt daß unter dem Sternbild Tiger ein Kampf zu beginnen sei. Der Tiger ist in China mit der Vorstellung des Kriegers verbunden Von Hsien Juan wird berichtet daß er Tiger und andere reißende Tiere als Kampftiere im Ariece benutzt habe (Mem Hist I 28) und Chavannes bemerkt dazu daß noch heute Soldaten Tiger genannt werden Die drei kleinen Sterne die den kopf des Sternbildes Tiger lalden stehen den Schutztruppen vor (ebd III 352) Der Tiger aber ist wie de Siussure Origines p 74f an cubt nichts anderes als der Orion der neben dem Namen des Tigers den des Kriegers fuhrt Anderseits sel eint es mit der indischen Vorstellung von der Ratte zusammenzuhangen wenn ihr Tag als gluckbringend für alle Unternehmungen bezeichnet wird Man wird jedenfalls sofort an die Ratte des Ganesa ernnert die weil sie sich überall durchbeißt zum Tier des alle Hindernisse bezwingenden Gottes geworden ist. In einigen Fillen ist auch die Beziehung des Tieres zu der Vorschrift ohne weiteres klar so wenn der Hase den Tag regiert an dem man auf der Hut sein oder das Pferd den Tag an dem man eine Reise unternehmen soll Die auffallende Beschrankung dieser Reise auf eine Fahrt ins östliche und westliel e Land erklart sich aber doch woll aus den geographischen Verlaltnissen Ost turkestans wo Reisen in anderer Richtung | raktisch kaum in Betracht kommen Auch mit dem Aufrichten der Weingehege, das inter dem Sternbild Schwein stattfinden soll, wird offenbar mif eine besondere turkestamsche Emrichtung Bezug genommen Vorlaufig möchte ich daher annehmen. daß das Schriftehen nicht etwa aus dem Chinesischen übersetzt, sondern von einem Turkestaner verfaßt ist, worauf auch die obenerwahnte Um stelling von Hahn und Affe weist

Drs Holztafelchen von Cadoda ist meht das einzige Dokument, das uns die Namen des Tierzyklas in indischer Sprache erhalten hat. In der Berliner Sammlung findet sich ein Blatt einer Papierhandschrift, das aus Sordug stammt Auf der Ruckseite beginnt ein Text in der Landessprache von Kuei, der uns hier nicht weiter interessiert. Auf der ursprunglich frei gebliebenen Vorderseite ist nachtraglich in der im Norden Ostfurkestans üblichen Brähmi das Folgende geschrieben

- ı prathamah castram = fifty = āhu vastākhas = tu destfifyakah yfefstamfā)sa trtl lyas = tu caturth = āsādhaka smrtah 1 šrfā)valna valits = t(u bhā)d[r]a(pa)[da] 1)
- ı é = ca sastamah saptam = üscayıyo năma astamah käritika sınıtah mrgasiras = iu navamah pusyas = ca dasamo mūsa magha ekūdasa proktah ph[a]lguny[o] dvada(sa)
- 3 smrtah 2 || mantilyo goirso iyaghra sasa nagena jantuna jantunah asva paśu markataś = ca kukkuta świna sukarah 3 || pratspat dvsts trets (catu)-
- tha pajamı stha2) saplamı aslamı navamı dasamı ekadası dradası trayodasia) caturadasi pajadasi |
- s aśra yakwe paśu śatyye makkara mokomśk (e) kukkuta kranko
- 6 ra suco mandilya arśakarśa gora okso vyūghra meusyo ( śa)śa sase nāga [nā](1)
- rahı ank

Der Text dieser Seite ruhrt von drei verschiedenen Handen her Zunachst hat jemand in kleiner Schrift die vier Ślokas geschrieben, die hier falsch gezahlt sind, da der Schreiber vergessen hat die Zahl nach dem zweiten Sloka zu setzen Spiter hat dann eine ganz ungeubte Hand in geradezu scheußlicher Schrift das Ende von Zeile 3 und Zeile 4 eingetragen Der Rest ist dagegen in großer schöner Schrift geschrieben nur die Buch staben der letzten Zeile sind aus Mangel an Raum kleiner

Die vier Slokas sind in einem verwahrlosten Sanskrit abgefaßt. Die Fehler des Originals sind durch den Schreiber noch vermehrt, ich möchte hier nur auf den Schluß des ersten Halbverses von Sl 4 hinweisen, wo

<sup>1)</sup> Das da ist etwas unter die Zeile gesetzt, offenbar weil der Rand des Blattes schon abgegriffen war

a) trayodasi ist unter der Zeile eingefrigt

sonst das a bezeichnenden Zeichen ausgedruckt zu sein

das Metrum zeigt daß gantung irrtumlich wiederholt ist. In den drei ersten Slokas werden die 12 indischen Monate aufgezahlt, der vierte Sloka ist eine Liste der Namen des ostasiatischen Tierzyklus Da die vier Ślokas offenbar zusammengehören, so scheint es. daß der Verfasser die Tiernamen als Korrelate zu den indischen Monatsnamen betrachtete. In China werden sicherheb schon in der Tang Zeit die Tiernamen mit den zyklischen Charakteren fur die Monate verbunden")

Der folgende Text, der ubrigens sehr wohl zuletzt von allen in die frescebliebene Mitte der Seite eingetragen sein kann, ist ein nur sehr un vollkommen gegluckter Versuch, eine Liste der Namen der indischen tithis zu ceben Außer pratipat sind es naturlich nur die femininen Ordinalzahlen

Die letzten Zeilen enthalten nochmals die Namen des Tierzyklus, in dem jedesmal dem indischen in der Stammform gegebenen Namen die Übersetzung ins Kučische hinzugefugt ist Warum in diesem Fall die Liste nicht, wie es sonst ublich ist mit der Ratte oder Maus, sondern mit dem Pferd beginnt, so daß die Ratte — oder vielmehr das, was ihr hier entspricht — an siebenter Stelle steht weiß ich nicht zu sagen?)

Der Übersichtlichkeit wegen stelle ich die drei Listen, die unser Blatt bietet, nebeneinander

| mantilya         | mandilya | aršal arša |
|------------------|----------|------------|
| gorrsa           | gota     | olso       |
| ı yaghr <b>a</b> | tyaghra  | mewayo     |
| éasa             | śaśa     | ease       |
| nāga             | nāga     | nā(L)      |
| <b>j</b> antunah | ahı      | auL        |
| aśra             | aśva     | yalwe      |
| paśu             | pasu     | éaryye     |
| markata          | mallara  | molomsk(e) |
| Lukkuta          | kulluta  | kranko     |
| śrana            | śväna    | Lū         |
| sūkara           | sul bara |            |

Betrachten wir zunichst die Liste des Merkverses in ihrem Verhaltnis zu der Liste des Kharosth Tafelchens In einem Punkt stimmen beide gegen die chinesische Reibe zusammen auch der Merkvers hat an Stelle der Schlange jantunah in Übereinstimmung mit dem jamdunamca des Tafelchens Korrektes Sanskrit ist jantunah meht Man könnte versucht sein, den zweiten Pada des Merkierses zu saso nägena jantunä herzustellen, wahrscheinlicher ist es mir, daß gantunah ein halb prakritischer Nom Plur (fur janlarah) ist, da auch fur das entsprechende jamdunamca des Tafelchens die Erklarung als Nom Plur die größte Wahrscheinlichkeit hat

<sup>1)</sup> Siehe Chavannes a a O S 66 68

<sup>)</sup> Hangt damit zusammen, daß im Nahässimnipätasutra die Ratte die Missions 7) Hange dealer Same and the substanting the Matte die Masse der Tiere am ersten Tage des siebenten Monats beginnt? Siehe oben S 734

In dem Namen des ersten Tieres der Liste gehen der Merkvers und das Tafelchen auseinander; wahrend das letztere wie das Chinesische die Maus oder Ratte (muska) an die Spitze stellt, finden wir in dem Merkvers mantilya. Ein solches Wort kennen unsere Lexika nicht, ich glaube, daß wir trotzdem seine Bedeutung ermitteln können. Die Vaijavanti 28. 55 gibt an, daß mändhīra dasselbe soi wie tägguda!) und daß ein großer mändhīra māndhilava heiße (māndhīro tāggudas tulyah sa tu māndhīlaro mahān). Vagguda (so auch Trik 292; Manu 12, 64), fur das sich die Nebenformen vāgvada (Haradatta zu Gaut. 17, 342)), vāguli (Kaut. 14, 3), vālguda (Visnusm. 44, 30), valgulā (Rājan. 19, 192 nach PW.2), valgulā (Dhanv. in Nigh. Pr. nach PW., Suśruta I, 46, 64, Brhats 87, 2), valguls (Ratirahasya, Ind. Er. 934), valgulikā (Hem Abh 1337) finden, lebt noch heute in mar vāgula, räghüla, räghala, guj. rägud, rägul usw., die im allgemeinen den fhegenden Fuchs bezeichnen<sup>a</sup>) Daß auch bei Mann und Visnu mit tägguda, tälguda eine fruchtfressende Art der Chroptera gemeint 1st, macht der Zusammenhang wahrscheinlich Es wird dort gesagt, daß der Mensch, der Melasse (gudam) gestohlen hat, als vägguda oder tälgula wiedergeboren wird. Mag auch bei dieser Zusammeastellung der Gleichklang der Worte mitgewirkt haben, so wird man doch annehmen durfen, daß der tägguda ein Tier war, das Sußigkeiten liebt Tatsachlich nahren sich die fliegenden Fuchse von den reifsten und sußesten Fruchten, die sie erbeuten können, und trinken mit Vorliebe den sußen Toddy aus den in die Palmbaume gehangten Zapfgefaßen Es ist aber ohne weiteres begreiflich, daß die Sprache die Flughunde und die insektenfressenden Fledermause nicht immer scharf ausemanderhielt, da sie sich für den oberflachhehen Beobachter im wesentlichen nur durch die Große unterscheiden Bhattotpala erklart valguli in Brhats 87, 2 als Fledermaus (carmacatikā), und die aus dem Marāthi an-

¹) Auch Govindarája zu Manu 12, 64 schemt die beiden Worter als gleich bedeutend zu betrachten, der Text ist offenbar in der Ausgabe verderbt vägde man thälligah pakşi bharati
— 2 0 000 Nuch dem PW ² liest aber die Telugu-Hand-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nach Buller, SBE 2, S 269 Nach dem PW <sup>2</sup> liest aber die Telugu-Handschrift hier valguda

Wie weng Verlaß auf die indeschen Kommentatoren ist, wenn es sich um Realien handelt, zeigt Rümacandra, der väggudah in Manu 12, 64 als balah 'Reiher' Reiher' Reiher handelt, zeigt Rümacandra, der väggudah in Manu 12, 64 als balah 'Reiher' Reiher' Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher Reiher

geführten Ausdrucke werden nicht nur für den fliegenden Fuchs, sondern auch fur die Fledermaus gebraucht Auch Yadavaprakāśa scheint tāgguda und mandhira auf die Fledermaus zu beziehen da er ausdrueklich fur das 'croße' Tier, also den fliegenden Fuchs, die Bezeichnung mändhilava lehrt. Genau in derselben Schreibung sind bisher weder mändhira noch mändhilava belegt Offenbar aber 1st mandhara Vas 14, 48 herzustellen, wo die Handschriften maghara und madham hieten. Fuhrer liest hier mandhala. das sich Gaut 17, 34 findet. In der alteren Literatur begegnet manthala Vaj S 24, 38, Taitt Br 2, 5 8, 4, manthāvala Ait Br 3, 26, 3, mānthālara Maitr S 3, 14, 19 ım Padapātha, die Samhita Handschriften haben mālalava Kāth V 7, 8 endlich findet sich manthilava, Taitt S 5, 5, 18, I manthilava, die Form die dem mandhilava der Van am nachsten kommt Aus den Texten selbst ergibt sich nur daß der manthävala und der mandhara oder mandhala ein Flugtier ist Darauf laßt die Bemerkung im Ait Rr schließen daß der manthätala aus den Federn des Pfeiles des Krsänu entstand, bei Vas und Gaut wird der mandhara mandhala unter den Vogeln (sakunānam bei Vas ) aufgezahlt die nicht gegessen werden durfen Von den Kommentatoren mag Mahudhara (zu Va; S) eine richtige Vorstellung von dem manthala gehabt haben wenn er sagt es sei eine Art Maus (ākhur mūsakah kašo manthālaš ca tadvišesau) Genauer erklart Sayana (zu Ait Br ) die manthavalah als Tiere die mit dem Kopf nach unten an den Asten der Baume hangen (ye naarsesā triksasāihāst adho mul hā aralambante) wahrend im Kommentar zur Teitt S der manthilarah kuhn als ein aalakukkutah als ein Wasserhuhn hingestellt wird. Wahr scheinlich sind auch bei diesem Worte die verschiedenen Formen in ihrer Anwendung auf den fliegenden Fuchs oder die Fledermaus nicht immer streng geschieden worden so steht in der Reihe, die in der Vaj S alhuh Laso manthalah lautet in der Maitr S vielmehr der manthalara als letztes Ghed und auch im Käth und in der Taitt S lautet die abnliche Reihe panktrah kaso manthilacah Ich zweisle meht, daß der mantilya des Tier zyklus nichts weiter als eine neue Variante des vielformigen Namens des fliegenden Fuchses ist Der Verlust der Aspiration erklart sich leicht im Munde eines Bewohners von Kuči dessen Sprache bekanntlich der Aspi ration guzlich entbehrte Da die Großflatterer in Ostturkestan fehlen, so werden wir als Bedeutung von montilya 'Fledermaus' anschen durfen

so werteen wir als bedeutung von mantijes 'Hedermaus' ansehen durfen Wahrend sich fur die Ersetzung der Schlange durch das Gewurin wie wir oben geselien, ein Grund weinigstens vermuten laßt, bleibt es vollig untlivir, warum die Ratte oder Vlaus durch die Fledermaus verdrangt sein sollte Immerlinn mag auf eine Ersehenung hingewiesen werden, die allei falls in Zusammenlang damit stehen komte Chavannes a a O S 106f, ant das Bild eines Spiegels aus der Tang Zeit veröffentlicht, in dem ein Zyklus von 28 Tieren dargestellt ist, de mit den 28 Mondstationen kor respondieren. Es ist der gewöhnliche zwölfteilige Zyklus in umgelichrter

Reihenfolge, in den nach einem festen Sistem 16 andere Tiere eingeschoben sind. Meist ist dem ursprunglichen Tier ein nahe verwandtes zur Seite gestellt, so steht neben dem Drachen (2) der Drache ½ Liao (1), neben dem Tiger (6) der Leopard (7), neben dem Hunde (16) der Wolf (15), neben dem Halin (18) der Fasan (17), neben dem Affen (20) der Affe ½ glaan (21). Neben der Schlange (27) erscheint hier nun aber der Regenwurm (28), neben der Ratte (11) die Fledermaus (10). Naturlich kann ich die Frage, ob damit die Veranderungen in der Tierliste, die in dem Sanskrit Merk vers vorgenommen sind, in Zusammenhang stehen, nur aufwerfen, aber nicht beantworten.

Das Blatt aus Sorčuq ist etwa 500 Jahre junger als das Kharosthi Tafelehen. Wir werden also annehmen durfen, daß bei der Übernahme des Tierzyklus durch die indische Spraehen redenden Kreise Ostturkestans zunachst die Schlange durch das Gewurm und dann spater die Ratte oder Maus durch die Fledermaus ersetzt wurde

Wir sollten erwarten, daß die zweite Liste des Blattes in Sanskrit sich genau mit der ersten decken wurde, allein ganz ist das nicht der Fall. Die meisten Abweichungen sind allerdings nur sprachlicher Natur. Die zweite Liste zeigt zum Teil prakritische Formen, so gota!) stäna und das merkurdige sukkara!) Für mantilya steht in wiederum abweichender Schreibung mandilya, die hinzugefugte Übersetzung arsalgrafa fuhrt im übrigen bung mandilya, die hinzugefugte Übersetzung arsalgrafa fuhrt im übrigen nicht weiter, da dieses Wort sonst unbekannt ist. Für markafa steht hier nicht weiter, da dieses Wort sonst unbekannt ist. Für markafa steht hier makkara. Das ist nicht etwa falsche Schreibung für sk makara. Delphin', denn es wird in der kuösschen Liste durch mokomike übersetzt, für das schon Tocharische Grammatik, S. 51, Annt 1 unter Berucksichtigung von schon Tocharische Grammatik, S. 51, Annt 1 unter Berucksichtigung von toch mkowy arampāt. 'Affengestalt', mkowāñ 'Affen' die Bedeutung 'Affenen' erschlossen ist') Makkara ist offenbar die im Norden Ostturkestans

<sup>1)</sup> Entweder aus \*gola oder mit einfacher Überführung von go in die a Deklination. In den Khar Inser findet sieh in Nr 689 der Nominativ gova in Nr 157 der Genitiv gousa (oder govasa!).

uer tentuv goasa (oder goruse: ).

3) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das Wort sugara geschrieben, und man

1) Auf dem Kharoşth Tafelchen ist das geschrieben ist das gesch

<sup>&</sup>quot;) Sk makara erschennt im Tochanschen und Kučuschen als måtar (Toch Gr S 62) Das Wort ist von da, wie F W K Muller, Uigurica III, S 92 bernerkt hat, S 62 bernerkt hat, Willer in Willer in Willer in Muller i

erfolgte Umgestaltung von sk markata\*) Im Tocharischen ist in Lehnwortern aus dem Sanskrit der Übergang eines postvokahischen f und d in r gewöhnlich so kor aus kots, käpär aus karada, cakracir aus cakracida, wohl auch mahur aus makuta, kärkuryasi zu karkati (Toch Gr S 56, 61) Ebenso haben wir im Kichschen per aus putha (MSL 18, S 17) und garur aus garuta (Toch Gr S 486)? Einen sachlichen Unterschied bedeutet es aber wenn an Stelle von jantunah des Merkverses in der zweiten Sanskrit Liste in genauer Übereinstimmung mit dem Chinesischen ahi "Schlange" erscheint In der kuckschen Liste ist ahi durch auf. übersetzt Das Wort hat sich bisher nur hier gefunden sonst scheint für "Schlange giftiges Ge wurm' im Tocharischen ärzal (Toch Gr S 50) im Kuc wie mir Herr Prof Segling mittell arsällig gebraucht zu werden Wilhelm Schulze halt es für möglich daß auf gleichen Stammes wie ahi sei, für die Entwicklung des uv or dem Gittural könnte toch pole kuc pole, paule "Arm", sk bahu eine Parallele bieten

Man könnte um die Verschiedenheiten zwischen der Liste des Merk verses und der zweiten Liste zu erklaren vielleicht annehmen daß die Bewohner von Auci den Tierzyklus direkt von den Chinesen entlehnten. wobei sie die Ratte oder Maus durch die Fledermaus\*) ersetzten und daß die zweite Sanskrit Liste eine Übertragung aus der ublichen kučischen Liste ist Allein dem stehen doch große Schwierigkeiten entgegen. Es darf nicht ubersehen werden daß der Schreiber der zweiten Liste die Sanskrit-Wörter vor die kučischen Worter gestellt hat Er wollte also offenbar eine Über setzung der Sanskrit Liste in die Kuer Sprache nicht umgekehrt eine Über setzung der kučischen Liste ins Sanskrit geben Ferner enthalt die kučische Liste ein Lehnwort aus dem Sanskrit nal das genau an der Stelle steht, wo die Sanskritliste naga hat Das ist nicht entscheidend spricht aber doch dafur daß die einheimische Bevölkerung von Kuči ihre Liste durch Vermittlung indischer Sprecher in erster Linie sicherlich durch die des Sanskrit machtigen buddhistischen Mönche erhielt Dagegen spricht nicht, daß die kucische Liste zwei Tiernamen enthalt die wie ich glaube, dem

Stelle in engerem Anschluß an die Grundbedeutung des Wortes von dem makun dem Seeungel euer der Todes die Rede ist in dessen Rachen die Lebewessen eingehen Die Ersetzung des A von makarn durch in noch kuß mätär ist auffällig und legt die Vermutung nahe daß das Wort im Toel arssehen und Merstellen nicht durcht aus dem Sansket nichtlicht ist sendern barbe das Sakasche brundber wo I haufig als Hatkonsonan für ein gesehwundenes inlautiendes Lerschein siehe atzenna — sik öltzig ubs. öltzig daß der Sansket aus dem Ben der Sansket nicht ein der Sansket nicht ein siehe sternna — sik öltzig ubs.

<sup>1)</sup> In den ind chen Mittel Prakrits gibt es den Lautwandel von f zu r nicht ) Canz an lers wird f und d in Lehnwörtern im Suden Ostturkestans in dem Sakuehen von khotan behandelt. Hier wird es zu! so alavs aus ataer kala aus kot aus guda. Siehe Konow, Saka Studies 88.

<sup>3)</sup> Daß arkalarka Eledermans bedeutet ist nicht zu bezweifeln wenn es sich auch durch unabhängige Zeugnisse verläufig nicht beweisen laßt.

Chinesischen entlehnt sind Sk vyāghra 'Tiger' ist durch mewiyo ubersetzt Fur das sicherlich damit zusammenhangende sogdische Wort für Tiger. myw, auf das wir noch zuruckkommen werden, hat schon F W K Muller. SBAW. 1907, S 464 Entlehnung aus chin All Katze, kor myo, ann meo, pek mao angenominen Im Kueischen scheint das Wort bei der Entlehnung noch erweitert zu sein Sk markata (makkara) ist durch mokomike ubersetzt Das - Meist nach den Herausgebern der Tocharischen Grammatik (S 12) ein Deminutivsiiffix In dem toch mlowy arampat 'Affengestalt' kann ein Gemtiv mloue oder ein possessivisches Adjektiv mlowi stecken. auch der Plural mkowāñ 'Affen' laßt nicht erkennen, wie der Nom Sing lautete (Toch Gr S 21, 51, 87) Immerlin durfen wir mit Berucksichtigung der beiden Dialektformen als Stamm des Wortes doch wohl molow, mlow ansetzen Da der Affe in Ostturkestan nicht heimisch ist, so ist es von vornherein wahrscheinlich, daß es sich um ein Lehnwort handelt Sk markata (makkara) liegt trotz einer gewissen Ahnlichkeit lautlich doch zu weit ab, als daß es als Grundwort gelten konnte Nun hat aber das Chinesische ein Wort fur Affe 沐波 mu hou, oder 翻版 ms hou, malter Aussprache \*mul you bzw. \*mjış-yeu, das lautlich so gut zu den tocharischen und kučischen Formen stimmt, daß ich uberzeugt bin, daß sie auf den chinesischen Wort beruhen<sup>1</sup>) Allein wenn auch mewiyo und molomble dem Chinesischen ent lchnt sınd, so kann das doch nicht etwa beweisen daß die kučische Liste direkt aus dem Chinesischen übersetzt ist. In der Liste des chinesischen Tierzyklus kommen gerade die Wörter die das Kuöische aufgenommen hat, gar nicht vor Dort steht an neunter Stelle immer nur 猴 hou und an dritter Stelle 15 hu 'Tiger', aber memals ein Wort, das Katze bedeutet Wie die Kučaner dazu gekommen sınd, gerade das chinesische Wort für Katze auf den Tiger anzuwenden, bleibt überhaupt unklar Durch den chinesi schen Tierzyklus können also weder meuryo noch mokomske dem Kučischen vermittelt sein, zur Zeit der Niederschrift unseres Blattes gehörten sie offenbar langst dem gewöhnlichen Sprachgut an, mewya 'Tigerin' kommt 1) Ob das chinesische Wort und sk markaja weiter auf ein gemeinsames Ur

außerdem, wie mir Herr Prof Siegling mitteilt, in einem noch nicht veröffentlichten Bruchstucke vor11

Die Verschiedenheit der beiden Sanskrit Listen in bezug auf das sechste Tier der Reihe wird sich also vermutlich dadurch erkliren, daß die zweite Laste unger ist als der Merkvers, ihre Aufzeichnung ist in sicherlich spater erfolgt als die des Verses, wenn sich auch der zeitliche Abstand zwischen beiden nicht bestimmen laßt. Daraus wurde sich ergeben, daß man in spaterer Zeit das Gewurm in der Sanskrit Liste wieder durch die ursprung liche Schlange ersetzte wahrend man die Fledermaus beibehielt diese Erklarung laßt sich auch kaum viel einwenden, wenn man bedenkt, daß die Verbindung zwischen Ostturkestan und China immer lebendig blieb und die Kenntnis des ehinesischen Zyklus daher leicht auf die Gestaltung des von den Sanskrit sehreibenden Buddhisten rezipierten Zyklus ein wirken konnte

Der chinesische Tierzyklus ist in Ostturkestan auch in einer iranischen Sprache aufgezeichnet worden Schon vor 26 Jahren hat F W K Muller in einem Aufsatz Die persischen Kalenderausdrucke im chinesischen Trinitaka' SBAW 1907 S 458ff ein Blattfragment in manichaischer Schrift veröffentlicht, auf dem die Gestirne der Wochentage die zehn chinesischen kan oder Stamme der zwölfteilige Tierzyklus und die funf chinesischen Elemente zusammengeordnet sind Die Namen der zehn kan sind naturlich nur in die manichaische Schrift übertragen. Die Namen der Gestirne, der Tiere und der Elemente erklarte Muller für sogdisch indem er sich besonders auf die Namen fur die Sonne und den Mars berief Die weitere Arbeit an den sordischen Texten hat aber ergeben daß Mullers Ansicht fur die Namen der Gestirne, die er mir makh wunkhan tir wurmazt nakhio und kewan las, nicht zutrifft Herr Dr Lentz hat die Freundlichkeit gehabt, mir das Folcende mitzuteilen

'Aus den neuen sogdischen Manichaica, die SBAW 1933, phil hist Kl S 545ff von Waldschmidt und mir veröffentlicht wurden, geht hervor, daß die sogdischen Ausdrucke fur Mihr und Bahrām in Wirklichkeit anders lauten Ersterer heißt mysyy Die Form wurde - nur mit der falschen Übersetzung , Mithras'2) — bereits von Andreas (bei Reitzenstein, Die Göttin Psyche Sitz Ber Heidelberg, Al. Wiss., phil hist Kl 1917, Nr 10, S 4) als Miss mitgeteilt Fur Bahram haben wir usynyy aus "ursynyy mit dem gleichen, charakteristisch sogdischen Übergang von de in swie beim vongen Wort Andreas erklarte (mundlich) wunkhan fur eine aus dem Chinesischen retranskribierte Form Zugrunde liegt nach ihm eine Buch-Chinesistien rectalisation of a som Chinesen in n verlesen sei Somit ginge nach thm unser uni'n auf "uri'n fur bphl "uzi'n zuruck, worm das r meht,

<sup>1)</sup> Im Tocharischen schemt leider das Wort für Tiger zu fehlen

<sup>)</sup> In dem a a O herau gegebenen sog leschen Fragment M 583 kann myljy β, yy(h) als Fuhrer der 'dritten Schöpfung nur Sonnengott bedeuten

wie sonst bei diesem Wort ublich, mit l (ip  $ul\chi l^n$ , bp  $ul\chi l^n$ ,  $w^*\chi l^n$ ).

sondern mit r geschrieben ware

Muller hatte sich zu Ormuzd mit dem Hinweis begnugt "Der Name des Gottes Ormuzd ist sonst in den sogdischen Texten khurmazia (احبرمرطا), nicht wurmazt. Damit fallt aber in der Tat sein Beweis in sich zusammen Den Namen kennen wir als sogdisches Lehnwort ja auch im Turkischen. er erscheint als zwrmzt ebenfalls in den neu edierten Fragmenten 1) Auch die ubrigen Gestirnnamen sind, wie nicht erst gezeigt zu werden braucht. die gewöhnlichen persischen Ausdrucke

Ganz anders als bei den Namen der Gestirne liegt die Sache bei den Namen der Elemente und der Tiere des Zyklus Die Elemente sind hier "p, "tr, zyrn, zwrm, òruq, die Tiere muš, y'w, myw, zryušy, n'l, kyrmy, 'spy, psy, mkr', mryyy, kwty, t's Alle diese Namen eind unzweifelhaft sogdisch Die meisten von ihnen, darunter eo charakteristische wie kuty (buddh 'kuty) 'Hund' und L's 'Schwein', kehren z B in dem von Gauthiot und Pelliot herausgegebenen 'Sütra des causes et des effets du bien et du mal' wieder Die Listen der Elemente und der Tiere sind also übersctzt. und da die Listen der Gestirne und der zehn kan aus dem Chinesischen transkribiert eind, so kann es als vollkommen sicher gelten daß auch die ubersetzten Liston auf einem chinesischen Original berühen. Wenn die sogdische Liste der Tiere uns unter diesen Umstanden auch inhaltlich nichts Neues bicten kann so ist eie doch für die Sprachgeschichte nicht ohno Interesse Es bestatigt sich daß kyrmy das als Übersetzung von ehines Be sche erscheint, 'Schlange' bedeutet und nicht etwa 'Wurm', wie man nach np karm Wurm annehmen könnte In derselben Bedeutung erschemt das Wort wiederholt in SCE Herr Dr Lentz teilt mir außerdem mit, daß in den von ihm und Henning bearbeiteten mittelpersisch sog dischen Glossaren kyrmyh als das sogdische Aquivalent von norddial 'zdh'g, sudwestl 'zdh'g 'Drache' erscheint

Zwer Namen der sogdischen Liste, mkr' und n'k sind sanskritischen Ursprungs Mkr, das in SCE in der Schreibung mkkr erscheint, geht nicht, wie Gauthiot JA X, 18, S 49f meinte, auf ein indisches makkada zuruck, sondern auf makkara, die Form, die wie oben gezeigt, das Wort im Norden Ostturkestans angenommen hatte Das Wort wird also von den Sogdiern, die in diesem Teile des Landes saßen, in ihre Sprache aufgenommen sein, und das gleiche gilt dann auch fur  $n^2 l$ , das sich mit kuč  $n \bar{a} l$  deckt  $N^2 l$ kommt auch in der Cintämanipadmadharanī, SBAW, phil-lust Kl 1926, 'Drachennalast' vor 2) S 3 in n'k'n

<sup>1)</sup> wrmet ist die westranische Form des Namens mit sogdisiertem Anlaut, wie wir ihn im buddhistischen Segdisch auch aus indischen Lehnwörtern kennen, z B wir inn im ouddinstream. 28 uśn'yś = sk. uspisa, 77 wp's'k (gegenuber 4 'wp's'k, 'wp's'néh) Dirghanakhasutra 58 uśn'yś = sk. uspisa, 77 wp's'k (gegenuber 4 'wp's'k, 'wp's'néh) = sk upāsaka (und upāsikā) upusaku tuna upusaka, Buddh Hand christenresto I, 6, 8 80f beigebrachten

Mun. das eher meg oder mew zu sprechen sein wird als mio, wie Muller annahm, findet sich in der gleichen Form SCE 301 Pelliot S VIII fuhrt es neben 'um'utsu, pun'n, ouu, s'm als Beweis dafur an, daß der sogdische Text auf einem chinesischen Original beruhe. Allein in dem chinesischen Text 1st das Wort, das durch myw wiedergegeben 1st, doch nicht mao, sondern hu, und sicherlich stand hu auch in der Liste des Tierzyklus, die der Sogdier übersetzte Daraus scheint mir hervorzugehen, daß muw das gewähnliche Wort fur Tiger im Sogdischen war Daß muw ebenso wie kuč mension im letzten Grunde auf dem chinesischen mao beruht, ist ebenso wahrscheinlich wie es unwahrscheinlich ist, daß Sogdier und Kučaner unabhangig voneinander dem Chinesischen das Wort für Katze entnommen hahen sollten, um den Tiger zu bezeichnen, und wenn wir sehen, daß die Soedier indische Fremdwörter aus dem Munde der Bewohner von Kuči in ihre Sprache ubernahmen, so liegt die Annahme doch am nachsten, daß sie auch myw aus dem Kučischen entlehnten

In den von Sir Aurel Stein in Tun huang aufgefundenen Urkunden in sakischer Sprache die aus der Zeit zwischen dem 8 und 10 Jahrhundert stammen, werden bisweilen im Datum die Namen des Tierkreises zur Bezsichnung des Jahres verwendet Konow hat AO VII, S 66f die samt hichen Daten dieser Urkunden zusammengestellt Dazu ist noch das Datum des sakischen Schriftstuckes gekommen, das Konow in der mit F W. Thomas gemeinsam veröffentlichten Abhandlung 'Two Medieval Documents from Tun huang 1) herausgegeben hat und das der Sammlung des Baron A v Staël Holstein in Peking angehört.

Im ganzen liegen funf Namen des Tierkreises in diesen Daten vor\*, von denen nur zwei als völlig klar bezeichnet werden können\*)

1 krrimgi salya im Hahnenjahr'

2 aśa śalya 'ım Pferdejahr' Das Datum kommt ın zwei Urkunden vor, das zweitemal mit der Angabe verbunden naumue ksauna 'im neunten Regierungsjahr'

3 praisa salya, verbunden mit der Angabo caulasamyı ksauna 'im vierzchnten Regierungsjahr Ist dieselbe Ara gemeint wie in 2, so muß praisa salya 'ım Schweinejahr' sein Konow halt die Bedeutung 'Schwein' fur praisa fur wahrscheinlich

sn'm n'i. stn'i. 'Badeteich', das Anm 9 als 'eigentlich ,Bade Naga Ort' erklart wird, bemerkt Herr Dr Lentz "n'k ist hier mit dem vorhergehenden Wort zusammenzu lesen und einfach das gleichlautende sogdische Suffix für Adjektiva und Nomina agentis, die Benvenste, Gramm sogd II, 8 95, behandelt, ebenso wohl in "pr n'k" agent, de Reichelt II, 70, 34f, etwa 'm gluckbringenden Jahre' (kaum richtig Ben venste, JRAS 1933, S 59), dagegen n.t. Nagas' bereits Dirghanakhas 6

i) Royal Frederik University Publications of the Indian Institute I, 3, S 131ff ) Fin sechster findet sich vielleicht im sea sollya Das kann, wie Konow bemerkt, meht 'im sechsten Jahre' bedeuten, wie Hoernle meinte, sondern hochstens 'im Jahre 100', ssq ist aber wahrschemlich überhaupt kein Zahlwort

- 4 sahaica oder sahaici salya, nach Konow wahrscheinlich 'im Hasen jahr', da sah sahe 'Hase' ist
- 5 madala salya Konow ubersetzt 'ın the mandala (?) year' und meint, das mandala- oder 'Kreis'-Jahr könnte das erste Jahr des Zyklus, das Mauscjahr, sein Ich halte das für wenig wahrscheinlich und möchte cher glauben, daß madala auf das mandilya, das wir in der Sanskrit-Liste des Blattes aus Šorčuq finden, zuruckgebt oder wenigstens da mit zusammenhangt Die Bedeutung wurde dann 'im Fledermaus jahr' sein

## Vedisch heşant, heşa, heşas,

RV 5, 84 1st ein kleines Lied an die Erde Die zweite Strophe lautet stómāsas trā vicārini prati stobhanty altubhih | pra yd idjam nd hésantam perum asyasy arjunt Die Worte idjam na hésantam haben verschiedene Deutungen gefunden Ehe wir uns aber mit diesem Vergleich beschaftigen, wird es nötig sein, zunachst einmal den Sinn der ganzen Stropbe, soweit es möglich ist, klarzustellen Die Schwierigkeit liegt in dem Wort peru Wahrend Roth peru von pi 'schwellen', peru teils von pë 'hinuberfahren', teils von på 'trinken' ableiten wollte scheint sich nach den Ausfuhrungen Pischels (Ved Stud 1, 81ff ), Baunacks (KZ XXXV 529ff ) und Oldenbergs (Rgveda 1, 44f), jetzt allgemein die Ansicht durchgesetzt zu baben, daß péru und peru sich nur durch den Akzent unterscheiden und beide von der Wurzel pi herzuleiten sind <sup>1</sup>) Auch Geldner, Übers 1, S 195, hat sich dem angeschlossen und ist nur noch wegen des peru in 1, 158, 3 in Zweifel Vielleicht wird man als Grundbedeutung von peru eher 'schwellen machend', 'befruchtend' als 'strotzend' anzusetzen haben, doch möchte ich hier auf das Wort nur soweit eingehen, als es zur Erklarung unserer Strophe er forderlich ist Pischel, Ved Stud 1,89, faßt peru hier als den 'Schwellenden', d h den 'Keim', den 'Samen', allein dazh stimmt schlecht das mit peru verbundene pra-as, das doch die heftige Bewegung des Vorwartsschleuderns ausdrucht und kaum von dem sanften Hervortreiben schwellender Keime gebraucht sein kann Alle anderen Erklarer, mögen sie peru von pr oder pi ableiten oder auf jede Ableitung verzichten, beziehen das Wort auf eine Erscheinung im Luftraum Ludwig, Kommentar, wollte es von dem Blitze verstehen, ohne eine Begrundung zu geben Bergaigne, Rel Ved 1, 191, bezog es auf Grund seiner Theorie von dem Verhaltnis des Soma zum Blitz auf den Soma in der Form des Blitzes Roth im PW und Geldner, Gloss, dachten an die Wolke, wenn auch Roth sie als 'die ziehende' (von pr), Geldner als 'die schwellende, sich vollsaugende' (von pi) deutete Graßmann ubersetzte perû hier durch 'Regen', obwohl ihm die Herleitung von pr das

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) So auch Leumann, Et Wb S 100, dessen Auffassungen von 5, 84, 2 und TS 3, 1, 11, 3 ich aber nicht teilen kann

meht gerade leicht machte, auf dieselbe Bedeutung wurde Baunack (KZ XXXV, 5321) beiseiner ausführlichen Untersuchung des Wortes geführt und schließlich hat auch Geldner (Übers zu 1, 158, 3) sie angenommen. In der Tat kann von den Deutungen auf Blitz, Wolke oder Regen nur die letzte in Betracht kommen, nur für sie lassen sich auch andere Zeugmisse bei bringen Mit dem Spruche dädaards ehn périard sicht (Tintt Är 4, 8, 3, 5, 7, 4, Mautr S 4 9, 71)) werden die Zitzen der Kuh bernihrt. In der artigen Tormeln pflegt ein Begriff durch zweisynony me oder doch weinigstens in der Bedeutung einander sehr nahekommende Worter ausgedruckt zu werden. Man darf also aus jener Tormel schließen, daß péru etwas ganz Ahnliches bezeichnet wie dänn, das Flussigkeit und in den meisten Fallen den Regen bedeutet?)

Klarer noch tritt die Beziehung auf den Regen in der Stroplie TS 3 1, 11 7 8 hervor udapruto marutas tam marta erstem ne eiste maruto junanti krosats garda kanyera tunna pérum tunyand patyera jaya Unt nicht un erheblichen Abweichungen Ichrt die Strophe auch AV 6, 22 3 wieder Dort lautet sie udaprulo marutas tam iyarta eretir ya ersta nicatas prindis ésats alaha kanyèra tunnasrum tundand patyera jaya Die erste Halfte der Strophe lann in keinem der beiden Texte richtig überlichert sein. In der TS 1st wahrscheinlich marutas wie im AV zu lesen 'Erreget die in Wasser schwimmenden Maruts die samtlichen Maruts die den Regen in Bewegung setzen' Dieser Teil der Strophe ist wie Pischel Ved Stud 1, 82, gesehen hat RV 5 58 3 nachgebildet d 10 yantudavähdso adya vrstim yé viste maruto quaanti. Im AV 1st der zweite Pada vielleicht erst nachtraglich umgestaltet doch ist dabei unterlassen worden marulas idm in marulas tam zu verandern denn der beabsichtigte Sinn ist hier offenbar 'In Wasser schwimmend ihr Maruts erreget solchen Regen der alle Taler anfullt3) Allein wie dem auch sein mag jedenfalls ist hier von dem Regen die Rede den die Maruts strömen lassen Vorgange beim Monsunregen werden daher offenbar auch in der zweiten Strophenhallte geschildert, und zwar inter Rildern die der Erotik entnommen sind

Im Gegensatz zu Pischel bin iel der Ansielt daß wir von dem Text der TS ausgehen mussen Das ist des AV mag ebensogut sein wie das kröß is der TS aber glahä und tundänd sind wie sich nachher zeigen wird, falsche Lesurten und erum ihr perum ist höchst verdachtig, ein Wort eru

¹) Hier in den Handschriften prérava praraix In Taitt År fehit das zweite sihä Ciediners Ausührungen über däns. Ved Stud 3 431, überzeugen meh nicht leh kann nicht zugeben daß däns urgendwo Gabo bedeutet. Mit da geben hat däns weng zu tun wie ak däns Brunetsath des Picharten oder av dans Fluß De Friktirung des Normientals des Etelbe des Taitt År danavah keltadanalusbilih peravah valsena pätur; yogyah et seicheich false).

<sup>4)</sup> An lers be uteit Prechel das Verhaltuns der Lesarten Meines Erachtens kann die lassung der TS auch darum die Anspruch erheben als die ölltere zu gelten weil die TS in der zweiten Hälfte sicherheih ursprungheiber ist

kommt sonst jedenfalls nicht vor Als Subjekt von éjäts oder krosäts erganzt Pischel aus der ersten Strophenhalite vrstih 'er (der Regen) möge herabsturzen wie ein geiles Madchen (sich heftig bewegt) foder TS moge rauschen wie ein geiles Madchen (vor Wollust schreit)], wenn sie gebraucht wird, wie eine Frau, wenn ihr von dem Manne der penis ein gestoßen wird' Richtig ist hier sicherlich tunnd im Sinne von snathild vanaséna in 10, 95, 4 gefaßt, im ubrigen aber halte ich die Übersetzung der Strophe fur ganzlich verfehlt

Zunachst kann ich nicht zugeben, daß garda geil1) bedeutet Nach Pischel liegt garda in garda bha 'Esel' vor 'Der Esel aber ist ein geiles Tier und war als solches den Indern bekannt' Pischel fuhrt aus den Dhar masāstras und der Llassischen Literatur einige Stellen an, die das mehr oder minder deutlich erkennen lassen Aber damit ist doch noch nicht bewiesen, daß der Esel seinen Namen nach dieser Eigenschaft erhalten habe Es ist für die Erklarung Pischels sehon nicht gunstig daß in der vedischen Literatur, obwohl dort der Esel ofter erwahnt wird, von seiner Geilheit, soweit ich sehe, niemals die Rede ist?) und noch bedenklicher muß es doch stimmen, daß von den zahlreichen Namen fur den Esst die dis Lexikographsn anfulren\*) ein einziger \*smarasmarya (Trik ) auf seine Verhabtheit anzuspielen scheint Alle ubrigen nehmen soweit sie ver standlich sind, auf andere Eigenschaften des Tieres Bezug Warum er

Nach Sayana soli garda bubhukşıta hungrıg bedeuten Das ist ebenso aus den Fingern gesogen wie seine Erklarung von perum durch panadikāmam Sayanas game Erklarung der zweiten Halfte der Strophe ist so unsinning daß es sich nicht Same Erkiarung der zweiten fiante der Sciente is so dissiming das es sich lient lohnt, darauf einzugehen Trotzdem bat Prellwitz BB XXII, 100 garda hungtig seiner Etymologie von gardabha zugrunde gelegt 2) Die Angaben auf die sich Pischel beruft beweisen in dieser Hinsicht nichts

<sup>-)</sup> Die Angaben auf die sien ersoner beruite vereiesen in dieser Einstehe finchts In AV 6, 72, 3 einem Zaubersprüch für die Gewinnung mannlicher Kraft wird nur die Große des Pens des Esels aber ebenso auch die des Rhinozeros des Elefanten und des Pferdes hervorgehoben ydrad anginam pårasvalam håstmam gårdabham ca und des Lierdes nervorgenoben gusta enginear pure partier passat grandham ed yat | ydvad asvasya vajinas tävat te vardhalam pasah Dvirdias ist der Esel nicht wegen yat | yavad asvasya vajinas tara is virundum perim kendern auch die Stute befruchtet, seiner Geilheit sondern weil er nicht nur die Eselin, sondern auch die Stute befruchtet, die ubrigens deswegen selber deuretas genannt wird niche TS 7, 1, 1, 2f agnisto aio ubrigens deswegen seiber avireus genaum was neuv AD 1, 1, 1, 21 agnisto ména val prajápatih prajá asrjata tá agnistoménawa pary agrhnat tásam parigihitanam mena vat prajdpatih praja osrjutu ia uguspomenuwo zovy ugranus usom parighitanam abiataro iy apravata tasyanuhdya réta édatta tad gardabhé ny amari tasmad gardabhé dvirétà atho âhur vadabayam n.j àmard iti tasmad vadaba dvirétah wireta atho anur vaaooayam nj umus i saadaro na pra jäyota ditareid hi Ich fugo ny dmäryl (it tasmād yamau jayete tasmad asvalaro na pra jäyota ditareid hi Ich fugo ny amari iti tasmaa yamaa jaysee assaaa ascaaro na ma jaysea ataarea hi leh fugo noch hmzu, dan auch die Bemerkung MS 3 1,6 dan der Esel der thydvattama aller noch hinzu, daß auch die Beinerkung auch eine Leisen der tirgdreiteme aller Haustiere sei nicht etwa auf seine Zeugungskraft sondern auf seine Starke Bezug numt Das geht klar aus dem Zusammenhang hervor sthro bhava chichaga (tr nimmt. Das gent kuit aus asmin dadhati tasmil sarveşim pasundin gardabho viryd gardabha ddadhati virydm asmin dadhati tasmil sarveşim pasundin gardabho viryd gardabha dadahati viryam usumi. wana da eso ntarikasad bhutol prayd himsitoh. In valtamo viryam hy dsmin dadhatikario va eso ntarikasad bhutol prayd himsitoh. In tuttamo virgam ay asmin des hath 19,5 heißt es deutlicher, daß der Esel am fahresten der entsprechenden Stelle des hath 19,5 heißt es deutlicher, daß der Esel am fahresten ger entsprechengen Steile ucz 1224. sei, Lasten zu tragen sthiro bhava valcanga iti gardabha eva sthemånam dadhåti lasmåd eşa paśūnām bhārabhāratamah Vgl auch Sat Br 6 4 4 3 <sup>3</sup>) Eine nahezu vollstandige Liste findet sich in der Vaijayanti 70, 130ff

<sup>6402</sup> Lüders Eleine Schriften

calrivat 'der mit einem Rade oder mit Radern versehene' (Am Hal Hem Van Sis 5, 8)1), \*nem 'Radfelge' (Van ) und \*sala 'Stachel' (Van ) heißt, weiß ich nicht zu sagen. Hemacundra gibt \*sala die Bedeutung 'Kaniel Ein Lehnwort wird \*kolinta (Van) sein, tamil karudei2) klingt an Er heißt mha 'Zug oder Reittier' schlechthin (Vaii ) wie auch Pferd und Ochse, baleva scheint ihn als 'den fur Kinder zum Reiten geeigneten' im Gegensatz zum Pferd zu bezeichnen Ein halb spöttischer Hinweis auf diesen Gegensatz liegt auch in \*gramyāśra (Trik) 'Dorfpferd' vor Er ist \*bhārasaha (Vaii ) 'der Lasten zu tragen vermag', \*bhārasāha (Rājan ) 'der Lasttrager's) Mit Rucksicht auf die Maultierzucht wird er \*tadabänati 'der Gatte der Stute' (Van ) genannt Ein Scherzname ist offenbar \*cira mehin 'der lange Seichende' (Hem Trik Vaii ) Nach der Farbe seines Felles wird er dhusara 'der Graue' (Hem an Raian Med ), \*renurusita 'der Staubbedeckte' (Trik ) genannt nach seinen Ohren \*dhumrakarna 'Grauchr' (Vail) und "sankukarna Spitzohr' (Hem Trik) Auf seiner rauhen Stimme beruht der Name \*rülsassara (Vaii), vielleicht auf Lhara, das als Adjektiv haufig von der rauhen Stimme gebraucht wird.) Hierher gehort sicherlich auch das seit dem RV bezeigte rdsabha Daß rdsabha etwa als 'der Besamende' mit rasa zu verbinden sei, halto ich fur aus reschlossen da rasa nicht das alte und eigentliche Wort für sperma ist, auch in formaler Beziehung wurde die Ableitung die größten Schwierigkeiten machen Unadis 3 125 wird rasabha von ras sabde abgeleitet. Als den Schreier haben die Inder den rasabha stets aufgefaßt, siehe z B TS 5 1, 5 6 ndnanad rasabhah patiéty aha rasabha ti hu etam rsayo 'vadan, Mbh 2 43 1 (von Sisupāla) rasabharāvasadršam rarāsa ca nanāda ca Dr ras und rās 'schreien in der Sprache leben sehe ich nicht ein, was gegen diese Erklurung sprechen sollte Daß von allen Lebengaußerungen des Esels das Schreien die auffalligste ist durfte jedem bekannt sein, der jemals in einem Lande gewesen ist wo die Eselszucht bluht, ich halte es für unnötig aus der indischen Literatur dafur Zeugnisce anzufuhren⁵). Als den 'Schreier' erkliren die Inder aber auch gardabka Unädis 3,122 wird es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vallinātha zu Śiś 5 8 bemerkt cakracad bāramanam asyāsi ti cakracān, was vicileicht richtig ist

i) Wit dem tamil Wort schemt mahusch Lalda: zusammenzuhangen

<sup>1)</sup> Vgl. d.c oben angefuhrte Stelle Kath 19 5

<sup>9</sup> Das ist offenbar die indische Auffassung Katyayana Vartt zu Pan 5 2, 107 l ttet Lhara von Lha ab Die Kaś kā bemerkt dazu. Lham asydeti kanthacuraram mahat Iharah Da aber Ihara 1 sel in der älteren Sprache nicht vorkommt — nach ilem PW stammt der älteste Beleg aus hätj Srautas —, so halto ich es fur schr wohl möglich daß es un Indischen Lehnwort aus dem Iranischen (av zara, np zar

<sup>)</sup> Doch 1st es velleicht nicht ohne Interesse daß schon RV 1, 29, 5, AV 8. 6 10, 10 1 14 auf das Geschrei des Feels Bezug genommen wird Daß das Schreien d a Faela oft ein Zeichen semer Verhebtheit ist, soll naturlich nicht geleugnet werden

auf gard sabde zuruckgefuhrt Diese Wurzel ist auch nicht etwa nur eine Erfindung der Grammatiker um der Etymologie von gardabha willen, sondern kommt tatsachlich in der alten Sprache vor Tandya-Br 14. 3. 19 wird erzahlt, daß Agni mit dem Wunsch, ein Speiseesser zu werden, sich der Buße hingab und das Gaungava Saman erschaute, wodurch er ein Speise esser wurde yad annam rittvägardad yad agangüyat tad gaungarasya gaungavatvam weiler, als er die Speise gefunden hatte, aufschrie weiler jauchzte. daher kommt die Gaungavaschaft des Gaungava' Fur die Richtigkeit dieser Erklarung von gardabha spricht schließlich auch, daß von demselben gard \*gardanala (Vail) gebildet ist, das ein Name des Esels ist, wie etwa bhasana der Beller ein Name des Hundes Dies gardanaka zeigt auch, daß man gardabhá nicht etwa durch Annahme von Hauchdissimilation aus \*gardhabha erklaren darf, wie Graßmann, Wb, es tat und wie noch Oldenherg, Rgveda II, 73, es fur möglich halt¹)

Ist gardabha nicht 'der Geile', so ist damit Pischels Bedeutungsansatz fur gårda der Boden entzogen Es eruhrigt sich daher auch jedes nahere Eingehen auf Pischels Ausfuhrungen über das Verhaltnis der Wurzel gardh 'gierig sein' zu der angeblichen Wurzel gard in derselben Bedeutung und weiter zu einer mit gardh identischen Wurzel glah = alterem \*gladh = \*gradh, die nach Pischel in dem glahā der AV Fassung unserer Strophe stecken soll Daß glah 'wurfeln', glaha 'der Griff beim Wurfelspiel' etwas mit gardh 'gnerig sein' zu tun haben sollte, wie Pischel annimmt, durfte wohl niemandem einleuchten, glah ist selbstverstandlich aus grabh entstanden Von diesem glah laßt sich das glahā der AV-Strophe sicherlich nicht herleiten Nun steht aher in einer Reihe von Handschriften gar nicht glahā, sondern galhā, und so hat auch Sayana gelesen, da er das Wort von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Fur den Zusammenhang von jada dumm mit gardabha, den schon Fick. OuO 3, 311, vermutet hatte, 1st spater Bloch Worter und Sachen II, 8, eingetreten Er besteht sicherlich nicht Gardabha macht durchaus den Eindruck, erst im Indischen als Name des Esels gepragt zu sen Ich halte daher auch den Zusummenhang von gardabka mit lat burdo 'Maultier', den zuerst Froehde, BB VIII, 167, vermutet und Prellwitz, BB XXII 100, 127, von falschen Voraussetzungen über die Etymologie von gardabha ausgehend, naher zu begrunden versucht hat, für wenig wahrscheinlich Noch weniger überzeugt mich die Zusammenstellung mit ags engl coll 'Fullen', die auf Benfey, OuO III, 311, zuruckgeht und von Wackernagel, Aind Gr I, 171, 210. und Johansson, KZ XXXVI, 376, angenommen 1st Dem coll legt doch offenbar der Be griff des jungen Tieres zugrunde, es könnte daher eher zu godi, gali 'junger Ochse' (Rājan ), Ochse, der noch nicht ziehen will (Hem ) gehoren, doch vol Petersson. KZ XLVII, 242 Esschien mir notig auf die Etymologie von gardabha naher einzugehen. weil die meiner Ansicht nach unhaltbaren Erklarungen Pischels in die Handbucher ubergegangen sind und dort zum Teil gebucht werden, als ob sie gesicherter Besitz waren, siehe z B Uhlenbeck, Aind etym Wb unter gardabhas, garda, galda, Walde. waren, siehe z. B. Unienocca, Andr. Walde Pokorny, Vgl. Wb I, 614, Schrader Nehring, Lat. etym. Wb. 2 unter burdo, Walde Pokorny, Vgl. Wb I, 614, Schrader Nehring, Reallenkon I, 271 Nachtraglich sehe ich ubrigens, daß schon Leumann, Et Wh S 85 Anm, die richtige Etymologie von gardabha vermutet hat 48\*

garh, galh Lutsäyäm herleitet<sup>1</sup>) Aber auch gälhä, wenn wir es als Synonym von gårhä fassen wollten, paßt nicht hierher. Siyana deutet gålhä völlig willkurlich als die Stimme des mittleren Raumes in der Form des Donners, seine ganze Erklarung der Strophe verrat nur zu deutlich, daß er ihren Sinn micht verstanden hat. Wenn nun dem gälhä in TS gårdä gegenubersteht, so scheint es mir ohne weiteres Llar, daß gälhä aus gåldä verderbi ist Da die Verbindung ld überhaupt nur in diesem seltenen Wort vorkommit, lag die Verwechslung mit lå nahe, auch graphisch waren sich die Zeichen für lda und lha zu allen Zeiten ahnlich. Im Äpast. Śrautas 8, 7, 10 ist galdä gar zu galgä entstellt

Das Wort gålda ist uns aus dem Veda bekannt, und ich stimme darin mit Pischel überein, daß es mit dem gårda von TS identisch ist. In unserer Strophe steht es dem garda von TS gegenuber, wie udaplulo, das in der Mehrzahl der Handschriften der Vulgata des AV und in Paipp steht und in den Text hatte aufgenommen werden mussen, dem udaprute von TS Galdde) wird Naigh 1, 11 unter den tannamans aufgefuhrt. Damit ist an und fur sich nicht viel anzufangen Im RV findet es sich 8. 1. 20 md tra sómasya galdayā sadā yācann aham girá | bhūrnim mrgam ná sáianesu culrudham ká tšanam ná yacısat Yaska fuhrt die Stronhe 6.24 an und erklart somasya galdayā durch somasya gālanena, ebenso Sāyana durch somasya galanenasraianena Beniey, Gloss zum Samay, setzte fur odlda 'Ton welcher durch Herabtropfen einer Flussigkeit entsteht', Roth im PW 'Abgreßen, Abserhen' spater im pw 'ctwa Gerinne, Geriesel' an Graßmann ubersetzt sómasya galdayā 'beim Somastrom', Ludwig 'mit des Soma Klimpern' Ganz anders Pischel Er laßt somasua von savanesse abhancen und verbindet galdayā das er seiner Dentung von gardā entsprechend als Adjektiv faßt, mit girá So kommt er zu der Übersetzung Moge ich dich nicht erzurnen, wie ein wildes Tier, wenn ich dich immer bei den Somaspenden mit inbrunstigem Liede anflehe. Wer wurde wohl nicht einen mit Bitten angelien, der sie ihm gewahren kann' Ganz ab geschen davon, daß die von Pischel angenommene Bedeutung von gålda, wie oben gezeigt, völlig in der Luft schwebt, erscheint mir diese Übersetzung schon deshalb unmöglich, weil sie eine Verschrankung der Worte des Textes voraussetzt, durch die der Satz geradezu unverstandlich wurd Pischel hat spater KZ XLI, 183 seine Erklarung gegen den Vorwurf, daß gáldayā zu weit entfernt von girá stehe, durch den Hinweis zu rechtfertigen gesucht, daß 'die dazwischen stehenden Worte')' als Parenthese genommen werden mußten Ich halte auch eine solche Parenthese fur ganzlich un

<sup>1)</sup> In der Ausgabe ist gahla statt galha gedruckt

<sup>&#</sup>x27;) Mit dem Akzent auf der letzten Silbe Roths sorgfältige Handschrift L hest aber gdid Die zweite Rezension fügt noch galdah hinzu Naigh 4, 3 wird gdidayd angeführt.

<sup>\*)</sup> Pischel meint gáldaya sáda yácann aham gird

Pāda wiederum višantu zu erganzen ist. Pischel übersetzt die Strophe des Man Srautas 'eindringen nioge in mich der Soma, eindringen, indem er die Adern anschwellen macht Fulle mit Saft meinen Saft an, die Pferde mögen mein Opfer ziehen! Sicher ist hier dhaman: richtig mit 'Ader' wiedergegeben Roth fuhrte im PW die Stelle aus dem Nir als Beleg für die Bedeutung 'Rohr', 'Pfeife an und vermutete daß mit den dhamanayah hier die Röhren aus denen der Soma abfließt, gemeint sein könnten<sup>1</sup>) Allein das ist unmöglich denn wenn wir auch annehmen mussen, daß dhaman das deutlich eine Ableitung von dham 'hlasen' ist einmal die Be dentung 'Blasrohr' 'Rohr' 'Pfeife' gehaht haben muß, ehe es die Be deutung 'Ader annehmen konnte so ist es doch eine Tatsache daß es im Veda nur in der Bedeutung Ader gebraucht wird (AV 1, 17, 2 3, 2, 33 6, 6 90 2 7 35 2 Chand Up 3 19 2) Auch an der einzigen Stelle des RV wo dhaman erscheint in 2 11 8 ist es meines Erachtens nicht das Pfeifen wie Roth annahm oder gar der Schall wie Geldner übersetzt. sondern die Ader Den Beweis dafur kann ich hier nicht liefern da er ein naheres Eingehen auf die bisher mißverstandenen Strophen 2, 11, 7 und 8 erfordert es muß hier die Feststellung genugen daß dhaman dort iedenfalls nicht Rohr' bedeutet2) Sehr zweiselhaft ist es mir ob Pischel recht hat wenn er galdd dhamanınam dem ındarah gleichordnet und in galddh den Nom Plur masc eines Adjektivs galda sieht. Wie man diesem galda die Bedeutung anschwellen machend zuweisen kann, wenn man das Wort auf ein angehliches gard gierig geil sein zuruckführt, ist mir nicht verstandlich Will man um der Endbetonung willen in galdah ein Nomen agentis sehen so kann man es allenfalls als fließen machend erklaren Ich glaube aber nicht daß wir der Akzentverschiedenheit von galdā und galdāh solches Gewicht beilegen durfen zumal die Formen aus verschiedenen Traditionskreisen stammen. Ich möchte auch in galdah das feminine Substantiv sehen und galds dhamaninam mit dem tva auf eine Stufe stellen Dann kann es nur etwas wie dhārāh sein und wir mussen ubersetzen in mich sollen die Somatropfen eingehen, eingehen in die Ströme der Adern Die Richtigkeit dieser Übersetzung wird, wie mir scheint, durch den dritten Pada bestatigt wo von der Auffullung des Saftes (= galdd dhamáninam) durch den Saft (= indavah) die Rede ist

Mag man aber auch uber galddh denken wie man will jedenfalls ist gálda in RV S 1, 20 Substantivum und so kann auch in dem Satze, von dem wir ausgingen króśati gárdā (éjati galdā) kanyèva tunnā gárdā-galda nur Substantivum sein Dann aber muß es weiter das Subjekt zu króśali eats sein. Das ist schließlich doch auch der Eindruck, den man beim un

<sup>1)</sup> Siehe die Bemerkung unter galda. Nir Erlauterungen S 91 hatte er die dhamanayah als die Zischenden gedeutet t) dhamans bedeutet uberhaupt memals weder im Sk noch im Pali Rolit,

<sup>&#</sup>x27;Pfeife

befangenen Lesen der Worte von vornherein erhalt. Nach Pischel, der als Subjekt von króśāti-éjāti den in der ersten Strophenhalfte genannten Regen (vístik) betrachtet, müßte gárdā-gáldā ausschließlich dem Vergleich angehoren, kanya also in ungewöhnlicher Weise mit zwei Pradikaten verbunden sein, von denen das erste noch dazu ziemlich überflüssig ist. Nun ließe sich gårdā-gåldā nach dem, was wir bisber über seine Bedeutung ermittelt haben, wohl auch als ein Ausdruck für den Regen erklären, aber es erscheint mir ganz ausgeschlossen zu sein, daß bier von dem Regen gesagt sein sollte, er schreie oder gerate in heftige Bewegung. Wie die Vergleiche deutlich erkennen lassen, wird der Vorgang des Monsunregens hier wie auch sonst öfter unter dem Bikke der Begattung dargestellt. Dabei kann der Regen selbstverständlich nur als der Same erscheinen. Die Rolle des Befruchtenden fallt an anderen Stellen Parjanya zu oder den Maruts, die Empfangende ist gewöhnlich die Erde; bisweilen treten an ihre Stelle die Pflanzen. So heißt es von Parjanya 5, 83, 7 gárbham á dhāh; 7, 101, 6 sá retodhá vrsabháh sásvatinām; 5, 83, 4 yát parjányah prthivím rétasávati; AV. 8, 7, 21 yadd vah (oşadhih) prénimátarah parjányo rétasávati; 5, 83, 1 kánikradad vrsabhó jirádānā réto dadhāty ósadhişu gárbham, von den Maruts 5, 58, 7 práthista yáman prihivi cid esam bhárteva gárbham svám to chávo dhuh!). Auch in unserer Strophe muß gardā-galdā, wie der Vergleich mit der kanya tunna zeigt, die Empfangende sein, als Befruchter sind offenbar die in der ersten Strophenhalfte genannten Maruts zu denken. Nun kann gárdā gáldā allerdings auf keinen Fall Erde²) oder Kraut bedeuten, womit sich auch die ihr zugeschriebenen, durch króśāti oder éjāti ausgedruckten Tatigkeiten kaum vereinigen ließen. Wohl aber paßt das Schreien oder Toben zu gárdā-gáldā, wenn es etwas wie Strom bedeutet; die sichtbarste Wirkung des Monsunregens ist es, daß sich auch die kummerlichsten Wasserlaufe in brausende Strome verwandeln. RV. 5, 59, 7 wird von den Rossen der Maruts gesagt, daß sie die Bache des Berges herabstürzen machten: áśvāsa eṣām ... prá páriatasya nabhanamr acucyavuh, und so erklart sich auch der in RV. 10, 75, 5 genannte Flußname Marúdvydhä; es ist der Fluß, dessen Mehrer die Maruts sind, der durch die Maruts wachst. Wenn das Brausen der gärdä-gäldä hier als ein Schreien oder Kreischen hingestellt wird, so mag das durch den Vergleich beeinflußt sein, aber auch 4, 18, 6 heißt es von den Gewassern, die Vrtras Felsenwall durchbrochen haben: etd arşanty alalabhávantir ridvarir iva samkrósamānāh. Vielleicht können wir jetzt auch die Bedeutung von gårdä-gåldä noch etwas genauer bestimmen. Wenn von der gálda des Soma, den galdah der Adern geredet wird und an unserer Stelle offenbar ein kleiner Wasserlauf gemeint

Ygl. auch 5, 83, 6 pri pinvata vfeno dévasya didrah, wofur AV. 4, 15, 11 pri pydyatam vfeno dévasya rélah liest.
 YII VII 9766f. dos novohlich.

prå pydystäm efeno assasja teur " Der Versuch von Florenz, BB. XII, 276ff., das angebliche gldhå des AV. als Erde zu deuten, ist naturich unmöglich.

ist, so durfte sich für gårda gålda die Bedeuting 'Geriesel, Rinnsal, Bach' ergeben, Roths Ansatz im pw bestatigt sich also. Auf die Etymologie des Wortes, die nicht von vornherein klar ist und daher für die Feststellung der Bedeutung nicht in Betracht kommen kann möchte ich hier ebensowenig eingeben wie auf das Verhaltnis von galda zu garda in lautlicher Hinsicht, diese Fragen können nur in größerem Zusammenhang behandelt

Die Erklarung von galda ist auch fur die Auffassung der Worte perum tuñiand patuera jaud von Bedeutung Pischels Annahme, daß péru hier penis sei, ist schon deshalb ganz unwahrscheinlich, weil diese Bedeutung dem Worte iedenfalls an keiner anderen Stelle zukommt. Ebensowenig laßt sich beweisen daß das im AV dafur eingesetzte éru den penis bezeichnet Pischel leitet es von ir 'sich aufrichten' ab, spater, KZ XLI, 184, hat er es mit sk erala p erala 'Schilfrohr' zusammengestellt und darauf hingewiesen daß Wörter fur Rohr wie nada saryā, railasa im Veda auch fur membrum virile gebraucht wurden Meines Erachtens trifft das weder fur nada noch fur saryā zu und jedenfalls ist der Zusammenhang zwischen eraka und eru ebenso unsicher wie der zwischen pela 'Hode', p pelala 'Hase' und peru (Ved Stud 1 91) sodaß daraus keine Schlusse gezogen werden können Ganz unwahrscheinlich ist weiter auch die Konstruktion, die Pischel bei seiner Erklarung von peru annehmen muß, wie sollte tuj oder tud dazu kommen mit dem doppelten Akkusativ verbunden zu werden? Dazu kommt endlich daß perum tungand (oder érum tundand) bei der Pischelschen Auffassung ausschließlich dem Vergleich angehören mußte, wahrend es doch naheliegt es auch auf galdā-garda zu beziehen

Die richtige Erklarung von peru hat wie mir scheint, Baunach, hZ XXXV, 532 gefunden indemer mit unserer Stelle 1, 105, 2 vergleicht artham ad td u arthina d jäyd yurate palim | tuñjdle trsnyam payah pariddya rasam duke 'das Ziel (erreicht) wahrlich wer ein Ziel hat Die Gattin zieht den Gatten an sich Die beiden machen sich das semen virile hervorquellen Den Saft dahungebend melkt sie sich (den Saft) Die beiden Stellen (jäyd pális ca) lunjále résnyam payah und pérum lunjánd palyera jayd stimmen in pans ca) tunjuic 17 engum pagum unu perum tanjuna panyeta juga samuni. der Tat in der Ausdrucksweise so gennu überein, daß die Gleichung peruh erfenyam payah gesichert erscheint Es zeigt sich zugleich, daß die Les art von AV tundand sekundar ist, wahrscheinlich ist sie unter dem Einfluß des vorhergehenden tunnd entstanden Ob das erum mehr als bloße Verderbnis ist, mag dahingestellt sein, Brunack möchte es mit irā 'Saft' verbinden Durch den Hinweis auf 1, 105, 2 erklart sich pérum tuñjund, soweit es dem Vergleich angehort, ohne weiteres, soweit es sich auf garda bezieht, ist peru offenbar von den Regenmassen zu verstehen, die sich in den Bach ergießen und ihn schwellen machen Ich übersetze den ganzen Satz also 'Das Bachlein') möge schreien wie ein Madchen, wenn ihm Ge-

<sup>1)</sup> Der Singular im Sinne der säts

walt angetan wird, das befruchtende Naß für sieh hervorquellen machend wie die Gattin zusammen inn dem Gatten

In derselben Bedentung wie in der Strophe von TS wird peru auch m 5, 81, 2 vorliegen, es wirde dort also gesagt sein, daß der Erde Lob lieder ertönen, wenn sie das befruchtende Naß vorwartsschleudert (pra perum ásyası) Beziehen wir peru hier auf den Regen, so ist nur das eine befremdend, daß als Urheberin des Regens hier die Erde hingestellt zu sein scheint Das ist sonst, sowiel ich weiß memals der Fall Fur die ein heimischen Erklarer besteht allerdings diese Schwierigkeit nicht Naigh 5, 5 werden 21 Namen weibheher Gottheiten darunter auch prihui, aufgezahlt. die Yäska Nir 11, 22 fur madhyasthana strayah, fur weibliche Gottheiten die ihren Standort im mittleren Gebiet haben, erklart1) Als Beispiel für die Erde als Luftgottheit wird Ner 11, 37 die erste Strophe unseres Liedes angefuhrt bil utha paradanam khudram bibharsi prihiti | pra ya bhumim pravateate mahnd 31106st mahini. Die gleiche Angabe findet sieh dann auch Brhadder 5, 88 bal its te asmen prihies madhyamā stuta und bei Savana als Einleitung ru der Erklarung der Stroplie dvirūpā prihiti caisā pra tyaksadevatāpi ca | madhyasthānā detatoktā sātra sambodhya varnyate Offen bur um dio Gottheit des mittleren Gebietes aus der Strophe herauszu lonstruieren, unischreibt Yaska parialanam khidram durch meghanam khedanam chedanam bhedanam balam Ihm folgt im wesentlichen naturlich Såyana, wenn er auch durch den Einschub eines schuchternen ia bekundet. daß er sich einen Rest von Urteilsfahigkeit bewahrt hat partatanam meghānām tā khidram khedanam bhedanam Es kann doch vernunftiger weiso nicht bestritten werden, daß pariatanam hier nicht 'der Wolken'. sondern 'der Bergo' heißt und daß die Strophe zu ubersetzen ist Fur wahr, so ist es du, breite Erde tragst den Druck der Berge die du o Ab hangreiche, durch deine Große den Grund stark machst du Große 'Geldner gibt im Glossar fur pravatiat 'wasserreich flußreich, fur pra n beleben erquicken erfrischen' Nach ihm ware der Relativsatz also etwa zu über setzen 'die du o Wasserreiche den Boden erquickst durch deine Größe, du Große' Nach Geldner (Gloss) ist der Sinn der Strophe du ertragst gern die Last der Berge, um durch sie dem Land das Wasser der Flusse zu spenden Ich bin keineswegs sicher daß das gemeint ist obwohl Roth Nir Erlaut S 156, Ludwig und wohl auch Graßmann die Strophe ahnlich auffassen Ob pravattati durch flußreich' ubersetzt werden darf, ist ganz zweifelhaft, in 5, 54, 9 pravatvatiyam prihivi marudbhyah pravatvati dyaur bharats prayadbhyah ist der Sinn doch sicherlich, daß die Erde ebenso wie der Himmel den Maruts abschussige Bahnen bietet damit sie schnell dahin sturmen können Ebenso zweifelhaft ist mir, ob pra 31768s 'du erquickst'

<sup>1)</sup> Prihivi wird außerdem auch Naigh 5 3 d h nach Yaska (9 1) unter den prihivigagatanans sattvant, und Naigh 5 6 unter den dyusthanā devatah Yaskas (12, 1) aufgrefuhrt

bedeutet, die Grundbedeutung des dem 31 zunachststehenden 31nv 1st jedenfalls 'stark machen' Zu der Bedeutung 'erquicken' paßt auch das mahnd recht schlecht, das hier, wo ea unmittelbar neben mahini steht, doch nur 'durch deine Größe, durch deinen Umfang' bedeuten kann, wie in 6, 21, 2, wo you Indra gesagt wird yasya disam als mahnd prihivudh mahitram 'dessen Große durch ihren Umfang über Himmel und Erde hinausragt' Mir scheint daher in der Strophe nur von der Starke und Größe der Erde die Rede zu sein Der Dichter bewundert die Erde, daß sie die Last der gewaltigen Berge zu tragen vermag. Sie ist dazu imstande, weil sie den Grund, auf dem die Berge ruben stark macht. Das aber vermag sie wiederum weilsie ungeheuer groß ist. Aber mag man diese oder Geldners Auffassung fur die richtige halten jedenfalls bietet diese Strophe Leinen Anlaß in Prthivi eine Gottheit des Luftraumes zu sehen und eine andere als in 1, 22 15 syond prthies bhavanrlsard niiésans | yacchā nah sarma samethah wo die Erde nach Yaska 9, 31f als eine Erdeottheit aufzufassen ist

Meiner Ansicht nach enthalt auch die dritte Strophe des Liedes mehts. was uns berechtigen könnte die Erde als eine Gottheit des mittleren Gebietes zu betrachten. Sie lautet. drihå eid ud tanaspatin kemaud dardharen biasa | vát te abhrásva vidyuto duó tarsanti vistavah Graßmann ubersetzt die zweite Halfte wenn deiner Wolke hellem Blitz des Himmels Regenguß entströmt', Ludwig 'wenn deiner Wolke Regengusse Blitze vom Himmel niederreznen, Bollensen ZDMG \LI 495 'wenn die stürmenden Schauer deiner Wetterwolke vom Himmel mederregnen Diesen Übersetzungen gegenuber hat Geldner Komm mit Recht betont, daß abhrasya und duah parallel stehen und daß entweder Ellipse oder Zeugma vorhere Nichts aber veroflichtet uns te als Genitiv mit abhrasua zu verbinden und darin einen Beweis fur die Prthivi als Göttin des Luftraumes zu sehen Es kann ebensogut Dativ sein. So heißt es von Mataristan AV 8, 1, 5 tubhyam varsantv ampiany apah 'fur dich sollen die Wasser Un sterbliches regnen', AV 9 1,9 von den machtigen Bullen te varsanti te varsayantı tadılde kâmam firjam Apah 'die regnen, die lassen regnen fur den, der dies weiß was er wunscht, Kraftigung, Wasser'1) Die Wendung, daß die Regengusse fur die Erde strömen, kann im Veda nicht befremden, wo die Regengusse immer wieder als die Erde befruchtend, starkend, erquickend geruhmt werden, vgl außer den oben S 759 angefuhrten Stellen 1, 164, 51 bhamim parjánya jinvanti divam jinvanty agnayah, 1, 64, 5 bhamim pinvanti payasa parigrayah, AV 4, 15 1 5 maharsabhasya nadato nábhasvalo västá ápah prihvím tarpayantu, AV 4, 15 2 3 varsásya sárga

<sup>1)</sup> Vgl auch ähnliche Wendungen wie 3 21,2 ghriaraniah parala te stold ścotant médasah 'die schmelzbutterseichen Tropfun des Fettes träufeln für dich', 3,21,4 tübhyam ścotant j adhrago śactus stokdos ogne médaso ghrisaya, 1 54 7 dänur ama upara puncute dicub 5 34 9 tzemä dpah sanyadiah Pjanyania

mahayantu bhilmim Ich ubersetze die Strophe daher 'Die du, selbst fest 1). die Baume mit Kraft im Boden festhaltst, wenn dir der Wolke Blitze, des Himmels Regengusse regnen?

Es soll hier nicht untersucht werden, wieweit die Vorstellung der spateren Theologen von der Erde als Gottheit des Luftraumes fur den Veda zutrifft2), in der ersten und letzten Strophe von 5,84 tritt sie jedenfalls nicht zutage, und so ist es wenig wahrscheinlich, daß die Prthivi in der zweiten Strophe als Regengottin geseiert sein sollte Trotzdem kann der peru, den die Erde vorwarts schleudert sehr wohl das befruchtende Naß des Himmels, der Regen sein, wenn wir annehmen, daß dem Dichter schon bei dieser Strophe die Überschweimmung vor Augen stand, von der er in der folgenden Strophe spricht, in der Zeit der Monsunregen walzt die Erde in der Tat gewaltige Regenmassen dahin Und für diese Auffassung scheinen mir auch die beiden ungewöhnlichen Beiworter, die die Prthivi hier emp-

fangt waaring und arjung, zu eprechen

Roth gibt im PW fur vicarins 'umherstreichend' als Bedeutung, Graßmann im Wb 'getrennt wandernd'. Ludwig ubersetzt 'o hiehin und dahin wandelnde' Welche Vorstellungen man mit diesen Beiwörtern der Erde verbinden soll weiß ich nicht. In der Übersetzung gibt Graßmann wederini durch 'o durchwanderte' wieder im pw wird das Wort durch etovobeioc erklart Diese Erklarungen eind viel zu gekunstelt, um glaubhaft zu eein Auch hat es niemals ein eicara in der Bedeutung 'Wanderung' oder gar 'Wanderpfad' gegeben und warum sollte die Gangbarkeit der Erde in diesem Zusammenhang betont werden? Pischel Ved Stud 1 89 wollte vicārini einfacher als die sich ausbreitende also als Synonym von withit. mahini fassen, Geldner (Gloss) hat sieh ihm angeschlossen Allein auch diese Erklarung befriedigt nicht Pischel beruft sich auf AV 12, 1, 55 adó yad ders prathamanā purastad devair uktā vyāsarpo mahstram 'damals als du Göttin dieh auf Befehl der Götter vorwarts breitend zur Größe dich ausdehntest' Allein erstens ist luer dem eyasarpah mahitram hinzu gefugt und zweitens ist das Ausbreiten der Erde hier doch als ein Vorgang in der Vergangenheit hingestellt, wie es ja auch sonst oft genug heißt, daß Indra oder Indra Soma oder Varuna die Erde ausbreiteten oder daß bei der Schöpfung Himmel und Erde sich ausbreiteten Vicarina aber könnte die Erde doch nur genannt sein, wenn sie sieh dauernd ausbreitete Mir scheint es daher, daß riedrini nicht im allgemeinen Sinn auf die Ausdehnung

den Luftraum bezeichnen könne, kann oder muß alles anders aufge faßt werden

<sup>1)</sup> dilhd cit ist schwierig Der Sinn ist wohl Wenn du nuch schon an und für sich fest bist, so zeiget du doch einen besonders hohen Grad von Festigkeit da durch, daß du die Baume festhiltst Geldner (Gloss ) verweist passend auf 8, 24 10 drlhás eid drhya magharan maghattaye "wenn du such (an und für sich schon) fest bist, du Gabenreicher, so set doch (ganz besonders) fest zur 'spende von Gaben' 2) Was Bollensen, ZDMG MLI, 494f, für seine Ansicht beibringt, daß prihirl

der Erde gehen kann sondern mit Rucksicht auf die in der Strophe geschilderte Situation erklart werden muß. Nun bedeutet re car im RV im allgemeinen 'nach verschiedenen Seiten gehen', seltener 'auf verschiedenen Seiten getrennt gehen (Nacht und Tag 1, 146, 3, 6, 49, 3, Sonne und Mond 10. 92 12), gelegentlich wohl auch einmal 'vergehen' (yasya dydio na ricaranti manusa 1, 51, 1) Man konnte daher vielleicht annehmen. daß die Erde hier als die zur Zeit der Überschwemmung 'nach allen Seiten ausemandergehende', 'ausemanderfließende' bezeichnet sei Besser noch wird man ticarini hier als eine Ableitung von ti car in dem Sinne verstehen, der spater auf die l Form der Wurzel eingeschrankt ist 1) RV 10. 173. 1 2, einem Liede zur Befestigung der Herrschaft eines Königs, finden wir dhruias tistharicacalih (AV 6 87 1 ricacalat) 'steh fest nicht schwankend . mapa cyosthah parvata iedvicācalih (AV vicācalat) 'falle nicht wie em Berg nicht schwankend RV 1 164 48 werden die 360 Tage in dem Rad des Jahres mit sankarah na calācalāsah (AV 10, 8, 4 khila aricăcală ye) mit 'Pflöcken die nicht wackeln' verglichen. In der Bedeutung 'hin und her sich bewegend, daher beweglich schaukelnd, wogend' wollte schon Bollensen ZDMG 41 495 szcärzns in unserer Stelle nehmen, allerdings unter der meines Erachtens irrigen Voraussetzung daß die Prthivi hier das Luftmeer sei Daß es dem vedischen Dichter nahelag die Erde zur Zeit der Uberschwemmung 'schwankend zu nennen zeigt 5, 59, 2, wo es ahnlich heißt daß sie unter der Wucht der Regengusse in schwankender Fahrt dahinschwimme wie ein Schiff das voll Wasser gelaufen ist naur na purnd ksaratı vyáthır yati Der Gedanke an die uberflutete Erde scheint mir auch das Beiwort arjuni eingegeben zu haben Fur gewöhnlich ist auch in Indien die Erde nicht weiß AV 12 1 11 wird sie babhru, Lrsnd, rohini genannt Wohl aber schimmert sie weiß wenn die schaumbedeckten Wassermassen auf ihr dahmfluten 6 64 1 werden die Usas mit schim mernden Wasserwellen verglichen apdm nörmayo rusantah

Ich bin geneigt, auch in den Lobgesangen, die Tag fur Tag der Erde entgegenjauchzen (stomäsas teä pruts stobkanty aktubhik), den dichte rischen Ausdruck fur das Brausen der Gewasser wahrend der Regenzeit zu sehen Ahnlich wird 1,168 8 von den Strömen gesagt, daß sie den Radschienen der im Gewitter nahenden Maruts entgegenjauchzen prati stobhants sındharah parıbhyo yad abhrıyam rdcam udırayants. Umgehehrt wird 8 14, 10 auch der Stoma mit der Wasserwelle verglichen apam urmir madann wa stóma endrājerāyate Wir werden die Strophe also, abgeselien von dem Vergleiche, übersetzen durfen Loblieder jauchzen dir entgegen Tag fur Tag, du Schwankende, wenn du das befruchtende Naß vorwarts schleuderst, du weiß Schimmernde

Wenden wir uns jetzt zu den Worten rajam na hésantam Nach Roth, Graßmann und Ludwig bedeuten sie wie ein wieherndes Roß' Von den 1) \gl Wackernagel Jacobi Festgabe S 12f

Stellen, in denen Roth die Bedeutung 'Roß' für idja annahin, sind aber sehon durch Graßmanns, Ludwigs und Bergaignes') Erklirungen immer mehr weggefallen und man wird Pischel, Ved Stud 1, 45ff, ohne weiteres beirführten, wenn er behauptet, daß idja niemals Roß bedeute. Dem idjam késantam unserer Stelle vergleicht Pischel arvantam idjam in 5, 54, 14 yüyam rayim marida spärhai vam yüyam fisim autha sömailpram | yüyam arvantam bharatdya idjam yüyam dattha röjänam sinistinantam. Um Bedeintung von öriant festzustellen, argumentiert Pischel so 'Die Grund bedeintung von arvant und arvan ist, eilend, "schnell, und was man unter einem "schnellen Reichtum" oder einem "eilenden Besitz" zu verstehen lat, lehren uns andere Stellen deutlich. Genau entsprechend dem öriän idjah ist tarant bhojah 4, 45, 7 und erlauternd treten ein anarvi idjah 2, 6, 5 und dustaro rayih 1, 70, 8, 7, 8, 3, 9, 63, 11. Was "durchdringt" oder "unuberwindlich" ist, wird "stark" sein und so finden wir röyir idjesv avrtah "in Kraft ungehemmter Reichtum" 6, 14, 5, saiistho viljah 5, 44, 10, varsisthah susmi rayih 3, 16, 3, susmintamo rayih 2, 11, 13, und nebeneinander viljah pratarano brhan 2, 1, 12 wozu das gleich folgende rayir bahulah zu vergleichen ist. Eilender Reichtum" ist also — "un geliemmter" — "starker" — großer. Reichtum — rayir mahán 9, 40, 3.\*

Die Bedeutung eines unbekannten Ausdrucks dadurch zu ermitteln. daß man ihn mit einem in gleieher oder ahulicher Umgebung auftretenden Ausdruck identifiziert, ist eine Methode der man bei der Interpretation des Veda nicht entbehren kann Allein man sollte sich immer darüber klar sein, daß sieh auf diese Weise im gunstigsten Falle die Bedeutungssphire feststellen laßt der das unbekannte Wort angehört daß aber immer auch die Gefahr besteht zu völlig falschen Resultaten zu kommen wofern nicht andere Momente stutzend hinzukommen Besonders bedenklich wird diese Methode wenn zwei Worter über eine Reihe von anderen himber nutein ander identifiziert worden sprachliche Ausdrucke decken sich in den seltensten Fallen wie mathematische Großen. In unserem Falle kommt hinzu daß taráns und pratorana die gleichsam den Übergang von eilend' 711 'groß' bilden sollen aus der Beilie ausseheiden. In 4-45-7 ist gar nicht von 'durchdringendem Reichtum die Rede der Dichter ruhint vielmehr den Wagen der Asvins, yéna sadyah pára rájámsi yáthó harranantam taránim bhojam accha 'mit dem ilir in einem Tage die Raume durchfahrt zu dem mit Opfergabe versehenen unverdrossenen freigebigen Spender Und wenn in 2, 1, 12 von Agni gesagt wird fram religh pratering briden an, so be deutet das doch wohl 'du bist vorwartsbringender großer Gewinn' Wenn ich somit auch Pischels Deutung von arvantam idjam als großen

Wenn ich somit auch Pischels Deuting von arruntam rajam als großen Reichtum' als verfehlt betrachte, so ist es doch schwer zu sagen was denn der Ausdruck besagen soll Ludwig wollte es als "einen Renner als Kraft"

Nach Bergaigne, Rel. Véd. 2. 405 schemt edys in unserer Stella le but assigne au cheval, zu bez ichnen, ich weiß nicht, wie das zu verstehen ist.

fassen Bergaigne übersetzte un eheval comme richesse ou comme butin' Vian könnte wie Pischel bemerkt auch an Roß (und) Reichtum ') denken Aber dagegen hat Pischel selbst sebon mit Recht eingewendet daß arrantam idjum deutlich dem rdjanam śrustimantam und wir können hinzufügen dem rayim spirl autram entspricht so daß dreantam Adjektiv sein muß Allenfalls könnte man arvantam rdjam als schnellen Gewinn im Sinne von schnell kommenden Gewinn fassen oder rennenden Gewinn im Sinne kunsen dichterischen Ausdruck für Gewinn an Rennern (Rossen) be trachten Das alles erscheint aber doch sehr gekunstelt. Ich würde am hebsten glauben daß hier einmal ein Fall der oft mußbrauchten Hapiologie vorliegt daß arvantam mit Silbenausfall für arvanvantam steht so daß arvantam tößem genau dem asvarantam rößem in 8 2 24 10 47 5 ent sprechen wurde

Mag man meiner Erklarung zustimmen oder nicht man wird zugeben mussen daß arvantam rajam ein recht unsicherer Ausgangspunkt fur die Erklarung des edjam na hésantam ist Um hesant als ein Synonym von drunt eilend - stark groß fassen zu können erklart Pischel es als eine Bildung vom Aoriststamm von I. der in pra ahesata 9 22 1 sam ahesata 9 71 5 ahesata 9 73 9 86 20 pra I ise 7 7 1 vorhegt Es mag dahin gestellt sein wieneit man die Formen fur die Bedeutung eilen in Anspruch nehmen darf so zweifellos wie Pischel meint scheint mir das auch in 9 22 1 73 2 86 25 meht zu sein und für 7 7 1 und zögernd auch für 9 71 5 mmmt Pischel selbst die Bedeutung in Bewegung setzen an Jedenfalls aber ist doch die intransitive Bedeutung sich in Bewegung setzen und wenn man will eilen an die mediale Form gebunden und so mußte man doch erwarten daß eine Partizipialbildung von hin der Bedeutung eilend mediale Endung zeigen wurde Das hat auch Olden berg Rgveda 1 366 gefuhlt Er stimmt zwar der Pischelschen Ableitung von heant zu2) will aber ubersetzen wie vorwarts treibende Schnellig keit (im Wettlauf) Wenn ich die Anmerkung I 45 richtig verstehe ist er geneigt peru in unserer Strople von dem relas zu verstehen trotz der Bizarrheit daß ein Weib Subjekt (von prå as jasi) ist Oldenberg laßt also den Dichter sagen daß die Erde il r relas fortschleudert wie vorwarts treibende Schnelligkeit im Wettlauf ein Diktum das ich weder diesem noch einem anderen vedischen Dichter zutraue

Ganz andere Wege ist Geldner gegangen Er setzt im Glossar fur rdjø an unserer Stelle die Bedeutung Flugel fur hes rauschen an und

<sup>)</sup> P sel el sagt ungenau Rosse (md) Re el t m und sel e nt dieso Auffassung

<sup>3)</sup> Ollemberg versollstand gt P sebels Nachwes, indem er noch auf 9 13 c als å hydna na hettib r anyra n respansinge 9 64 20 å n sind hetribhr yata å elga n dyy åkram! 9 86 3 dig on a å yand abl t elgam arga verwe t Iel verstel en ett in sefern dese Stellen etwas fr de Aufklårung van resja na nå ekspansen be tragen können in besondere wenn man de Worte wie Oldenberg auffaß!

den Vorzeichen des Sieges die Vvasa Mbh 6 3 65ff aufzahlt wird auch das angenehm klingende Gewieher der Rosse erwahnt (V 69) alamkuranh karacash ketubhis ca sukhapranadasr hesitasr va hayanam | bhransmati duspraturksanina uesam camus le vijayanti salrun. Mbh 4 46 24ff zahlt Drona die ungunstigen Vorzeichen auf die sich im Heere des Durvodhana vor dem Kamnf einstellen Der Text der Ausgabe ist in diesem Abschnitt wie sehon der abrunte Eingang zeigt luckenhaft. In den verlorengegangenen Versen muß Drona auch von den fur die Pandavas gunstigen Vorzeichen und darunter von dem Wichern der Rosse des Ariuna gesprochen haben¹) denn Karna<sup>2</sup>) wendet sich in schneidendem Hohne dagegen (4 47 23) hresitam hu uvasrniane drone sarram inghattitam wenn Drona das Gewieher hört ist alles zusammengebroehen und er schmaht die Omen als Aber glauben asvanam hresitam šrutva kah prašamsaparo\*) bhavet | sthane vapa erajanto ea sada hresanti capinal Wenn Magha Sis 17 31 in der Schil derung von Arsnas Heer sagt daß die Siegesrosse wieherten (jayaturaga ad esire) so zeigt er daß ihm die Anschauung über das Wiehern bekannt war

So erklart es sich auch daß beim Asvamedha auf das Wiehern des Onferrosses Wert gelegt wurde Das Gewieher wurde als Vertreter des Stotra angesehen und man lockte es bervor indem man dem Rosse Stuten vorsuhrte siehe Katy Śrautas 20 5 4 tadabi darśanaty abhirasati tat stotram und ausfuhrlicher Laty Srantas 9 9 19f sarpatsu yayamana ud vataram bruyad udgatar apa tvavrne satena ca niskena caévo ma udgasyatits aśram aslavam akramayya vadabam darśayeyuh | tam yadabhikranded atha yazamana udgalaram bruy id udgalar upa trahvaye satena carra niskena ca tram era ma udaasyasiti

Die professionellen Naimittikas haben dann das Gewieher das den Tod des Feindes oder Sieg prophezeit nach seiner Art und dem Ort wo es erschallt genauer bestimmt So gibt Varahamihira Brhats 92 7f an kraus carad repuradhaya heritam grunya to acalaya ca sonmukham | snig dham uccam anunads I rstavad grasaruddhavudanais ca vanbhih || purnapatra dadhrespraderata gandhapuspaphalakancanuds ra | drasyam islam atha ra daanterpruatettua yununupuopopuuunkuntamuus tu | aratyam tsuum uma param bhated dhesalam yads samipalo jayah Ein Pferd das das Gewieher eines anderen Pferdes erwidert bringt seinem Herrn bald Gluck (Brhats 92 yo srah sa bhartur acreat pracrnots lak emim) Die Naimittikas lehren dann weiter daß unter gewissen Bedingungen das Die Aufmittings einer und weiter dan unter gewissen Deungungen. Gewieher auch Ungluck anzeigen könne So solt es Gefangenschaft und Niederlage voraussagen wenn die Pferde bei Sonnenaufgang am Mittag bei Sonnenuntergang und um Mitternacht wiehern und dabei nach der

<sup>)</sup> In der humbakenam Ausgabe 4 46 14 f ndet sich en Hinwes damuf ) in ter Aumonaoman Ausgavo s so is indet sien en Hinwes universide standa standa standa sabdo vakatām pālasāsanum. Vānarasya rathe divyo nisvo iah śrūyote mahdn Es sel eint mir aber daß die Stropl e später hinzugefugt ist

n. Es sereme mer nort und une otrope e spater a nzugerugt est.

†) In C vielmehr Duryodhana, da der Vers 4, 47, 20 a b. von B lier fellt. \*) \g| 4 47 27 katham va sa prahasyate

der Sonne gegenuberstehenden Richtung1) blicken (Brhats 92, 10 san dhyāsu dīptām avalokayanto hesantı ced bandhaparāzayāya), und unter den ungunstigen Vorzeichen wird das übermaßige, das leise und rauh klingende pratadantı väträm Gewieher genannt (Brhats 92, 11 atīva hesanti bhayāya drstāh)2) Das sind indessen sicherlich nur dīnakharası arās ca spatere Klugeleien der Auguralwissenschaft, die über die eigentliche Bedeutung des Pferdegewichers meht tauschen durfen

Auch bei Persern und Germanen galt das Wiehern des Pferdes als gunstiges Zeichen Herodot 3, 84f erzahlt, wie die sechs vornehmen Perser nach der Ermordung des Magiers über die Königswahl die Verabredung treffen ότευ αν ό εππος ήλίου έτανατέλλοντος πρώτος φθέγξηται έν τω προαστείω αυτών επιβεβημοτων, τούτον έχειν την βασιληίην, und wie dann der schlaue Stallknecht des Dareios den Hengst seines Herrn dadurch in der Vorstadt zu wiehern veranlaßt, daß er ihn am Abend vorher dort mit einer Stute zusammenbringt, ebenso Justinus 1, 10 Von den Germanen berichtet Tacitus, Germ 10 proprium gentis equorum quoque praesagia ac monitus experiri Publice aluntur isdem nemoribus ac lucis, candidi et nullo mortali opere contacti, quos pressos sacro curru sacerdos ac rev vel princeps civitatis comitantur hinnitusque ac fremitus observant Nec ulli auspicio maior fides, non solum apud plebem, sed apud proceres, apud sacerdotes, se enum ministros deorum, illos conscios putant Und genau so wie bei den Indern galt bei uns wie Grimm, D Myth 2,548f, bemerkt, noch im Mittelalter das Wiehern als ein Vorzeichen des Sieges, und wenn sich die Rosse ihrer freudigen, mutweckenden Stimme entlielten, der Niederlage Grimm verweist dafur auf eine Stelle aus der Reimchronik von Flandern (hrsg von Kausler, 7150ff), wo der Zug des französischen Heeres in eine ungluckliche Schlacht gegen die Vlamingen geschildert wird ende neder commende de rechte were

sone was onder theere ghehort peert neyen weder no voert

Im Volksglauben wurde das Pferdegewieher auch sonst im allgemeinen als gunstig angesehen In Grimms D Myth 3, 442 wird aus der Chemnitzer Rockenphilosophie angefuhrt 'wer pferdegewicher hört, soll fleißig zu-hören, denn sie deuten gut gluck an' Übermaßiges Wiehern gilt allerdings auch als schlechtes Vorzeichen, genau so wie in Indien Birlinger, Volksthumliches aus Schwaben 1, 121, teilt aus Ertingen mit "Wenn ein Pferd auf dem Antritt zu einer Reise ohne naheren Grund viel wiehert, "weinclet", soll man lieber umkehren Es bedeutet nichts Gutes<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Von der diptā Gegend kommt stets Ungluck

Zu allen diesen Angaben führt Bhattotpala in seinem Kommentar zur Brhats Parallelen aus einem anderen Werke an

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das Acliten auf das Pferdegewicher mag, da es sich gleichmäßig bei Ariern und Germanen findet, bis in die indogermanische Zeit zurnekgehen 49 6402 Laders, Kleine Schriften

Das Rindergebrull scheint in der indischen Auguralkunde eine viel geringere Rolle gespielt zu haben. Allerdings wird in dem Kuhsegen RV. 6 28 6 von den Kuhen gesagt, bladram grham krnutha bhadramicah 'thr schafft dem Hause Gluck, ihr mit der gluckbringenden Stimme 1)'. Ebenso wird es spater als ein gunstiges Zeichen angesehen, wenn die Kühe brullend heimkeliren. Brhats 91,3 ägacchantyo vesma bambhararena ... dhanya aanah suuh Aber im allgemeinen bedeutet das Brullen der Kuhe eher Unoluck und auch das Brullen des Stieres ist nur, wenn es nachts ertönt. ounstio. Brhats 91, 2 alārane krošais ced anartho bhayāya rātrau vrsabhah świawa wenn eine Kuh ohne Grund brullt, kommt Unheil Brullt sie in der Nacht. so verkundet sie Gefahr Ein Stier aber, der bei Nacht bruilt, bringt Gluck' Dazu stimmt Visnudharmott in Adbb 644 = Agnipur. 231. 21 bhayaya svāmino jūeyam animiliam rutam gaiām i niši caurabhauāua svāt. Garga in Adbb 642 — Agnipur 231, 22 sirāya svāmino rātrau halivardo nadan bhatet2), und im wesentlichen auch Vasantarans Sak, wo unter den gunstigen Vorzeichen noch das Gebrull des wutenden Stieres und das leise Brummen der Kuhe bei Nacht genannt werden, unter den ungunstigen das Brullen vieler Kuhe bei Tage tamo 'nulomas ca ravah Lhurena śrngena cagre Lhananam prthuyāh | prasasyate dal unatas ca cestā tathā nīssthe nīnado vrsasya || bhambhāraio vāmadīsistasīddhyai sīddhyai garām syur nīst humlriāns garo nīstihe sararā bhayaya bhayaya bahryo divase ratantyah3)

Ich glaube, daß wir nach alledem ersä eäst in 2, 43, 2 wohl mit Sicherheit auf das Pferd beziehen und schon der rgvedischen Zeit die Anschauung zuschreiben durfen, daß das Gewicher des Pferdes Gluck, Gewinn, Sieg bedeutete Ich glaube, daß wir dazu um so mehr berechtigt sind, als da durch auch cinige andere Außerungen in den Liedern, wie mir scheint, einen tieferen Sinn bekommen In 2, 11 7-10 baben wir eine Schilderung des Vrtra Kampfes Sie beginnt mit den Worten hari nu ta indra väjäyantä ahrlasculam sväram asvärstäm deine beiden den Sieg erstrebenden Falben, o Indra, haben den schmelzbuttertriefenden Schall erschallen lassen'.

Slawen wurden in vorehristlicher Zeit überall Pferde als Orakeltiere benutzt, es wurde aber nicht aus ihrem Gewieher geweissagt, sondern aus der Art, wie sie m den Boden gesteckte Spieße überschritten Ahnlich war das Pferdeorakel, durch das bei den Liven und ihren Nachbarn ermittelt wurde, ob ein Blutopfer den Göttern angenehm ware oder meht, siehe Ersch und Gruber unter Orakelpferde In der Lausitz horcht am Weihnachtsabend das Madchen an der Tur des Pferdestalles, wenn em Pferd wiehert, so verheiratet sie aich im nachsten Jahre (Hopf, Thicrorakel und Orakelthiere, S 73f) Ob das ursprunglich slawisch oder aus germanischem Glauben ubernommen 1st, laßt sich wohl kaum entscheiden

<sup>1)</sup> I gl such 6, 28, 1 & gáro agmann utá bhadram akran

a) Die beiden Zitate nach J von Negelem, Traumschlussel des Jagaddeva, S 203

Angefuhrt von Hultzsch a a O S 72

Ghrtaścut wird das Gewicher hier genannt, nicht weil es, wie Sāyana meint, der Donner der Wolke ist, der den Regen stromen laßt, sondern weil es den baldigen Gewinn des ahrta, des Wassers, vorhersagt 1, 36, 8 wird mit Bezug auf die Eroberungs und Beutezuge der Vater gesagt ghnanto vrtram att un entocitings and bettergous varieties george yours attendant and attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended attended atte und Erde und die Wasser, weites (Land) haben sie sich zum Wohnen gemacht Bei Kanva ward der Stier glanzend, als er (mit Schmelzbutter) be gossen war, das Roß wieherte bei den Beutezugen um Rinder' Sicherlich ist das Roß hier ebenso wie der Stier auf Agni zu bezieben, wie der Dichter dazu kam, gerade das Bild des wiehernden Rosses hier zu brauchen, ver steht man aber doch erst, wenn man weiß, daß das Wiehern des Rosses Sieg und Gewinn kundete So aufgefaßt paßt die Außerung gut in den Zusammenhang des Liedes, das, wie VV 2, 4, 10, 12, 13, 17 zeigen, ganz von dem Gedanken an Siegerlangung beherrscht ist

Der Glaube an die gunstige Vorbedeutung des Pferdegewiehers wird dazu beigetragen haben daß man Agni auch sonst gern mit einem wiehern den Roß verglich 1) und vielleicht gelingt es unter Berucksichtigung dieser Anschauung, auch der Eingangsstrophe des Marut Liedes 5 59, 1 einen Sinn abzugewinnen Sie beginnt pra ta spal akrant sumidya davané 'rea dwe pra prihwyd riam bhare Schwierigkeiten maebt hier die Mehrdeutigkeit des akran Oldenberg ist überzeugt, daß akran nur von kr kommen könne, er erklart daher spat fur eine Interjektion<sup>2</sup>) Aber eine solche ist nirgends bezeugt In 8 61 15 andra epal uta vrtrahd parasph no varenyah kann spat doch nur 'Spaher' sein und in 10, 35 8 vista id usrd spal ud ett stryah paßt die gleiche Bedeutung vortrefflich Oldenberg selbst gibt das Rgveda 2, 125 zu Also wird auch in 5, 59 1 spát 'Spaber' und das dazu gehörige pra alran 3 Sing sein. Nun zeigt die 3 Sing des Aorists von krand allerdings viermal im RV die Form des s Aorists dkran 9 64, 9, 9, 97, 40, akrān 9, 69 3, sam akrān 2, 11 8 Man hat daher akran zu kram ziehen wollen Allein bei den Wurzeln auf n m nd sind die 2 und 3 Sing der beiden Aoriste offenbar schon in alter Zeit durcheinandergeworfen worden, da sie sich nur durch die Quantitat des Vokals unterschieden Auch in 7, 5, 7 tvám bhuvanā janayann abhi krann apatyaya jālaiedo dašasyan kann abhi kran doch nur zu krand gehören, es ist zu ubersetzen 'die Wesen zeugend wieherst du (Agni ihnen) zu, zur Nachkommenschaft ver helfend, du Wesenkenner<sup>3</sup>) Ebenso finden wir von skand adhiskán RV 10, 61, 7, askan, skan VS ŚB KŚ GB Vait, aber askān, skān KS MS TB TA ApS SS4) Andererseits ist gerade von kram, soviel ich weiß,

Z B 1, 58, 2, 173, 3, 3, 26, 3, 7, 5, 7
 Yell SBE 22, 349
 Auch hier durfte das Wiehern Agnis hervorgehoben sein, weil es ein gunstiges Vorzeichen für die Fortpflanzung des Geschlechtes ist

<sup>4)</sup> Siehe die Stellen in Bloomfields Konkordanz unter askan gam reabho yuva,

sicher nur dkran KSA TS TB ApS bezeugt') Es scheint mir danach der Ableitung von akran in 5 59 1 von krand nicht nur nichts im Wege zu stehen sie muß sogar als die wahrscheinhehere gelten. De fragt sich wer der spat ist Nach Graßmann und Bergaigne 2 378 scheint darunter der Blitz verstanden zu sein das ist nicht mehr als eine Vermutung Selien wir uns die Marut Lieder des Syavasva 5 52-602) an so finden wir daß zwei von ihnen 5 56 und 5 60 mit einer Anrufung Agnis beginnen Agni ist überhaupt der einzige Gott der in diesen Liedern neben den Maruts erwahnt wird (5 58 3 60 6-8) wenn man von dem farblosen rudrasa indravantah in 5 57 l absieht Ludwig hat daher gewiß recht wenn er in dem spat Agni sieht Allerdings tritt Agni sonst nicht als Spaher der Maruts auf Man wird daber rah als objektiven Genitiv fassen mussen ahnlich nennt der Dichter in 4 13 3 die Sonne spasam insvasya jagatah den Beobachter der ganzen Welt Auf keinen Fall ist aber auh wie Sa vana will mit suritdya darane zu verbinden. Suritdya darane ist entweder ım allgemeinen Sinne zu verstehen wie in 5 57 1 59 4 wo von dem Kommen der Maruts suntaya suntaya davane gesprochen wird oder es ist insbesondere auf das Gelingen des Liedes zu beziehen das der Dichter vortragen will Bei dieser Auffassung wurde sich der sonst ganzlich fehlende Gedankenzusammenhang zwischen den beiden ersten Padas einstellen und außerdem die genaue Parallelitat zu 5 60 1 ergeben wo Agni gebeten wird den Gluckswurf auszusondern d h dem Dichter zu helfen das Lied zustande zu bringen ile agnim srávasam namobhir iha prasattó vi cayat krtám nah | ráthair sva pra bhare vajayadbhih pradaksinín marutam stomam rdhyam Ich ubersetze demnach in 5 59 1 Nach euch ausspahend hat er aufgewiehert um Gluck zu geben ich will dem Himmel singen der Erde trage ich die Wahrheit vor

Haufiger noch als Agni wird Soma mit einem wiehernden Roß ver glichen und ein paarmal heißt es dann daß er Gewinn oder Beute zu sammenwiehern möge so 9 64 3 aśro na cakrado ersa sam gá indo sam árvatah i ti no rayé duro vrdhi wie ein Pferd mögest du der Stier") uns Kube und Rosse zusammenwiehern o Indu Öffne uns die Tore zum Reich tum 9 90 4 apah sisasann usasah sidr gdh sam cikrado maho asmabhyam edjan die Wasser zu gewinnen suchend die Morgenröten das Sonnenlicht die kuhe wiehere uns große Gewinne zusammen Wir werden danach auch 9 67 4 harr edjam acikradat übersetzen mussen der Falbe hat Sieg

askann adh ia prájans askan parjanyah pril svim aslán ajans průjas i aslán rsabho yu d gáh askan dya h prih tim askan somal brahman somo skan drapsas te

<sup>1)</sup> Sehe die Stellen a.s. O unter akran vajs krama r atgakramid vojs akras vilji prihitim ākrān vajy antarilgam <sup>4</sup>) 5 61 durien wrl er beise to lassen da es einen besonderen Clarakter lat

s) efed steht her nur wel das Lied 9 64 1-3 mt dem Wort erean spelt

gewichert', nicht etwa wie z B Graßmann 'schon wiehert nach dem Kampfpreis er')' Auch von Indra beißt es einmal 10, 96, 10 diyo na edgam hariväm acikradat wie ein Roß hat der Falbenherr Sieg gewichert<sup>2</sup>)' Die Sieg oder Gewinn wiehernden Rosse der vedischen Lieder sind aber doch sicherlich nichts anderes als die Rosse, die nach dem Epos hresitair vijayaraharh 'mit Sieg herbeifuhrendem Gewieher' wiehern

Was hier durch vájam krand, ist in 5, 84, 2 durch vájam hes ausgedruckt, die Erde schleudert also das befruchtende Naß wie ein Sieg wieherndes (RoB)' oder 'als ob es Sieg wieherte' vorwarts Der Vergleich von flutenden Wassermassen mit vorwarts sturmenden Rossen oder Wagen ist den vedischen Dichtern gelaufig, 5, 53, 7 tairdanáh sindharah ksódasa ranah pra sasrur dhenaro yathā syanna astā riddhiano vimocane 'die (Himmels-) Strome, erbohrt, sturzten mit ihrem Schwall in den Luftraum wie Kuhe. wie Rosse laufend am Ausspann der Fahrt', 1, 130, 5 tram vithā nadya ındra sartave 'cchă samudram asrjo rathām ıva vājayató rathām ıva 'du, Indra, heßest die Flusse los, um nach eigener Lust zum Meere zu laufen wie Wagen wie nach dem Siegespreis strebende Wagen', 8, 12, 3 yéna sındhum mahir apó rathām va pracodayah '(der Rausch), mit dem du (Indra) die großen Wasser wie Wagen zum Sindbu vorwarts triebst<sup>3</sup>) Das Rauschen der Wasser aber wird auch sonst, je nach dem gewahlten Bilds, durch Ausdrucke bezeichnet, die eigentlich Tierstimmen bezeichnen, wie nu (8, 69, 11, 70, 4) oder ru (6, 61 8) 1, 54 1 heißt es von Indra akrandayo nadyak Nadt wird AV 3 13, 1 ganz richtig von nad abgeleitet, das 1, 30 10 usw auch vom Gewicher des Pferdes gebraucht wird yad adah samprayatir ahāv ánadatā haté tasmād á nadyo náma stha

Nicht weniger umstritten als die Bedeutung von hésantam ist die von hesa in hesakratu in 3, 26 5 wo die Maruts simhd na hesakratarah sudd narah genannt werden Nach Roth im PW bedeutet hesakratu zu brullen verlangend, gern brullend', nach Graßmann machtig brullend', nach Lud wig 'stark brullend' Alle drei leiten hesa also von hes 'wiehern' ab, was ich für ausgeschlossen halte, da Löwen nicht wiehern Von Bradke, KZ XXVIII, 297 wollte hesa heber zu einem hes, his stellen, von dem er an-nahm, daß es 'gluhen' bedeute Eine Wurzel mit dieser Bedeutung gibt es nicht, aber auch davon abgeschen durfte der Vergleich der Maruts mit Löwen, 'die machtig gluhen (indem ihre Blitze mit dem funkelnden Auge des Raubtieres vergliehen werden), etwas befremdlich erscheinen Ebenso verfehlt ist Pischels Erklarung Ved Stud 1,48 Er fuhrt heed wie hesant auf den Aoriststamm von hizuruck, indem er sich auf Bildungen wie nésatama, néstr von nī, jesá von ji beruft Hegáhratu soll 'gewaltige Kraft 1) Ludwigs Übersetzung 'der Gelbe hat Kraft gebrullt' kommt dem Richtigen

naher

<sup>2)</sup> Hier laßt auch Ludwig den Herrn der Falben 'nach kraftigem Futter' wiehern

<sup>3)</sup> Vel auch 3, 1, 4

habend bedeuten mit der gleichen Sinnesentwicklung von heså wie Pischel sie für hésant annimmt. Ich kann nach dem oben Dargelegten für hesa weder die Grundbedeutung eilig noch eine Entwicklung dieser Bedeutung zu gewaltig anerkennen aber auch kräfik kann doch nicht "Kraft in dem Sinn in dem es hier gebraucht sein mußte bedeuten. Wahrend Geldiner im Glossar hesakrafik als dessen Wille das Brullen ist seinen Willen (oder Mut) durch Brullen lundgebend erklarte gibt er es in der Übersetzung durch mutgetrieben wieder. Da er keine Erlutterung hinzufugt weiß ich nicht recht wie er diesen Sinn aus dem Kompositum herauslesen will das getrieben verrat daß er less gedenfalls von 1,3 antreiben ableiten will

Fur die richtige Deutung von hesákratu kommt es ebensosehr auf das kratu wie auf das hess an Kratu bezeichnet die geistige Kraft nach der Seite des Intellekts wie des Wollens hesa ist nach dem Akzent zu urteilen eher Adjektiv als Substantiv wenn auch eine sichere Entscheidung nicht möglich ist. Ich leite es von einer Wurzel his verletzen ab die uns in der ungeren Form hims vorliegt Hesalratu wurde also der sein dessen Sinnen verletzend (oder Verletzung) ist der zu verletzen beabsichtigt. Wenn die Löwen hier hesakratavah genannt werden so ist das dem Sinne nach renau dasselbe als wenn im Pali Jat 536 2 der Lowe siho parahimsane rato genannt wird Prakirna himsrah kranyadah bezeichnet Visnu 44 10 die Tiergattung die wir Raubtiere oder reißende Tiere zu nennen pflegen und in demselben Sinne wird spater himsra in Verbindung mit pasu (Hal 5 46 Hem Abli 1216 Tril 264 Kavitamrtak 90) oder janiu (Kathas 60 38 Panear 1 11 22) oder himsra schlechthin (Van 71 146 Ragh 2 27) gebraucht In den Anfangen liegt diese Bedeutung von I imera aber 2 27) goorauent in den Amangen negt diese Bedeutung von 1 imara aber achen im Rgveda vor in 10 87 3 wird Agui der Rahsas Töter himsed genannt als er gemahnt wird beide Fangzahne anzusetzen den oberen und den unteren wetzend also deutlich als Raubtier geschildert wird ubhóbhavarınn 1 pa dhehi dámstra his srah bisans varam param ca

Der Vergleich mit reißenden Lowen pußt aber auch gut fur die im Gewitter dahinsturmenden Varuts. Sie sind furehtbar grausig anzusehen blumdsamdrich 5 56 2 ghordeurpasch. 1 19 5 64 2 furchtbar grimmig blumdsas it immanigatid. 7 58 2 ihr Sinn ist zoring kriddim indinatist. 7 58 2 geder der das Sonnenlicht schaut furchtet sich bei ihrer Fahrt ziho to ydman bhayate erurdi. 7 58 2 man bittet sich bei ihrer Fahrt zihalten sanemy aamad yuydic didynun. 7 56 9. So werden sie auch sonst bisweilen wegen ihrer Witt mit wilden Tieren verglichen. Sie sind an Starke inrichtbar wie wilde Tiere mrgd na blumds tarytbhih 3 34 1 ihr Andrang ist machtig wie ein Bar furch thar wie ein witender Stier rikso na to maru tah kimituit dimo dudhró gaur uta blumyah 5 561 3.

Von seinen der Bedeutung laßt sich wie zur sei eint kaum etwas gegen neine Auffassung von Jesekratu einwenden es fregt sich nur noch ob wie berechtigt sind his als die altere Form der Wurzel hims anzusetzen Der herrschenden Ansicht, daß himsati Desiderativ von han sei, ist zuerst wehl Wackernagel, Aind Gr 1, 44, 231, entgegengetreten Bartholomae, ZDMG 50, 720, hat sie verteidigt Eingehend hat dann Guntert, IF XXX, 106ff . die Frage hehandelt Ich stimme Gunterts Ansieht, daß himsati keine Desiderstivbildung sein könne, durchaus zu, da es nirgends desiderativen Sinn hat und außerdem nighämsa als Desiderativstamm von han seit dem RV hezeugt ist Dagegen spricht weiter, daß sehen in der alteren Sprache Desiderativhildungen zu himsali, wie gihimsisanti SBr 9, 1, 1, 35, 21himsiset SB 9, 2, 1, 2, verkemmen Wackernagel, A1 Gr 1, 44, hat zu himsati hid 'zurnen' gestellt, das er auf \*his-d zuruckfuhrt Im Pali erseheinen nehen himsati, himsa, vihimsati, vihimsa Formen mit e in der Wurzelsilbe viheseti, vihesa, zihesaka, die allerdings nicht direkt von einer Wurzel hie abgeleitet zu sein hrauchen, da sie sich aus einemsagati usw erklaren lassen Eine Parallele hildet pr Lesua neben kimsua aus kimsuka (Hem 1, 86) Neben himsats, vihimsats steht im Pali aber auch das damit völlig synons mo hethets, vshethets, das nicht nur in das Sanskrit der Buddhisten übergegangen ist, sondern auch im Dhatupatha mit dem Prasens hethate hethate nufgefuhrt wird P hethet: konnte uher \*hetthayat: auf \*hitthayat: und weiter \*histayati zuruckgehen, das eine Ahleitung von \*histi sein könnto wie kirtayati von Kirts Wahrscheinlicher ist es mir, daß ak hethats hethate aus "hestats, \*hestate entstanden sind und daß sieh p hethets zu \*hestate verhalt wio p tethet: zu sk testate Sk shestate wurde dann eine Prasensbildung von der Wurzel his sein die ihre Parallelen in testate, dyolate cetati usw hat 1) So werden wir, wie mir scheint mit Notwendigkeit auf den Ansatz einer Wurzel his gefuhrt

Guntert nummt an daß von hir ein Nasalprisens \*himsáti gebildet sei, dessen Abzent spiter verschoben sei wie in dasati sájati, sivijati, drinhati (neben drinháti) sum Er halt es fur möglieh, (neben drinháti) sum Er halt es fur möglieh, daß die Abzentverschiebung in himsati unter dem Einfluß von nimsate 'sie kussen' erfolgt sei, was ich fur sehr unwahrscheinlich halte, da sich

<sup>1)</sup> Mit die-en Formen hat schon Charpentier, WFM NAX 107, I ethati zusammen gestellt. Im übrigen erklirt Charpentier Desiderativhidungen der indoranisch in Sprachen, S 73f., daß er trotz Wackernagel und Gunter in der Auseht daß haus Sprachen, S 73f., daß er trotz Wackernagel und Gunter in der Auseht daß haus Pentier führt zugunsten seiner Anseht aler auch an, daß die mitschen Grammatiker hans so auferfaßt hätten und somit die ganze indische Tra hitori daß ir spräche Da nicht anzunehmen ist, daß jemand eine so schwerwigendie Behaupting einfach aus der Luff greift, so stätzt sich Charp niter off inher auf Quellen die mit unbekant aus der Luff greift, so stätzt sich Charp niter off inher auf Quellen die mit unbekant inher und diesen Quellen ing hört. In Paganeischen Dhätipplig wird kein Jimel jen filmert un ein diesen Quellen ing hört. In Paganeischen Dhätipplig wird kein Jimel jen unter die in ibla logab (? Klasse) und den dehrelps der eurskappt (10 Klasse) und den dehrelps der eurskappt (10 Klasse) und geführt. Nach Pio 7, 1,58 wird die Wurret nunkeht nasch ert, Pionn selber fahrt gein in 3,2,146, 167 als hauss, 6, 1,183 als haus an. Die Formen haussysti, kressystell ich die schwächen Formen hausspat und nach 6, 4, 113

die beiden Formen, wenn sie auch reimen, der Bedeutung nach doch ganz fernstehen. Über das s von himsats spricht sieh Guntert nicht aus, schließt man sich Wackernagels Ansicht au, daß s im Indischen auch hinter nasslem "i," a. f und hinter Anusvara dem I, a. f vorausgehen zu s wird — und ich halte sie für unbedingt nichtig —, so wirde sich himsats für "himsats nur durch die Beeinflussung durch das Adjektiv himsats, wo s lautgesetzlich ist, erkliren lissen Viel besser erklart sich das a sier doch wenn man mit Wackernagel annumnt daß von his ein Prasens nach der 7 Klasses gebildet wurde. Daß der Wechsle des Zischlutis von himsats.— "himsatst ausgeglichen wurde, ist begreiflich in pandst.— pimsants, sinasst.— šim sänts ist der Ausgleich in umgekehrter Richtung erfolgt

Nun ist hindste aber doch mehr als ein Postulat, es findet sich in der Snrache seit dem AV Bartholomae erklart es allerdings für unmöglich dieses hinasti als eine ursprungliche Bildung anzusehen, da es erst vom AV an vorlommt wahrend hims schon im RV steht' Guntert, der sich dieser Ansicht offenbar anschließt sucht die Entstehung von hindsti durch die Annahme zu erklaren daß sich nach dem Nebeneinander von yunakt - nuñ jats, prnakts - prncats ésnasts - ésmeats ubhnáh - umbhata, trnedhs -trmhants u a neben himsats ein jungeres hinasts eingestellt habe Da gegen laßt sich geltend machen daß die Sprache in ihrem ganzen Verlauf bis in die Prakrits hinein den umgekehrten Weg eingeschlagen hat yuñjat, pricate simsait) sind wie ubrigens Guntert selbst bemerkt, junger als nunakts prnakts sinasts und stehen auf einer Stufe mit Formen wie p bhin dats bhuñjats chindats usw die von der 3 Plur aus die Sanskritformen bhinatti bhunakti chinatti usw verdrangt haben Ich kann aber auch nicht zugeben daß hinasti eine jungere Bildung sein musse weil sie im nient zugeven was nomen eine Jungere kanning sein musse weit and RV fehlt. Im RV kommt überhaupt keine Form von Prisens Sing des Verbums vor wir wissen also gar nicht wie in rgyedischer Zeit der Singular des Prasens lautete Warum sollte man aber eine Form wie hinasti nicht auch noch zu einer Zeit gebraucht baben als man schon himsanti sagte? Daß das tatsachlich in rgyedischer Zeit der Fall war wird aber doch mehr als wahrscheinlich da soweit ich sehe im ganzen Bereiche der vedischen Literatur mit einer einzigen Ausnahme vom Prasens Sing nur Formen nach der 7 Klasse vorkommen Die Stellen<sup>2</sup>) sind hinasms Kath 27 4, hindsti, hinasti AV 2 12,2 3, 5 17, 7, 5, 18 13 15,5 1-7, Kath 6, 7

<sup>1)</sup> Die letzten beiden Bespiele ublindh — umbhata triedhi — trinhanti bleiben die Beser unerwähnt die die älteren Formen von hinaati doch zu weit abliegen als die Beser und die Beser und die Beser und die Beser und die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser die Beser

<sup>3)</sup> Die hier und im folgenden gegebenen Ia ten grö
ßtenteils auf dem PW und Spezialglossaren ber
ühren, können naturbeh kemen Anspruch auf Vollständigket machen lassen aber doch die Richtlimen der Entwicklung deutlich erkenne.

(bis), 6, 8, 7, 8, 10, 4, 12, 12, 19, 7, 21, 7, 23, 6, 24, 1, 24, 9, 28, 9 (bis), 34, 17, Maitr S 3, 1, 8, 3, 3, 6, Taitt S 5, 1, 7, 1, Taitt Br 2, 3, 2, 5; 2, 3, 4, 6, Ait Br 5, 1, 9, Sat Br 9, 2, 1, 2 (ter), Gop Br 2, 2, 10, Ait Ār 2, 5, Sānkb Ār 12, 25 27 28, Art Up 2, 2, Brh Ār Up 1, 4, 11, 5, 5, 1, Mund Up 1, 2, 3 Himsati findet sich nur Sänkh Ar 12, 22 26 im Verse (nāsya tracam himsait jālavedāh, na stāpadam himsait kimcanainam), wo es sicherlich, wie Keith bemerkt, um des Metrums willen fur hinasti stebt, das in demselben Abschnitt in V 25 (nainam ralso na msaco hinasti). 27 (namam sarpo na prdālur hinasti), 28 (namam pramattam varuno hinasti) Andererseits sind auch in der nachvedischen Literatur die Formen des Prasens Sing nach der 7 Klasse noch haufig genug hinasmi Bhatt 6, 38, hinatsi Mbh 1, 98, 161), hinasti Manu 2, 180, 5, 45 47, 6, 69. Mbh 6, 37, 28, 12, 58, 17, Mahābhāsya 1, 2, 12, Rām 5, 67, 17, Susr Utt 50, 3, Kalpanam 16, 3, Vikramorv 1, 16, Brhats 41, 14, 57, 51, 78, 17. Brhajj 4, 20, 8, 23, Pañe Pūrnabb 3, 95 (ed Buhler 3, 105), Subhā stārnava, Ind Spr 2 5504. Drstantasataka, ebd 7275, Sarvadars 37, 1, upahinasti Manu 11, 20 himsami findet sich Ram 4, 66, 17 (= B 5, 2, 22). himsati Sāmavidhānabrahm 2, 3 112), Mbh 5, 38, 8, 12, 140, 68, 12, 277, 27

Aber auch abgesehen vom Singular des Prasens finden sich noch zahlreiche Formen, die zum Prasensstamme nach der 7 Klasse gezogen werden mussen oder konnen, so in RV himsānām 10, 142, 1, ahimsānasya 5, 04, 3. ım AV himste 12, 4, 13 dhimsalım 9 3, 22 (metrisch gesichert) Der Forni nach kann auch himsanti RV 6, 34, 3, AV 5, 19, 8 hierhorgestellt werden, die Akzentverschiebung ist die gleiebe wie in himsanam, himste Aus der ubrigen vedischen Literatur gehören hierher kimstah Taitt Br 1, 7, 5, 3. 1, 7, 10, 5, hinasan: Sat Br 6, 4, 4, 6, hinasat Sat Br 1, 7, 4, 16, 6, 4, 4, 6, hinasatah Sat Br 1, 1, 4, 5, 2, 1, 15 (Text falschlich hindsara its), 17, hinásāta (1) Mantrap 2, 17, 13, hinasān Mantrap 2, 17, 13, himsyāt, himsydt Martr S 4, 7, 4, Sat Br 9, 2, 1, 2, himsydtam Sat Br 7, 1, 1, 38, him syuh Sat Br 4, 6, 9, 1, ahmat Taitt Br 2, 3, 2, 5, aus spaterer Zeit himsyat Katy Srautas 4, 12, 24, Manu 4, 162, 8, 279, 8, 288, 9, 316, Rām 4, 5, 30, 4, 18, 42 (= B 4, 17, 27), B 4, 8, 9, Mbh 3, 29, 6, 29, 27, 213, 34, 4, 15, 16, 12, 279, 5, 330, 18, Bhāg Pur 6, 18, 47, Suśr Sūtr 25, 17, himsyuh Ram 2, 91, 9 (= B 2, 100, 8), 5, 30, 30 (= B 5, 29, 25), Mbh 1, 72, 12; Susr Sutr 19, 22, tihimsyuh Manu 8, 238, ahimsyuh Manu 7, 20 (1 1)

12; Susr Sütr 19, 22, trainisyan man nach der a Klasse scheinen Die Formen von dem Prasensstamm nach der a Klasse scheinen weniger haufig zu sein Aus RV und AV lißt sich nur das Part Tem

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Kun hindist suidn itt = C3911, wo kinnait Druckfilder ist. In der kritischen Ausgabe 1, 92, 47 hat der Hernusg ber vielleicht mit Unrecht hinssen in dan Text Ausgabe 1, 92, 47 hat der Hernusg ber vielleicht mit Unrecht hindig in dan Text (Var hindist, ac (oder text), it) Angas, ac hinnish). Mbh 3, 196, 9 steht die grestet (Var hindist, ac (oder text), it) Angas, ac hinnish in dangasim mdm it in merkwurdige Form hinnis in einem Processar. In hinnish angasim mdm it Nilakantha erklärt sie durch hinnish tädagas. Man wird die Bestatigung durch die Unhabelenften abwarten museen.

Das Werk ist trotz seines Titels ein Sütra Text

himsanti anfuhren. das in ahimsantih RV 10, 22, 13. AV 9, 8, 13-18 vor hegt1) Andere derartige Formen sind ahimsanta Tandyabr 21, 12, 2, ahımsanta Ait Ar 2.1,4, upahımsantı Ram 2,9,10, hımsate Mbh 13, 94 10. himseta Mbh 3, 206 34. upahimseta Mbh 13, 98, 50, himsase Mark Pur 132, 152)

Von der altesten Zeit an wird aber das Element hims bei der Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung verwendet, schon ım RV sınd himsit, himsista, ahimsyamanah, himsid belegt Daß Panını und seine Nachfolger hims daher als Wurzel ansehen, habe ich schon S 775, Anm 1. bemerkt

Meiner Ansicht nach hat das neue Prasens himsati und die daraus verallgemeinerte Wurzel kims ihren letzten Ursprung in der 3 Plur Pras himsant: In dieser Form wird auch zuerst die Akzentverschiebung ein getreten sein die wir dann auch in den beiden anderen, vom sebwachen Prasensstamm gebildeten Formen himsånam und himste (gegenuber him sudt, himsyuh) finden Panini lebrt 6 1, 138 ausdrucklich, daß bei srap usw, d 1 svap, śvas, an und bei hims vor einem mit Vokal anlautenden lasärradhätuka wenn der Vokal nicht das Augment : ist, die erste Silbe beliebig betont werde Als Beispiel führt die Käsikä stapanti, śrasanti himsanti an, die also den Ton beliebig auf der ersten oder auf der zweiten Silbe trugen Derartige Akzentregeln Paninis berühen offenbar auf der Beob achtung der gesprochenen Sprache zu seiner Zeit schwankto man also noch zwischen himsants und himsants

Fur die von mir angenommene Entstehung der Wurzel hims lassen sich aber auch noch genaue Parallelen aufuhren von denen hier jinv und pınv erwahnt seien Zu jya (jı) pyā (pı) wurde zunachst³) ein Prasens nach der 5 Klasse gebildet von dem Reste in pra jinosi 5, 84, 1, jinie 4, 21, 8, pra pineise Valakh 1, 2 Part Act pinean pineatim, pineatim paneatim AV 9 5,34 Part Med pinvandh 9 94,2 vorliegen Die 3 Plur Pres lautet aber nicht wie zu erwarten \*jinzunii, \*paniani, sondern, genau dem himsani: entsprechend, mit dem Ton auf der Wurzelsilbe 31genna dem massam emspeciaria, mis dem 1011 auf der Wutzelsing aranti 1, 164, 51, pantanti 1 64, 6, 5, 54 8, 7, 57, I Von diesen Formen aus haben sich die Prasensstamme jinna und pinna entwickelt, von denen aus nacen sien die Lusensstamme piace und piace entwicken, 100 en in der alten Literatur zablreiche Formen vorliegen, sie entsprechen genau dem Prascusstamm himsa Und wie aus diesem das Element hims weiter zur Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung benutzt wurde, so finden wir auch zu den Pras jinreit, pinreit die Perfektformen

<sup>1)</sup> Daneben wie oben bemerkt im AV ahimsatim

<sup>)</sup> Formen wie himsants, himse (1 Sg Med) sind doppeldeutig und mussen hier naturlich außer Betracht bleiben

nAttrition nauer nectures unions ") Ob profit, profit für alteres "Jindi, "pindi oder "jindi, "pindi eingetreten ist braucht her nicht erörtert zu werden ich verweise auf Wackernage! Jacobi

jijinváthuh 1, 112 6, pipiniathuh 1, 112 12 das Fitturum jiniisyasi Ait Br 7, 29, 2, das Part Pr Pass muntah1) AV 19, 31, 7, parjanyajını itam AV 4, 15, 13 und die Nominalbildungen dhiyamjinia 6 58, 2 usw nnia 6, 67, 7. danumnia 9, 97, 23 mniana bestimmtes Gefiß

Neben hesa findet sich im RV auch hésas. In 10, 89 12 wird Indra gebeten asmera ridhya diva d srjānas lapisthena hesasā droghamitrān Roth setzte im PW fur hésas 'Verwundung, Wunde' an, Graßmann übersetzte es mit 'Geschoß', Ludwig mit 'Lohe' Auch P von Bradke, KZ XXVIII. 297, glaubte fur hésas eine Bedeutung wie ctwa 'Glut' annelinen zu mussen Ausfuhrlich hat Pischel Ved Stud 1 49 des Wort behandelt Er sicht in hésas wie in hesa, eine Bildung vom Aoriststrimm von hi mit der Grundbedeutung 'Eile' und meint, man könnte übersetzen 'vernichte die falschen Freunde mit flammendster Eile', auch wir sprachen von 'flammender' oder brennender' Eile Hest u dgl, der Englander sage 'in hot heste' Ich muß gestehen, daß mir eine solche Ausdrucksweise im Deutschen nicht gelaufig ist, der englische Ausdruck ist allerdings ganz gebrauchlich nber man sollto doch nicht vergessen, daß damit noch nichts bewiesen ist Idiomatische Ausdrucksweisen die sich in einer Sprache herausgebildet haben, können einer anderen völlig fremd sein es scheint mir, daß man insbesondere in der Hernnziehung des Slang fur die vedische Interpretation oft zu woit gegangen ist Immerhin hatte sich Pischel darauf berufen können daß ved osam 'sehnell bald Naigh 2 15 unter den Lapranaman aufgefuhrt. offenbar wie schon im PW angegeben wird von us brennen abgeleitet 19t Uhlenbeck, Et Wb halt das allerdings fur nicht sicher mir scheint aber die Herleitung durch Pan 5 2 72 bestatigt zu werden Dort wird gelehrt, daß an sita und usna das Suffix La gefugt wird im Sinno von 'so handelnd', sitaka bedeutet danreh soviel wie alasa jada umaka soviel wie sighrakārin daksa2) Ich möchte trotzdeni bezweifeln daß der vedische Dichter von 'heißester Eile' sprechen konnte und Pischel seheint das selbst empfunden zu haben denn er behauptet wester daß Eile hier soviel wie 'Kraft', 'Glut' sei Er folgert das daraus daß der 'gluhende' oder 'gluhendste' Donnerkeil (tápusásna 2, 30, 4, asanım tápısthām 3 30, 16) zugleich der 'gewaltigste', 'st irkste' (ón tham rájram 4 41 4 der elsendort didyum 'leuchtend' heißt) und der 'fliegende', 'eilende' (tájrasya patane 6, 20 5 vajram 1, 121, 12) sei, so seien z B nuch on thena hanmana 1, 33 11 und tapisthena hánmana 7, 59, 8 durchaus identisch Ich kann hier nur wiederholen, was ich schon oben geeigt habe, daß ich einer solchen meelianischen Identifizierung keine Berechtigung zuerkennen kann. Wenn 1) Konjektur die Han lschriften haben jinvátah

Van 205 108f , 230 15 (her uma)

<sup>3)</sup> Diese Bedeutungen von usnaka wofur zum Teil auch usna eintzitt un l éltaku werden dann auch von den Lexikographen aufgeführt, siehe Am 2 10 18f (hier usna) Hal I,40 (hier usna) 2 232 Hem An 3 10 95 Hem. Abh 383f .

himsanti anfuhren das in dhimsantih RV 10 22 13 AV 9 8 13-18 vor liegt1) Andere derartige Formen sind ahimsanta Tandyabr 21 12 2 ahımsanla Ait Ār 2 1 4 upahımsanlı Ram 2 9 10 limsate Mbli 13 94 10 himseta Mhh 3 206 34 upahimseta Mhh 13 98 50 himsase Mark Pur 132 152)

Von der altesten Zeit an wird aber das Element hims bei der Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalbildung verwendet schon im RV sind himsit himsista ahimsyamanah himsia belegt. Daß Panini und seine Nachfolger / ims daher als Wurzel ansehen liabe ich schon S 770 Anm 1 hemerkt

Meiner Ansicht nach hat das nene Prasens himsels und die daraus verallgemeinerte Wurzel hims ihren letzten Ursprung in der 3 Plur Pras himsanti In dieser Form wird auch zuerst die Akzentverschiebung ein getreten sein die wir dann aich in den beiden anderen vom schwachen Prasensstamm gehildeten Formen himsanam und himste (gegenuber him sudt himsyuh) finden Panini lehrt 6 1 188 ausdrucklich daß bei srap usw d 1 stap śwas an und bei hims vor einem mit Vokal anlautenden lasarı adhatuka wenn der Vokal nicht das Augment : 1st die erste Silbe be lichig hetont werde Als Beispiel führt die Kasika svapante stasante hemsante an die also den Ton beliehig auf der erstea oder auf der zweiten Silbe trugen Derartige Akzentregeln Paninis beruhen offenhar auf der Beoh achtung der gesprochenen Sprache zu seiner Zeit schwankte man also noch zwischen himsanti und himsanti

Fur die von mir angenommene Entstehung der Wurzel hims lassen sich aher auch noch genaue Parallelen anfuhren von denen hier jinv und pinu erwahnt seien Zu 3ya (31) pya (31) wurde zunichst3) ein Prasens nach der 5 klasse gebildet von dem Reste in pra jinosi 5 84 1 jinve 4 21 8 pra pinture Valakh 1 2 Part Act pintran pintantam pintatim purvalim AV 9 5 34 Part Med purvadh 9 94 2 vorliegen Die 3 Plur pantum as 5 5 5 1 are men pantuman 5 3 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen Die 5 2 voniegen genna den remover enterpressent inte den 1911 au de 1711 ver desen Formen aus laben sich die Prasensstamme jinzu und pinzu entwickelt von denen aus Fauen sien die Flasensstamme piece und piece entwicken in der alten Literatur zahlreiche Formen vorliegen sie entsprechen genau dem Prasensstamm kímsa Und wie aus diesem das Element hims weiter cem reascusseanna armes out wie aus uiesem das reiement arme uieze zur Bildung der allgemeinen Tempora und in der Nominalhildung benutzt wurde so finden wir auch zu den Pras jinigts pineats die Perfektformen

<sup>1)</sup> Daneben wie oben bemerkt m AV ah msatim

<sup>)</sup> Formen we h meant h mee (1 Sg Med) and doppeldeut g und mussen l er naturl ch außer Betracht ble ben

<sup>\*</sup>pinots oder \*j ndi : \*p ndi für filteres \*j not \*pinots oder \*j ndi : \*p ndi : e ngetreten st braucht h er n eht eröttert zu werden Ich verweiso auf Wackernagel Jacob Festgabe S 9

der eine Dichter an dem tayra die Glut, ein anderer die Kraft, ein dritter die Schnelligkeit hiervorhebt, so gelit daraus doch nicht hervor, daß diese Eigenschaften identisch sind. Auch was Pischel sonst über die Verwandt schaft der Begriffe der Schnelligkeit der Starke und des Leuchtens oder Gluhens bemerkt, durfte für die Interpretation des Veda kaum von Wert sein. Die Bedeutung Eile für héssa berüht im Grunde auf der etymologischen Herleitung des Wortes die ich nicht für richtig halte. Dis Bei wort tapistha das héssa empfangt kann sie jedenfalls nicht stützen. Für die Annahme einer Bedeutungserweiterung zu 'Kraft, Glut' liegt nicht der geringste Anlaß vor

Fur die Feststellung der Bedeutung von hésas scheint mir zunachst die Beobachtung von Wichtigkeit daß an allen Stellen des RV, wo Formen von vyadh mit einem Instrumental verbunden erscheinen dieser das In strument mit dem die Durchbohrung stattfindet, bezeichnet, so außer in den nachher angefuhrten Stellen udyutā 1 86 9 tābhih (aśanibhih) 10 87,4, deri a 10 87 6 tayā (śaravyaya) 10 87 13 tiguténa 2, 30 9, arcisā 10 87, 17, himena 8 32 26, támasa 5 40 5 Es ist daher hochst wahrscheinlich daß auch hésas die Waffe bezeichnet mit der Indra die Verrater durchbohren soll Nun werden weiter die Waffen mit denen die Götter ihre Feinde er schlagen oder durchbohren gluhend oder heiß genannt, so heißt es von Indra 3, 30 16 jahí ny èsv asanım tamstham 3 30 17 brahmadı ise tapusım hetim asya, ebenso von Soma 6 52 3 von Indra und Soma 7, 104 5 in heism asya, ovenso von come o von thata and come.

drasomä varldyalam disas pary agnilaplebhir yuvam asmahanmabhih | tápur tadhebhir ayarebhir alrino ni parsane vidhyalam von den Varuts 7,50 8 tanaeant agareans au no persone canguam von uen uen uen ue tangua tan tangua tan von Brhaspate 2 30, 4 brhaspate tangua tapisnena паптана пописта чт von этпаграм 2 го, ч отпаграм чар śnera vidhya vrladvaraso asurasya wirdn von Agni 4 4 1 astāsi widhya shera viango vianaciones volume von agin 2 2 1 asuso viango raksasas tapishaih 10 87 23 prati sma raksaso daha | agne tigména socisã ransasus suprement to so protes emo runsaso auna sagne sigmena escultapuragradhir restibhih So spricht alles datur daß késas "Wasse' bedeutet tapuragnuony isuonin su spirien anes usuur uan nesus visine boucant und daß wir den Halbvers zu übersetzen haben "Wie ein vom Himmel geschleuderter Stein durchbohre mit beißester Waffe die tringerischen Freunde Hésas von der oben erschlossenen Wurzel his gebildet wurde Treunde Areas von de Doen ensumessenen vouzer am geminde soviel wie die hinkerdsanih sem die indem Liede an Agni den Raksus Töter, in 10 87 5 genannt wird agne tracam yatudhanasya bhindhi himsrdsanir harasa hante enam 'Agui spalte die Haut des Zauberers, der verwundende Donnerkeil soll ihn mit Glut erschlagen Eine kleine Unsicherheit bleibt allerdings zunachst bestehen Hesas zeigt die typische Akzentuierung der Verbalabstrakta meht die der Nomma agentis Wir mussen also annehmen, daß es zun ichst Verwundung bedeutete, und es ware wohl möglich, daß in leiser Abweichung von den vorhin angeführten Stellen in unserem Verse gesagt ware 'durchbolne mit gluhendster Verwundung!)' Es ist auch

<sup>1)</sup> I'no ahnhel o Unscherheit zeigt sich bei hannan. So gibt z B. Geldner im Glosser für 1, 33 11 tam indra drifthena hännandhan für har men die Bedeutung Waffe Keulo an im seiner Übersetzung aber steht. Indra ersehing ihm mit atteisten.

nicht zu leugnen, daß bei dieser Auffassung die Inkongruenz verschwinden wurde, die sich zwischen dem upamana und dem upameya ergibt, wenn man ubersetzt Wie ein Stein durchbohre mit heißestem Geschoß die trugerischen Freunde' Allein entscheidend ist das nicht Wir durfen an einen vedischen Dichter nicht den gleichen Maßstab legen wie an einen Kavı der klassıschen Zeit, und daß die neutralen as Stamme auch zur Bezeichnung konkreter Dinge verwendet werden konnen, zeigen rödhas 'Damm, Wall', rasas 'Kleid', sadas 'Sitz', édhas 'Brennholz' usw ziehungen von hesas zu Worten in den verwandten Sprachen, die vielleicht ıns Gewicht fallen könnten, scheinen mir zu fehlen Die Zusammenstellung mit gr χαίος 'Hirtenstab', gall-lat gaesum, and gēr 'Speer' usw 1) halte ich nicht für richtig, sie ist weder den Lauten noch der Bedeutung nach gerechtfertigt Hésas, das nur dreimal im RV vorkommt, ist offenbar ein Wort der Dichtersprache, das erst im Indischen gebildet 1st²) Die Ent scheidung uber die Bedeutung 'Waffe' oder 'Verwundung' wird von den beiden anderen Stellen, an denen das Wort erscheint, abhangen

In der Ableitung hésasvat findet sich hésas in 6, 3 3 sáro na yásya dréatir arepd bhimd yad ets sucalas ta d dhih hésasiatah surudho ndyam aktóh kutrā cid ranvó casatir vanejdh²) Das Verstandnis der Strophe wird durch die Dunkelheit von surudhah und ndyam erschwert. Fur ndyam ist eine vollig befriedigende Erklarung bis jetzt nicht gefunden obwohl der Ausdruck oft behandelt 1st, Geldner (Gloss) hat sich für die Auffassung als nd ayam entschieden Fur die Frage, die uns hier beschaftigt, ist aber die Erklarung von ndyam von sekundarer Bedeutung da mit ndyam aktoh offenbar ein neuer Satz beginnt Über surudh das an zehn Stellen des RV, und zwar nur im Nom oder Akk Pl śurudhah, erscheint, hat Pischel, Ved Stud 1, 32ff, gehandelt Er kommt unter Ablehnung der fruheren Bedeutungsansatze starkende Tranke Heiltranke, Heilkrauter, Balsam (Roth), 'der Starke der Held, starkender Trank (Graßmann), 'Speise, Nahrung' (Ludwig) zu dem Ergebnis, daß ésrudh mit Ausdrucken wie is, rātı, tāja, rayı, ratna tasu, vārya an anderen Stellen wechselt und 'alles

Schlage' Dagegen spricht 7,59 S tapisthena kanmanā hantanā tam doch wieder für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Uhlenbeck, And Wb 362, Prellwitz, Etym Gr Wb 500, siehe die voll standige Aufzahlung bei Walde Pokorny, Vgl Wb I, 523

ge Aufzamung dei wanne euwany. 5. 3) Fur volhg zweifelhaft halto ich ubrigens auch, wegen der Verschiedenheit \*) Fur vollag zweitelhatt naite ien uurngens auen, wegen der verseinedenheit der Grundbedeutungen, den Zusammenhaug zwischen hi 'in Bewegung setzen' und his 'verwinden' Fir Erweiterungen der Wurzel gheis verweise ich auf Walde Pokorny

<sup>0 1, 545

)</sup> Die Strophe ist ausführlich von Böhtlingk, Ber Sachs Ges Wiss, Phil Hist a a O I, 546 ) the strophe is austrantes. Ich mechte auf Behthagks Ausführungen nicht Kl 55, 115ff, behandelt worden. Ich mechte auf Behthagks Ausführungen nicht Kl 55, 115ff, behandelt worden den nechte aus zonungen zustumrungen nicht näher eingehen. In der Kritik früherer Erklarungen bisweilen zutreffend, bringen naher eingehen. In der Kritik Iruneuer anden ungen abstenen zutrettend, bringen sie nichts Neues, was überzeugend genannt werden könnte. Fur hésasvalah burudhah will Böhtlingk hésasvatth suridhah "prasseinde Speise" lesen

Gute was den Menschen von den Göttern oder den Göttern von den Men schen gewahrt wird bezeichnet. Das ist im wesentliehen Lewis richtig sicherlich aber hat surudh noch eine Bedeutungsnuance gehabt die aller dings meht leicht zu erkennen ist Vielleicht darf durauf lungewiesen werden daß surudhah in der Halfte der Stellen wo es ersel eint von Gutern gebraucht ist die durch Anstrengung ersehlossen durch Kampf gewonnen werden so daß vermutlich Gewinn der wabren Bedeutung von surudh noberkommt Zweimal wird rad in Verbinding mit surudh gebraucht 1 169 8 team manebhya undra ristajanya ráda marudbhih surudho góagrah du Indra bahne mit den Varuts für die Manas einen Weg zu allen zugute kommenden Gewinnen init Kuhen an der Spitze 7 6° 3 26 nah sahasram burudho radantv ridiano taruno metró agneh zu tausend Gewinnen sollen uns Varuna Mitra Agni die mit der Wahrlieit versehenen einen Weg babnen Schwierig ist wegen des tranjanta 7 23 2 ayamt ghosa indra derajamir irajyanta yac churudho rivaci. Ich ubersetze teilweise im An schluß an Pischel Erhoben bat sich o Indra der Ruf zu den Göttern daß sie (die Götter) im Streite Gewinne lenken möchten | jedenfalls handelt es sich lier um surudhah um die ein Streit entbrannt ist Besonders klar ist 9 70 5 wo es vom Soma heißt 175a susmena badhate ví durmatír adédi sanah saryahéta s ridhah der Stier treibt mit Wut die Bösgesinnten aus emander wie ein Pfeilschutze auf die Gewinne zielend Auch in 1 72 7 3 38 5 4 23 8 6 49 8 10 122 1 paßt die Bedeutung Gewinn Geldner ist offenbar aus ahnlieben Erwagungen zu demselben Resultat gelangt net onemer aus ammeden erwagungen zu wennemen nestund wahrend er in seinem Clossar fur burudh die Bedoutungen gibt Nahrung Speise Unterhalt Lohn bemerkt er im Kommentar zu 4 23 8 suridh wold Gewinn gute Gabe Belol nung

Der Vers 6 3 3 wurde also wenn wir hesasratah zunachst unubersetzt lassen besagen Wenn dir dem Strahlenden dessen Aussehen fleckenlos 1st wie das der Sonne die furchtbare Absicht kommt (so fallen) dem hees stat die Gewinne (zu) Derselbe ist bei Nacht wo immer er auch weilt erfreulich der Holzentsprossene Roths Erklarung von hésasvat als ver wundet kommt nicht in Betracht sie beruht auf der falschen Auffassung der Worte suri dho ndyam Ludwig sicht in hesasvat den Prasselnden Ich habe schon bemerkt daß die Ableitung des Wortes von der Wurzel her unmöglich ist da les nur wiel ern bedeutet Naturlich muß lesastat dem hésas entspreci end erklart werden ich muß daher von Bradkes gluhend ebenso ablel nen wie Pischels eilig das angeblich dem Sinne nach nicht viel verschieden von den zahlreiel en Berwörtern ist die Agni als den strahlen len leuchtenden bezeichnen und die ihn den starken nennén Wenn hesas Waffe ist kann hesasrat nur bewaffnet sein Diese Be deutung gibt schon Graßmann im Wb an wenn auch seine Übersetzung dann gleichst du nach theh Pfeil versehnen Helden ein starker Mißgriff ist Die Bezeichnung bewaffnet paßt auch vorzuglich in die Schilderung Agnis

als des furchtbaren1), beutelustigen Kampfers, der in der Strophe die Schilderung des Gottes als des friedlichen nachtlichen Hausgenossen gegenubergestellt ist. Wie es hier heißt, daß dem bewnffneten Agni die Gewinne zufallen, so wird in der oben angefuhrten Strophe 9, 70, 5 von Soma gesagt, daß er wie ein Pfeilschutze auf die Gewinne zielt. Die beste Bestatigung der von mir angenommenen Auffassung von hésasvat scheint mir aber der Dichter unseres Liedes selbst zu liefern. Er hat in V. 5 die beiden Formen Agnis noch einmal gegenubergestellt; hier sagt er deutlich så id åstera práti dhād asinyáñ chisita téió 'yaso ná dhárām | citrádhrajatir aratír yó aktor ter ná drusádva raghupátmazanhah er legt wie ein Schutze, der schießen will, den Pfeil auf; er schafft die Flamme wie des Eisens Schneide, er, der als Herr der Nacht glanzend dahinstreicht wie ein Vogel, der im Baum (im Holze) sitzt, mit sehnell fliegenden Schwingen' Man könnte freilich auch hier wieder fragen, ob hésassat nicht doch vielleicht das Verbalabstraktum enthalt, also 'mit Verwundung verbunden' im Sinne von 'verwundend', 'gewalttatig' bedeutet Wie hier sucatáh und hésastatah als Beiwörter Agnis nebeneinander stehen, so nennt der Dichter in 10, 87, 9 den Gott himeram raleamsu abhi sosucanam Vollige Sicherheit laßt sich auch von dieser Stelle aus Laum erreichen

Zum dritten Male erscheint hésas in äsuhésasä, dem Beiwort der Asvins in 8, 10, 2 bfhaspáirm visvän déväm ahám hura índrárrsnú asvínáv ásuhésasá. Fur āśuhésas wird im PW zunachst 'dessen Renner wiehern' als Bedeutung gegeben. Spater hat Roth die Unmöglichkeit dieser Übersetzung selbst eingesehen, da er aber äsuhtsas als Beiwort der Asvins mit der von ihm fur hésas angenommenen Bedeutung nicht zu vereinigen wußte, vermutete cr (unter hésas), daß āśuhésasā Fehler fur āśuhémanā sei Im kleinen PW wird das Wort als 'schnell verwundend' gedeutet Von Bradke meint, die Asvins seien hier 'mit rascher Glut' genannt, weil ihre Glut rasch am Himmel aufleuchtet, eine hochst gezwungene Deutung Nach Ludwig sollen die Asvins die 'rasch sturzenden' sein, zur Erklarung bemerkt er 'hesas könnte von hi + s abgeleitet werden wie von çru çrus' Das beruhrt sich aufs engste mit der Ansicht Pischels, der in äsuhesas ein Synonym von *āśuhéman* erblickt, das wiederholt als Beiwort des Apām Napāt, einmal in 1, 116, 2 auch von den Rossen der Asvins gebraucht wird und nach Pischel ubcrall nur 'schnell dahineilend' bedeutet Meines Erachtens kann āśuhésas nur 'mit schneller Waffe versehen' sein, womit Graßmanns Übersetzung 'schnell fliegendes Geschoß habend' der Sache nach übereinstimmt. Der Akzent ware nach den Ausfuhrungen Wackernagels Gr. 2, 1, 296 mit der Auffassung des Kompositums als Bahuvrihi wohl vereinbar Und fur die 'schnellen' Waffen braucht man sich nicht nur auf den den der der der der

<sup>1)</sup> Man beachte das bhimd dhih Prechel verflacht die Worte bhimd ydd dit. . . ta d dhih zu 'wenn du es ernstheh wilst', was kaum zu seiner an und für sich sehr berechtigten Mahnung, ganz wordlich zu übersetzen (Ved. Stud 1, 88), stimmt.

Od 21, 416, die ταχέας διστούς Od 22,13, 24, 178, das θούν βέλος Od 22, 83 oder auf die celeris sagilla romischer Dichter (celeri certare sagilla Aeneis 5, 485, celeres molire sagittas O. Met 5, 367) zu berufen, auch im spateren Sanskrit ist asuga 'der schnell Gehendo', ein gewölinliches Wort fur Pfeil und wenn Roth recht hat, daß senā außer Heer auch Geschoß bedeutet, laßt sich dem asuhesas auch asusena in der Formel numa asuse nāva cāšurathāya ca Kath 17, 14 usw vergleichen Aber schon im RV wird Rudra 7, 46, 1 ksiprésu, Soma 9, 90 3 ksiprádhanian genannt und von Brahmanaspati 2, 24 8 gesagt, daß er trifft, wohin er will, Lsipréna dhanvanā 'mit dem schnellen Bogen'i)' Gerade diese Ausdrucke scheinen mir, wenn auch nicht zu beweisen, so doch stark dafur zu sprechen, daß hésas in asuhésas, und dann auch in den anderen oben besprochenen Stellen, nicht 'Verwundung', sondern 'Waffe' bedeutet

Die Hauptschwierigkeit, die asuhesasa hereitet, liegt darin, daß ein Beiwort 'deren Waffe schnell ist' nicht zu dem Charakter der 'Asvins, wie er uns sonst im RV entgegentritt zu stimmen scheint, die Asvins sind helfende, rettende aber nicht kampfende Götter Ist es aber wirklich so ganz ausgeschlossen daß ein Dichter auch einmal eine etwas abweichende Vorstellung von den Asvins zum Ausdruck brachte? Ich glanbe, daß wir , die Frage beantworten können Die Lieder 8 6-11 bilden, wie die An ordnung nach Gottheiten und Verszahl zeigt eine geschlossene Gruppe Die Tradition teilt 8 6 und 11 dem Vatsa Kanva zu In der Tat wird 8, 6, 1 und 8 11, 7 Vatsa aus dem Geschlechte der Kanvas\*) als Dichter genannt 8 7-10 werden anderen Kanvas zugeschrieben 8 7 dem Punarvatsa, 8 8 dem Sadhvamsa 8 0 dem Śaśakarna 8 10 dem Pragātha In 8, 8 4 7 8 11 15 19 und in 8 9 1 3 6 9 nennt sich aber Vatsa Kanva wiederum selbst als Dichter in 8 10 2 bezeichnet der Dichter sich nur als Kanva Wir sind unter diesen Umstanden sicherhieb berechtigt, das Lied 8, 10, wenn nicht dem Vatsa selbst, so doch jedenfalls einem Mitglied seiner Familie zuzuschreiben Nun nennt aber Vatsa in 8 8 die Asvins zweimal vrirahantama V 9 árıprā vrirahantama, V 22 purutrā vritrahantamā Das Beiwort 'die besten Feindestöter' ist für die Asvins genau so auffallig wie ın 8 10 2 dsuhésasa Es scheint mir zu beweisen, daß in der Vorstellung dieses Dichters oder dieser Dichterfamihe das Bild der Asvins doch auch kniegerische Zuge aufwies die sonst im RV ganz zurucktreten Auch in sachlicher Beziehung wird man also gegen die vorgeschlagene Erklarung von äsuhésasa nichts einwenden können

<sup>1) \</sup>gl auch 4 8 8 ats Lappréva vidhyats

<sup>2)</sup> Oldenberg Hymnen des Rigveda I 213

<sup>)</sup> Daß dies das Geschlecht des Dichters ist geht aus 8, 6 3 8 11 21 31 34 43 hervor

## Berichtigungen und Zusatze.

(Im Texte ist durch Sternchen auf sie hingewiesen)

S 29 Die Ursprunglichkeit der Handschriften des Versjätake ist bestritten siche F Weller, ZII, 4, 46ff

8 72 Nach unserer heutigen Kenntnis ist die Vasudevahindi keine Erzahlungs sammling, sondern die Jama Version der Brhatkatha Die Valkalacirin Geschichte steht in der spate-tens ins 6 Jahrhundert gehorenden kirchengeschichtlichen Einleitung des an sich viel alteren Werkes. Diese Einleitung ist jedoch nicht Hema candras unmittelbare Quelle gewesen, vielmehr hat er, wahrscheinlich über mehrere Zwischenstiffin, nur aus der gleichen Quelle geschopft wie die m einigen Punkten deutlich unursprunglichere Vasudevalundi [Nach einer Mitteilung von L Alsdorf]

S 78, Sk Ihola ist Lelinwort aus Pashto xol Morgenstierne, Etym Vocab of

Pashto, S 96

S 114 Siche die Berichtigung auf S 168 Genaueres über vy S 376, Anm 1 Geldner halt in seiner Übersetzung des RV an der meiner Ansicht nach falschen Auffassung von tij fest

S 115 In diesem Sinne ist auch phalakasaktha zu verstehen, das die Kasika

zu Pan 5, 4, 98 anführt

S 115 Weitere Stellen aus den Srantasutras die das Angeführte bestatigen, hat Caland, ZDMG 62, 123f, beigebracht

S 118 Es ist wohl asphare zu lesen

S 125 Die eingeklammerten Worte sind zu etreichen Paśa findet sich im Jataka nur in den Gathas des Spielliedes die ich, anders als S 109, Ann 3, bo merkt, jetzt fur junger ansehe als die kanonischen Gathas

S 128 Ebenso nach Hiranyakesin, Srs III, 12, Bharadvaja Srs IV, 12, Vai

khanasa, Śr. I. 13-14 Vgl S 175

S 128 Catuhsatam, das hier und Baudh Srs XII, 15, Hir Srs XIII, 19, Mã nava Śrs. Rajasnyapraśna I, 4 erschemt, 1st mit Caland a a O S 125, als I04 zn fassen, vgl S 175 Nach Baudh werden zunachst drennal funfzig (tisrah pañcāšatah) nach Hir dreimal oder funfmal funfzig (tisrah pancasatah pañca vā pañcāsatah) Wurfel

S 130 Die Erklarung ward durch die in der Benchtigung zu S 128 angeführten hingeschrittet

S 130 Glaha ist allerdings Griff, da ich es jetzt aber für das wahrscheinlichste Stellen bestatigt halte, daß der Spieler, um das kria zu machen nicht Wurfel zu dem hingeschutteten Haufen hinzuwerfen als vielmehr Wurfel von dem Haufen hinwegnehmen mußte, so wurde ich glaha jetzt überall durch 'Griff' übersetzen und von dem Ergreifen oder den zu ergreifenden oder ergriffenen Wurfeln verstehen. Auf die richtige Bedeutung von glaha hat Caland a a O S 127 hingewiesen

S 131 Die Gleichsetzung von samutksepa und glaha ist sehr unsicher

S 144 Wie Calanda a O S 126 Anm 2, bemerkt ist cher kriam ayanam Taitt

S IV, 3 3, 1 gemeint 6402 Tuders Kleine Schriften

- S 149 Der Bedeutungsansutzist mehtrichtig Wie Calanda a O S 127 bemerkt. bedeutet vicinoti auch in Verbindung mit Litam und Lalim offinbar 'ausscheiden', 'absondern' Dieser Ausdruck ist das starkste Argument für ihe Annahme, daß beim Viblidakaspiele krta und kali nicht durch das Hinzuwerfen, sondern durch das Weg nehmen von Nussen gemacht wurden
  - S 153 Statt audbhiduam ist wohl udbhinnam zu lesen, siehe Caland a a O
- S 157 Caland hat a a O S 126, much meht uberzeugend, seme Auffassung s extendent
  - S 157 Das Zitat bezieht sieh auf Teitt S IV, 3, 3, 1 kṛtam ayānām
  - S 158 Richtig 104, siehe Berichtigung zu 5 128
- S 161 Der Ausdruck å nidhatoh bleibt unklar siehe die Bemerkungen Olden bergs, Rgyeda I, 42f Die Erklarung Geldners Übers I, 46, halte ich für ganzlich verfelilt
- S 161 Wie schon bemerkt ist es mir jetzt wahrscheinlicher, daß der zweite Smeler so viele von den ihm zugeworfenen Wurfeln wernehmen mußte, daß die übrig bleibenden bei der Teilung durch ver keinen Rest heßen. Danach ist auch das S 165 uber Śakuni, Spiel Gesagte zu benehtigen
- 8 168 Richtig wie ein Falschspieler den Lali verbirgt, vgl Jat 544,60 katam Aluto oanhäti kitavä sikkhito yathä Der Kommativ kitara ist unter dem Finfluß der eant Stamme aus kitato ungestaltet
  - S 168 Der emgeklummerte Satz ist zu streichen
  - 8 169 Dies ist sicherlich der richtige Sachverhalt
- S 172 Es ist unnotig zwei Bretter anzunehmen. Die gekunstelte Sprache Amaracandras gestattet ohne westeres astapadastapada als das goldene astāpada'
  - S 175 Statt 400 hes bestemale 164
  - S 190 Siehe ab r Brugmann II 29 410ff
- 8 201 Die Angabe ist nach Luders Bruchstucke der Kalpanamanditika des Kumaralata 5 24f zn beriehtigen
- 8 213 Die Hoffnung weitere Bruchstucke der Dramenliandschrift zu finden, hat sich nicht verwirklicht. Nur em paar Bruchstucke haben sich ein wenig ver großern lassen In Mr 9 der Ausgabe ist jetzt in a 1 pracisati nayalo eidfusaffk) in b 3 esseraldham ye essal ya zu lesen. In Nr 69 der Ausgabe ist in b eine obere Zule [yas]s[a] k[i][nk] hinzugekommen Auf dem oben S 205f abgedruckten Blatte ist in V 1 [p]r(art)il (aya)mfa fiena zu lezen, in V 3 steht elassa (pavea)filassa ils in R3 carnaarer aufsadha][m] wodurch die vorgeschlagenen Erganzungen
- S 230 Da Inschrift ist zuktzt berausgegeben von Konow, khar Inser p 162ff Dunach 1st zu I ven Wafdfe kupe [Dafsatlarena in Z 3f, puyae almanasa in Z 4f, jatisu [hi]tae [i]mo ca l lhiya m m Z 6 In der Übersetzung lies 'an diesem Tage-datum ist iler Brunnen gegraben von Dasavhara von den Posapuria Leuten zu I hren von Vater und Mutter, zur Forderung seiner selbst samt seiner Gattin und s mem Solme zum Wolde aller Wesen in den (verschiedenen) Geburten. Und dies Danach sind die folgenden Bemerkungen über den Inhalt der Inschrift zum T il zu berichtigen
- 5 231 Konown a Op 145 heat the creten ver Worte Made Lue [mu]r[o] lasa warzi akasa S 232 Durch neuere Inschriftenfunde and die Zahlen etwas verschohen Sie
- 5 552 Duty, a work the same values and the James etwas versenonen one and fur ham ha 3-23 fur Vasade a 74-28 fur Huveka 23-60, fur Vasade a 74-08 \$ 232 Auch deval utra salu in der Inschrift von 8 28 Pp lind Vol XVI, p 55ff

- 5 233 Auf Grund der nen gefundenen Inschriften und Konows Ausführungen a a O p LXXX f 1st die im Text vorgetragene Ansicht etwas zu modifizieren. Auf Kantskit, der zwischen dem Sommer von S 23 und dem Sommer von S 24 starb, folgte sem Sohn Vüstska, der bis S 28 regierte. Sem Nachfolger war sem Sohn Kaniska II, der sichirlich bis S 41 regierte, doch wurden die osthelien Provinzen von Huveska, wahrscheinlich einem zweiten Sohne Kaniskas, als Vizekonig verwaltet Huveka fahrt daher zumachet nur den Titel maharaja devaputra oder devaputra sahi In S 40 aber macht er sich unabhanger und nemmt den Titel raiatirara an, und in S 51 ist er unabhangiger Herrscher (rajatiraja) auch im Norden
  - S 234 Westeres her Pelliot, Toung Pao, 1923, p 97ff
- S 244 Konow hat in semer Neuan-gabe der Inschrift a a O p 30ff gezeigt, daß Kharaosta nicht der Sohn, sondern der Vater der Gemahlm des Räula ist
- S 246 Seitdem ist in Mathura ein kleines Belief mit einer Beischrift in Kha ro-the gefunden, es est aber offenbar aus dem Nordwesten dahm gebracht, siehe Konow a a O p 49f
- S 248 Diese Interpretationsversucht sind ausführlich von Konow a a O be sprochen worden Line endgultige Deutung der schwierigen Stellen der Inschrift ist bisher noch nicht gefunden
  - 5 250 Die Namen lauten richtig Vespasi und Klindrei
- S 252 Aus seitdem gefundenen Inschriften geht hervor, daß Horamurndaga Abkurzung des Namens Horamurndaphara ist. Der Name bedentet offenbar 'den Glanz eines Gabenheren besitzend
  - S 252 Lus 'the Tochter anstatt die Mutter'
- S 252 Die folgenden eingeklammerten Bemerkungen sind durch Konows in der Berichtigung zu S 244 erwahnte Ausführungen erledigt
- 5 263 Huber, B Γ Γ E O MIV 1, S 11 hat nachgewiesen, daß die Bildverse aus dem Vinaga der Mulasarvastivådins stammen (Trip Tok XVII. 4 62)
- 5 265 Huber sehligt nach dem Chinesischen vor nanaratnar rieitrena turgenn zu lesen
  - S 273 Das Wort 1st nach Huber der Name Nandmäla
- S 275 In den Aufsatzen uber die Asoka Inschriften sind die neuen Lesingen von Hultzsch berucksichtigt soweit sie mir gesichert zu sein seheinen
- 5 299 Hultzsch liest I AH K ane id nilyaya, M ane ca nilaye, Sep I J saia muna me, FISh asti pi cu elatia samaye, aber hier steht nach der Phototypie elatie da S 300 Hultzsch hest karamino austatt karata ca
  - S 301 Hultz-ch host enmanano yo tatra cadha va
- 8 301 Hultzsch hest satam mikramı sabodhı Nach der Phototypie konnte man auch samtam lesen Der Bewers, daß der nordwestliche Drillekt die Partizipialkon struktion nicht kannte, laßt sieh danach nicht fuhren
  - S 305 Hultzsch hest anunghapayatı
- S 311 Richtiger 'Memo Lamikas sorgen für das Volk, für viele Hundert tausende von Seelen', siehe S 335
  - S 322 Hultzsch liest tasthal ca [m]e pfr]aja anuvatatu
  - S 325 Hultzsch hest bhago amni
- S 327 Durch die neuen Lesungen von Hultzsch (kachami is für katham its in K, kasam fir keşa in Sh, [ka]samı fı fur keşam iti in M, ifta fle fir vvale in K, fi ftare fur atrake m M, ceva se fur ca case m KM, ca ca tam for efel to tithe in Sh) sind die folgenden Bemerkungen zu LIN, soweit sie positive Deutungsvorschlige enthalten, zum Teil überholt Ich verweise auf die Übersetzungen von Hultzsch Die in eckige
- Klammern gesetzten Satze sınd zu streichen S 327 Hultzsch hest u[bla] fe]sa m Sh, ubhayesam [ara]dhe m M Diese Lesningen sind mir zweifelhaft 50\*

- S 328 Die Phototypie zeigt, daß no tatsachlich dasteht S 330 Richtig suvihitānām, da nach Hultrech in K suvihitānam, in Sh M
- su ihitanam zu lesen ist. S 331 Hultzsch hest mmnfdhajyā Nach der Phototypie ist ilas dha he
- schadigt, das : Zeichen nber ileutheh S 339 Die Übersetzung, die Hultrsch von diesem Satze und den beulen fol
- genden Satzen (I-K in Dh. J-L in J) gibt, halte ich für verfehlt S 342 Hultzsch hest daftheya | und anamne in Dh, dalhfejya mul anafm fne
- m J Die Lesungen sind meht sieher Jedenfalls über ist Hultzsehs Frkharung von anamne als annuam abzulehnen, da das y des Suffixes in der Ostsprache nicht an ilen vorhergehenden Konsonanten assumhert werden kann. Die richtige Form angni vam (ananiyam) steht in I VI in K Dh J (gegenuber anamnam in G) unil in Sep. I und II in Dh, wo J ananeyam bietet Auch der Bedeutung nach paßt anrayam nicht in den Zusammenhnne
- S 343 Hultzsch hat gezeigt, daß für das nagalajanasa in Burgess' Phototypie vielmehr ena janasa zu lesen und mate wahrscheinlich mehr zu dhammate, sondern zu mahamate, Schreibfehler fur mahamatam zu erganzen ist. Meine Urkhrungen werden dadurch nur bestnigt
- S 375 Auch Hillebrandts Konjektur yatrasmā a vāsah (ZDMG 71, 313) be friedigt night
- S 393 Spics hat jetzt Schattenspiek in Sudmilien entdeckt, siehe ZDMG N F 14 387ff
- S 396 Ein chayanalaa (chayanatala) wud in dem sakischen Lehrgedicht 5, 99 erwahnt ilas wohl erst aus dem 7 Jahrhundert stammt aber auf altere indische Quellen zuruckgelit Dazu kommt ilie nachher augeführte Stelle aus Somadevas Nitivakjamrta die das indische Schattenspiel für das 10 Jahrhundert bezeigt
- S 397 Esteller hat in semem Buche Die alteste Rezension des "Mahanatakam", nachgewiesen, ilnß Madhusudama Rezension eine Bearbeitung der Rezension iles
  - 8 417 Fe ist wohl gradhika Parfumhandler anstatt ganthika zu lesen
- S 422 Fine fast gleichtautemie Liste von Artisten findet sich Kaut 123, S 313, wo m Text sauhika statt saubhika steht.
- 8 427 Den endgultigen Nachweis scheint mir Nitwaky 55 zu erbringen. Dort winl in emer Liste von Spionen der saubhila aufgeführt und von Sommdeva selbst als kapayam kandapataearanena nandendhanamarupadarsi erklart. Die Überein stimming ilieser Angabe mit dem ganz unabhängig durch Interpretation der Tixte gewonnenen Ergebnis kann doch nicht zufällig sem S 466 Die Erklarung von kanguess ist falsch Hamguess bedeutet Finger, die
- richtige. Übersetzung ist so wie Briyası und Bulasa in ihre Emger ilaranf anbringen Die Stelly der Unterschrift vertreten die drei Striche, die das Viaß des Daumens von der Spitze bis zum Mittelgelenk und von da bis zum zweiten Gelenk bezeichnen Danach smil die folgenden Bemerkungen zu berichtigen
- S 467 Neuerdings haben sich auch Pothis in der kursiven Schrift und Doku mente in der omamentalen Schrift gefunden, siehe Konow, Norsk Thisskrift for
- S 492 Die angefahrten Namen, die zum Teil etwas anders gelesen werden, 20 and any of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the
- onnet for use the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the con the karosthi Documents p 87, setzt es np ruzir, av verra gloch
- S 532 Die Beiwörter von praeura bis abhyarcuton beziehen sieh mif den Samgha, siehe ihe Berichtigung S 606

- S 544 Über die alten Namen von Kuča, Aqsu und Uč Turfan hat Pelliot. Toung Pao XXII, 126ff gehandelt und dabei festgestellt daß der verstummelte Landesname als Hecvuka herzustellen und Hecyuka das heutige Uč Turfan ist. vol S 595 f
- S 545 Lapqu ist in den Kharosthi Urkunden vielmehr überall Eigenname Die Herkunft des Wortes aus dem Turkischen ist recht unwahrscheinlich

\$ 546 Über gusura vgl iho Bemerkung zu S 492

S 566 Anders, aber mich nicht uberzeugend, Wackernagel, KZ 59, 23ff

S 606 Das Bild der Svayamprabhā, Konigin von Kuci, ist, wie Waldschmidt, Buddhistische Spatantiko im Mittelalter VII, 28f., gezeigt hat, in einer Hohle in Ovzil mit Beischrift erhalten

S 614 Diese Strophen, mit Ausnahme der neunten, finden sich auch im Divya vadana, S 78ff and S 467ff

S 617 Die Stelle bei Huen tsang ist neu übersetzt und ausführlich besprochen von Pelliot J A Tome CCANIV, p 66ff Pelliot hat such darauf hingewiesen, daß es im 4 Juhrhundert n Chr in Kuci einen beruhmten Tempel des Suvarnapuspa gab

S 658 Der Ort erscheint als Chadasila auf der Kupferplatte von Kalawan (Ep. Ind XXI, 259)

S 635 Nachtraghch haben sich noch einige Bruchstucke der Handschrift ge funden, durch die das zweite, fiinfte und elfte etwas vergroßert werden. Auch laßt sich jetzt zeigen, daß die Bruchstieke 11 und 12 zu einem Blatte gehoren. Die non gefundenen Bruchstucke, die im allgemeinen die bisherigen Ergebnisse bostatigen werden in der ZDMG . Bil 94, veröffentlicht werden

S 726 Rapson hat, ohne mich zu überzeugen seine Auffassung AO XI, 269ff

verteidigt

- S 728 Burrow, Lang Khar Doc p 96, erklart trikea aus titikea Konow setzt es sak ttrikea (= tib rno ba) gleich Ich mochto das Wort das wahrscheinlich trikena zu lesen ist jetzt mit sh. tilsna identifizieren. Sahidavya ist sichorlich Ableitung von sah ertragen
- S 728 Line bessero Erklarung von tasiarna habe ich Textilien im alten Tur kıstan, S 32, gegeben

S 729 In Kasmiri et worauf mich konow aufmerksam macht der Wein mas S 750 Die vollstandige Namenshste hat sich seitdem in einem von Bailov.

BSOS VIII, 924ff, herausgegebenen Texte gefunden Sie lautet hier mula guhi, muyı, sahaıcı, nā, saysdı ası pası, malala, krregı sve pası Danach sındım folgenden itte auf falschen Lesungen Hoernles beruhenden Namen zu verbessern. Fur ssa ist pasa zu lesen fur madala makala

## Druckfehler.

S 125, 10 hes vibhidaka S 14.8 lies Purana S 202, 31 Les S 208 S 41, 20 hes stellt S 255, 3 hes Brahm

S I18, 42 hes Caupar S 264, 33 hes gtor ma S 120 25 hes Unadiganas

S 628 36 hes das Dandakaranua S 121, 29 hes Canpar

S 124, 20 hes Kasika

## Register.

Von O Hansen, H Hoffmann, W Lentz, W Sacaling

| 1. Wortverzeichnis.                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Indusch p. Akatti. 80 p. Akitti. 80 p. Akitti. 80 p. akilika 124 175 akka 122 1241 125 123 125 125 125 125 125 125 125 125 125 125 | abl ibha 142ff 146 150 162 abhi ala 277 aya 142ff 1557 pr ayasaka 223 ayawaya 113 arala 510 arrani 765 ala 430 ath 420 p ala 430 ath 420 p ala 430 ath 420 p ala 430 a adhramaa 435 p avalaros 108 A 2 auyaka 539 avapada 171 f 786 asaupath ja 458 astala 438 A 2 atolaka 438 A 2 atolaka 430 atolaka 117 a lhara 31 A 2 p upati 395ff A 4 auwattria 708 aya 139 144 p uya 109f 134ff ayatanawa 517 Arada 560 ala (Auringment) 432 ala (Filmenmum) 432 ala (Filmenmum) 432 ala (Filmenmum) 432 ala (Filmenmum) 432 ala (Filmenmum) | al spayed and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and state and st | craka 760 p Lrayall a 80 p Okláka 80 p Okláka 80 coam 770 p ocarana 3951f A 4 Alrasala 140 p kata 111 146f losf kathal 141 p kata 111 146f losf kathal 143 p kamapeund 80 kuthaka 416 431 A 3 kamida 247 A 2 kaparda (laparda ka) 123 Anrias (larasala) 1341f 130 Anrias 1351 137 156 karna (can. Art Res) 557 kalana (schr. br rohr) 557 kalana (Schr. br rohr) 557 kalana (Schr. br 157ff 162 165 p kala 110 142 144ff 157ff 162 165 p kala 110 136f lorf 175 kavala 55 p kala 110 136f lorf 175 kavala 50 p kala 110 136f |
|                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

Lathika 416 kāranī (karana) (?) 137 139 kala . Zeit" 553 kala .. sehwarz" 553 Lalanddlu 134f kala 553 pr kılamudra 471 Lute 334 A 1 or kute 575 Lulata 696 kūta 135f 138 lr 148 A 3 krta 142ff 148ff 165 ff krtnu 114 A 4 168 A 1 Lrkana 180 krsnavena 80 n Lebmandala 113 f \*Lolinta 754 krakaca (2) 138 Lratu 774 Lrand 771 Lram 771 Lsara 589 Leullaka 366 Lhara 754 Lhart 135f 139 Lhola 78 785 gad: 755 A 1 pr audiva 493 gadu 418 aadda 417 ganana 317 ganana 317 gada 436 A 1 pr gaddahi 140 166 gananası 313 gama 172 A 3 garta 117 garda 753 \*gardanaka 755 garda bha 753 galı 755 A 1 galdā 756 p gaha 175 pa gimhāna 283A 3 guru 395ff A 4 pr gušura 492 A 3

788

grh 561 arhu 565 gerava 277 A 1 gevaya 277 ao 185 Goddwart 80 p Godhātari 80 gopā 380 pr gota 745 pr gošada 729 arantha 417 aranthārtti 487 granthika 416 421 A 3 arabha 155 \*arāmuāira 754 alah 130 alah 755 alaha 130ff 153 155 755 785 calrieat 754 cagl ats 280 A 1 cantavanta 134 138 catuhéatam 785 camara 595 carn 172 A 3 c1 + v1 140ff cincini 135 139 citra 415 \*ciramehin 754 cuncura 135ff cola 559 chamdamnanı 279 14da 180 A 1 pr jamdunamea 738 pa janta 264 A 1 pa jantaghara 264 A 1 p Jambavati= sk Jambavat: 80 jainbunatam 695 jalakriya 38 ji 148 undsı 761 11nv 778 p jutamandala113 174 pr judialamandali 114 gentakah 264 A 1 yentalah 264 A 1

hand shāmks 413 tad 556 tādavatı 556 tala 432 A 3 tala (Handeklat schen, Takt) 556 n talaracara 425 A 1 p titthira 110 140 na trracchana 283 A 3 tuthāyatananı 332 tula 265 pr triksa 728 789 tripaneasa 129 tripadi 137 139 treta 143 ff 157 169 tryak 1a 128 A 5 damstra 558 dantahna 558 dadaka 558 dadıma 557 danapati 92 danu 752 A 2 pr darran 250 A 4 pr Damaysada 237 Dilipa 46 div + prati 185 pr Dinika 243 pr duahale 334 A 1 575 dull 1 janu 278 p Dudipo 46 dundubhi (dundu bht) 134 ff p dummukkla 348 p dummukkharupa 348 durodara 131 A 2 132 A 1 duriaria 475 pr duhidā 497 del.hata 339 342 desana 118 150 desam 337 p desana 395ff A 4 dohada 44ff 183 dohala 45 p dohala 45 pr dohala 45 daurhrda 45 183 dauhrda 45

duubhth 367

d natamandala 113f diāpara 142ff 157 169 dutva 708 dvipari 169 dhana 133 rr dhammauutena 278 dhamanı 758 p dhita 497ff or dhida 497 pr dhuda 498 \*dhumrakarna 754 dhurtamandala 114 dhūsara 754 na 385 nataranga 395 nada 555 nada 760 nardita 146 nala 555 Nala, 555 nalada 555 nalina 555 navikki 134 137 naga 739 nad: 555 naraca 555 nala 555 nalıka 555 nımsıdhıya 331 nikyam 323 p mjgaha 305f A 4 nigraha 395f A 4 nulate 303 nyhapayati 302 nidana 77f 395f A 4 p nidana 395f A 4 nipata 708 p nimantakam 109 A 4 Numi 80 nıludhasapı 309 p nivātaka 109 A 4 p mesāra a 395ff A 4 nice 323 \*nem: 754 p nems 110 139 p Nem: 80

pr vaid 322 p pañcapatthikam 424 p patrkanma

395f A 4 p patibhānaeita 424

p patibhānāni 425 A 1 patreidhānāye 320 p patisārana 395ff A 4

pattaka 119 pottabandha 134 136 path mrt sam 489 pattr1 (1) 130 139 pada 709

pr pana 573 para 709 parmariana 405 partrena 614f A 3 parrend 313 parynna Gl4f A 3 palikilesa 321 A 2

337 paluda 313 pr 2016s 739 panel (panel) 135f

139 pātrika 137 139 sv2/1 (73 . 243 km 515 papunan 33a reland 285 A & ealt 555 pitrora 146

piláska (pilás) 120ff P Jalanka (jalan) 120 Pine 778 politinga CSS D Institutes 253 4 3 parties 457 puruplingte 43 i trelim 279 proper 159 1 urm 709 prefal 1 137f. pred act TC1

147H 751

pela 760 p pelaka 760 prakášavan 516 pranādi 555 pranăli 555 pratilarman 395f A 4

pratiphalati 187f praheary 14a 425 pratisdrana 395f A 4 pratyaya 705 pratyākāra 40. pramilin 551 pravatrat 761 praéna (1) 136 139

. prahāna/Ma 614 f A 3 prāsaka 120 precyd (presy i) 134 136 138f

1 lu(ta) 709

t bat 1 189

17ana 188 phant 184f thanda 164 phal to 551 phala 119 1 1

126 A 1 179 183 ff 189 plalaka 115f 189 1 2

phalate (that) 185 1896 1 holys 190 A 1 17 117 160 bandl anantika 340 bahutea 704

In tudtha sea

bal ula (vahula, ba pr man 728 1 ula) 135ff mahāmātra 79 1 bohula 109 110 mahif1 559 1396 mānti āla 744 68d) am 323 mändhäla 741 t # #r. 551 måndi ira 743 baleur 754 manditiva 743 t 114 5co mārjanī (?) 134 bindu 702 704 malt 134 137 ff benduj lala 182 1 1 le māti (mātikā) limia 705 708 109 110 pr birati rea p bilira \*60

budban 566 bunda 567 pa *bunda* 566 pa bundikabaddha

566 pa bondı 567 bradhna 124 bhadrā (bhadra) 135ff 139f

n bhadrá (bhadraka) 109f 110 139f blanda 366 bharu 623 Walla 366

\*bhāravāha 754 \*blarasaba 754 bhallatea 366 bhid + ud 153 A 1 bhártuáraya 436 mamh 458 p makaradantikam

pr makkara 745 magha 458 mano 574 p mandakā 110 139 mardala 113 A 5 pr mardilya 745 mall ura cos

mad! nåd! i lettina 174 £ pr mana 570 P manam 570 A 1 mantitya 713 manthin (?) 136 139

manti Hava 744 1395 101 +ne 161 pr mina 570

m Jam 532

gruta 316 sulāns 313 pr Yaumotika 237 242 rablasiye 330 P 7034 110 139 rasodbi ava 170 rdsabla 754 D rnida 44 li ropparápoka394

....ka 179ff

1897

mvktāphaka 179

mukhā 285 A 5

D mucchati 184

p muccati 184

n *muttā* 189

pr muttā 180

p muttika 182

mudra 470

pr muttika 182

sindly munder 471

limd mundra 471

kbas monro 471

maradeva 364 A 1

murkha 180 A 1

murchate 180

D mottra 182

pr vatth: 224

yamapata 415

mlinati 180 A 1

murti 413

mohnr 470

truga 708

marta 180 A 1

\*rukeassura 754 rupa 477 p rupa lakk) a 395ff A 4 488 republica 394 P rupiya 472 P rupupaylı anl 394 rupopaylim 394 гируа 172 \*renordinta 794 roll as 781 p *lakki a* 108 A 1 lakea 108 A 1 Ligiati 279

Lijhu 305ff A 4

la pana Glas A 3

111th 555

lal 555 lavali 557 pr lihitaka 466A 1 luk 709 lut 557 p ludda 43f luddha 44 pr ludra 44 pr lupadakka 395 A 4

pr lupadalhe 488 lubdha 44 luhdhala AA lul 556 tarra 708 \*radabapati 754 pr samdra 568 varna 708 ialauli 743 tastarna 728 789 pa vassana 283 A 3 tahula 135 ta 708 vaqquda 743 våra 765 vama 138f tayu 375 tasa (?) 135 139 vāsas 781 vaha 754 vigada 435 p ticinati, vicinoti

149 786
wcarin; 763
wj 114 A 4 785
whah 376 A 1
wjaya 136 139
witi 134 136f
wibhidaka (wibhita
ka) 122f

wyohdla 302
wsiasika 251
wsakartari 135 137
pr tuta 730
vrj mit sam 375 A 2
vrt + nis 171 A 1
vrt 127 A 3
trinda 567
trinda 567
trjea 134—139 141
166

treabha 138

pr terdhya 560 p tesiyana 283 A 3 vadurya 660 taitasa 760 vydnya 433 vyamiśra 421 A 2 vyala 433 śakati (śakata) (†) 137 f śakandkuh 696 śakti (śakti)

135-140 pr šagri 729 šankukarna 754 pr šad a 729 pr šatti 140 166 šabda 417 šabda 708 šama 591

sama 591 sarya 760 sal iti 551 \*\*sala 754 salakadhurta 124 salaka 124 175 salakāpars 142 sallaka 178

śapata (śapata) 134 137 ff śinasti 776 śwakaca 220 śitaka 779 pr śuka 729 pr śuka 729 pr śuka 729 pr śudha 729 pr śudha 729

Surudh 781 Sudra 373 Sesana 153 Sobhana 135 139 Sobhah 425 Saubhah 425 Saubhah 425 Saubhah 425

śraddhadeya 364 śraddhádeva 364 A 1 pr śvana 745 śravidh 177f pr savachi 249 A 4

swakaca (= śwaka ca) 220 samvarga 375 samerni ta 376 samkhya 163 f samkhyana 162 164 p samghatta 110 139 p sacchi 494 f A 1

p sacchi 494f A l sanyihanah 371 samdana 77f pr Salastana 244 saya 134 136 139 sanyiñ 709 p sanim 494f A l pr sandeya 558 sadas 781 p pr saddh m

sadas 781
p pr saddh m
494 A 1
p sants (satir1)109
110 139f
p sapadana 494
sampatham 488
sampathya 488
saphala (\*) 137f
sabhasthanu 117

sabhasthanu 117 samutl sepa 131 f 132 A 2 785 sammilya 551 sayugtan 368 p sams 176ff samici 614f A 3 saranga 696 p savata 109 110 139 f Sımkala 557 p Sibbi = sk šamba 80f simantah 696 hindi sunh 178 A 2 hindi sih 178 A 2 or sukhara 745

pr sukhara 745 sukhiyana 278 sukhiyana 285 A 5 sugrhitanamadheya 615 pr sucanamaha

pr suranamaha 221f surarna 475

sütradhara 413 sedhä 177f hindi seb 178 A 2 pa sotthana 283 A 3 sobha 425 p sobhanalam 423 p sobhanakarakam 423 p sobhanagarakam

sobhuāya 425 p sombhā 426 somya 511 saubha 425 sthula 559 A 2 apat 771 sphatati 189 A 1 sphota 189 A 3 sta 708 stastka 709 bab 146 A I hā mit sam 371 hr. 766 hims 774 himsra 774 nr hiranakara 226 his 774 Ind 775

hegant 760 hésas 779 hesastat 781 pr horaka 250 pr horamuri dagenu 251 pr horamuria 249

hethati 775 A 1

hesal ratu 773

2 Andere Sprachen sak amaca 468 A 2 chin a mo chih 468 A 2

tıml aravı 178 A 1 ä õi, 429 toch aršalarša 745 kuc arsallo 746 toch arşal 746 kuc aul 746 taml ayıram 178 A 1 tu bars 735 aır ball 190

178 A 1
tu bars 735
air ball 190
hessisch bitte 190
βi 6το, 180 A 1
nd bulle 190
av d unhu 461
tih daul 477

Sangain, 80 kan tel Fdu 178 A 1 tamil, kan Fm

178 A I ald fallan 184 ##220- 190 Int fallo 184 A 1 lat felix 190 lat fendicae 189 lat folium 190

tib dor ma hes gtor ma 264 sak häru 492 sak hamqusti 446 A 1 788 rik hora 250 tamil karude: 7 14 zena: 594 κοσσαιης 80

toch Lyun (Lyun, Lou's 536 kuc lem 614f A 3 turk be 738 pal 79 μαίσωλο, 79 Α 2 радико, 180 А 1 панатош 79 Varado, 80

tock kue matar 745 A 3 as mazak 459

kuč meuryo 747 toch mlout 747 kuč mokomáke 745 Ders muhr 470 sak müra 485 lam kanar muttu

183 A 4 turk nal 738 υφέλλω 190 orelo, 190 av para baranti 460 kuč paryom

614f A 3 as pasu 457 at pasu mazo 458 sak pilaka 466A 1 tuch pole 746 lit viilu 184 kuč secale 747 A 1

toch bisak 747 A 1 agullo 184 A 1 sak ékatinne 489 sak (nordar) ssirā 249 A 4 ns sluora 457 tamil ūši 178 A 1

av tirô mazo 457

4 38 2 112 149 1526

4 38 3 112 144 152f

161

## II. Stellenverzeichnis. Ipastamba Dharn asutra 1 5 17 37 176

2 25 12 115 116 A 5

122 158

2 29 7 439

7 18 1 115

1 4 11 437

199

I pustamba Grhyovutra

Apastamba Mantrapatla

Apastumba Srantorutia

5 19 4 128 157

5 20 1 143 A 5

8 7 10 756 757

145 A 1 157 159

4bhidhanacintamani 101 170 188 485 124 486 120 723 476 A 1 1068 179

1145 122 Agrupurana 231 21f 770 Attareya Brain ana

2 0 6 365 6 1 3 520 6 8 767 7 13 8 50of 7 15 4 371 8 22, 6 505f Astareya Upamead

1, 2, 1ff 517 A 5 An arakośa 2, 4 58 122 2 8 7 476A 1 2, 10, 44 124 2, 10 45 120 173 A 1

Anekärthasamgraha 2, 313, 40a 172 A 3 2, 370 476 2, 466 122

2 543 120 122 3, 81 472 Anguttaranıkāya 1, 126f 694 4 3, 3 146f 10 89, 3 146f

4, 38 1 112 124 152f

4 16 5 164

156

4 38, 4 112 5 3 3 519 5 18, 2 170 A 2 5 20, 11 156 A 2 5, 22, 6 4331f 5 31, 6 115 6 16 4 438 A 2 5 19 2 11o 116 A 5 6 22 3 752 6 70 1 115 116 A 5 6, 72, 3 753 A 2 6 104, 1-3 78 6 118 112 6, 133 4 505 18 18 16 116 A 3 157 7, 12, 1 504f 18 19 1 122 A 4 128 7, 52, 2 154 161 7, 52, 3 151 7, 52, 4 151 7, 52, 5 124 154

7, 52, 6 150 151 7, 52 7 151 7, 52, 8 130 154 155A 1 7, 52, 9 154 7, 56, 1-7 433f 7, 90, 3 437 A 2 7, 114, 1 144 A 4 147

162 7, 114 2 117 7, 114, 3 112 7, 114, 5 153 7, 114, 7 122

|                                | -                           |                                  |
|--------------------------------|-----------------------------|----------------------------------|
| 8, 1, 5, 762                   | 8, 145ff 419                | 4, 19 6                          |
| 8, 6, 2 551                    | Bhartrhari, Vairagya sataka | <b>5, 18 3</b> 67                |
| 8, 6, 26 437                   | 39 171                      | 10, 3 367                        |
| 8, 7, 21 759                   | Bharryapurāna               | 11, 31 84 A 3                    |
| 9, 1, 9 762                    | 131, 95 40 A 2              | (tab ) 17, 16 208                |
| 9, 6, 7 365                    | Rhāraprakāša                | (tib ) 17, 19 202                |
| 10, 1, 25 505                  | 1, 71 46                    | Carakasamhstā                    |
| 10, 8, 13 382                  | Bheda Samhita               | 1, 26 588                        |
| 11, 4, 12 382                  | 2, 8-3, 1 580 ff            | Chandogya Upanı ad               |
| 11, 9, 3 78                    | Bhillhunivibhanga           | 1, 12, 1ff 365                   |
| 12, 1, 11 764                  | Pac 41 424                  | 3 18 522 524                     |
| 12, 1, 55 763                  | Bodhicaryaratara            | 4, 1-3 361-377                   |
| 12, 3, 44 563                  | 3, 4 541                    | 4, 1, 4 6 143 166                |
| 12, 4, 16 436 A 1              | Bodhisattva sadanakal pa    | 4 3, 8 145 A 1 166               |
| 18, 2, 22 551                  | latu                        | 4, 4-9 509ff                     |
| 19, 30, 5 182                  | N <sub>1</sub> 40 637f      | 4, 5, 1ff 365                    |
|                                | Bouer Manuscript Erstes     | 4, 17, 7 472                     |
| 10, 34, 2 129<br>20, 80, 0 150 | Wurfelorakel 120 127        | 5, 3, 1 ff 350                   |
| 20, 135, 2 3 551               | 134ff                       | 5, 3, 6 373                      |
| Aupapatikasutra                | Brahmajalasutta             | 5, 10 6 521                      |
| 107 478f                       | 1. 13 423f                  | 0, 1 1ff 349                     |
| Atadanasataka                  | 1 25 482                    | 7, 12, 2 516                     |
| 1, 80 86 100                   | Brahmasulra                 | Cullaragga                       |
| Balabharata                    | 1 3 34 35 363               | 0 3 2 424<br>8 5, 3 484 A 2      |
| 2, 5, 10-14 172                | Brhadaranyaka Upanisad      | 8 5, 3 484 11 2                  |
| Bularamayana                   | 1 5, 14 523                 | 12, 1, 1 474<br>Dašakumaracarıta |
| Akt 4 415                      | 3, 5 1 372                  | (cd Buhler)                      |
| Baudhayana Dharmasastra        | 3, 8, 10 372                | 8 48 174                         |
| 1 1, 1, 7 8 315                | 4 1 21 517                  | 5 91 484                         |
| 1, 5, 12, 5 177                | 4, 1 5 516                  | S 205ff 488                      |
| 1, 10, 8 453                   | 6 1, 14 377                 | Purvap Ucchv 5 404f              |
| 1, 10 0 438                    | 0, 2 1ff 350                | Dhammapada                       |
| 1, 19, 11-12 440 455           | 0 3, 4 375 A l              | 42 574                           |
| Baudhayana Srautasutra         | Brhadderala                 | 71 184                           |
| 2, 8 115 128 156               | 5, 88 701                   | 73 323                           |
| 2, 9 145 A 1 156f 159          | Brhaspatismrti              | 87 698                           |
| A 1                            | 7, 19 438                   | 186 470 A 2                      |
| 12, 15 785                     | Brhatsamhita<br>4, 2 186f   | 202 169 175                      |
| Bhagaratapurana                | 4, 2 1001                   | 251 175                          |
| 1, 10, 33ff 648                | 5, 74 394<br>14, 30 529     | 252 147 A 2 168                  |
| 9 20, 21 356                   | 34, 1 186                   | 271 574                          |
| 10, 49, 21 39 A 2              | 74, 2 730                   | 350 705                          |
| 10, 71, 21f 648                | 81, 12 13 16 478            | Dhammapada (Kharosthi)           |
| Bhagarati                      | 91, 2f 770                  | B 24 574                         |
| 15, 1 414                      | 92, 7f 768                  | Dharmapariket                    |
| Bharadıya Śrautasutra          | 92, 10 769                  | 14, 92ff 357                     |
| 4, 12 785                      | 92, 11 769                  | Dighanikaya<br>1, 3, 71 518      |
| Bharatamañjarı<br>3, 451 141   | 92, 13 768                  | 2, 57, 4ff 571                   |
| Bhāratīyanāt jašastra          | Buddhacarıta                | 2, 121 694                       |
| 7, 30 419                      | 1, 68 367                   | 2, 235 645                       |
| 7, 88 419 A 1                  | 3, 27 367                   | -,                               |
| -,                             |                             |                                  |

| 750                                    | tegister II Stellenverzeich                                                                                                                           | mia                                                                                                                   |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3 83 21 571                            | 2, 61, 54 113 171                                                                                                                                     | 297 298 303 323                                                                                                       |
| 3 191f (31, 34) 358                    | 2 93, 5ff 6                                                                                                                                           |                                                                                                                       |
| 16 1, 31 174                           | 3 46 17 189                                                                                                                                           | 331-334 346                                                                                                           |
|                                        | 1724 376                                                                                                                                              | Sep 1 d I 281f A 4 284                                                                                                |
| Diparamsa                              | 9079 90                                                                                                                                               | 295 297 298 299 A 1<br>306 321 322 334—345<br>575—579<br>Sep 1 d 11 284 285 A 5<br>297 307 A 1 322 343                |
| 6 86ff 319f                            | 1410 00                                                                                                                                               | 306 321 322 334—345                                                                                                   |
| 6, 86ff 318f<br>Divyāradāna            | 4410 87                                                                                                                                               | 575 <i>—</i> 579                                                                                                      |
| 3 17 491                               | narșacarua                                                                                                                                            | Sep 1 d 11 284 285 A 5                                                                                                |
| 96 11 401                              | 5 20 484                                                                                                                                              | 297 307 A 1 322 343                                                                                                   |
| 50 16 401                              | 5 1991 241                                                                                                                                            | 575—579 Srp 1 d 11 284 285A 5 297 307A 1 322 343 345f Calcutta Barrat 279 282 Bhattprolu 213—229 Ganga Madhayas arman |
| 79 700                                 | Hiras yakesuu Grhyas dra                                                                                                                              | Calcutta Barrat 279 282                                                                                               |
| 99 29 481                              | 1 19 7 437                                                                                                                                            | Bhattiprolu 213-229                                                                                                   |
| 131 190                                | 2 7 2 116 A 3<br>116 A 5 122                                                                                                                          | Ganga Madhayayarman                                                                                                   |
| 131 190                                | 116 A 5 122                                                                                                                                           | 448                                                                                                                   |
| 191 190                                | Hıraı jakesın Srautasutra                                                                                                                             | 448<br>Gupta Inschrift Nr 73<br>544f                                                                                  |
| 467ff 789                              | 3 12 785                                                                                                                                              | 5446                                                                                                                  |
| 544ff 631ff                            | 13 9 785<br>Hitopadeša                                                                                                                                | Hatingumpha 478f                                                                                                      |
| 030 733                                | Hrtopadeša                                                                                                                                            |                                                                                                                       |
| Frzahlungen in Mal arastri             | Prast 14 487                                                                                                                                          | Manikula 490f A 1                                                                                                     |
| (Jacobi)                               | Inschriften                                                                                                                                           | Mathura Inschrift                                                                                                     |
| 281t 653ff                             | Ara 229-231                                                                                                                                           | A co the                                                                                                              |
| 04 17 476 A 2                          | Asoka Inschriften                                                                                                                                     | Nr 62 496                                                                                                             |
| Formulare fur Schenkungen              | FI 285 287 299 A                                                                                                                                      | Nasik Inschrift Nr 1132<br>507                                                                                        |
| 111 606 A 2                            | I 11 285 287 312f                                                                                                                                     | Tourist 1                                                                                                             |
| IV 606 A 2                             | 316 A 2 730                                                                                                                                           | Taxila Inschrift d Piti                                                                                               |
| VII 618—622                            | Frav. 14 487 Inschriften  Ara 229—234 Adoka Inschriften F I 285 287 299 A I I II 285 287 312f 316 A 2 730 F III 281 286 287 313—320 F III 282 286 287 | ka 490f A 1                                                                                                           |
| VIII 6141 A 3                          | 313-320                                                                                                                                               | Taxila Inschrift von 136                                                                                              |
| A 590-607                              | FIX 282 286 287                                                                                                                                       | 490f A 1                                                                                                              |
|                                        |                                                                                                                                                       |                                                                                                                       |
| XII 606 A 2 618ff<br>gaudavaho         |                                                                                                                                                       | Zeda 231<br>Itwuttaka                                                                                                 |
| 866 293                                |                                                                                                                                                       |                                                                                                                       |
| Coutema Di                             | F VI 283 286 287 297                                                                                                                                  | 7000000                                                                                                               |
| 13 14 90 1405                          | 300f 304 314f 322<br>h VII 323-325<br>f VIII 276 296 300<br>301 325-326<br>F IN 277 326-329 578<br>F XI 297 300 301<br>328 A 1 578 A 1                | Jaimintya Upanişad Brah<br>mana                                                                                       |
| 13 14 488                              | F VII 323-325                                                                                                                                         | mana                                                                                                                  |
| 17 1 9 540                             | F VIII 276 296 300                                                                                                                                    | 3 1-2 377-379                                                                                                         |
| 17 27 178                              | 301 325-326                                                                                                                                           | 3 7, 5 374                                                                                                            |
| 26 12 426                              | F 1 277 326-329 578                                                                                                                                   | 4 25 1f 523f                                                                                                          |
| Hala                                   | F XI 297 300 301                                                                                                                                      | Jatala (Gathas)<br>148 1 567                                                                                          |
| 805 293                                | 328 A 1 578 A 1                                                                                                                                       | 208, 2 567                                                                                                            |
| Hăravali                               | F XII 280f 286 287                                                                                                                                    | 258 2 470 A 2                                                                                                         |
| 152 402                                | 288 296f 299 A 1 300                                                                                                                                  | 311 1 103                                                                                                             |
| Haritasamhita                          | 328 A 1 578 A 1<br>F XII 280f 286 287<br>288 296f 299 A 1 300<br>301 323 324 329<br>F XIII 276 280 286<br>297 301 303 307 A 2                         | 317 2 106 A 2                                                                                                         |
| 1 6 2 589                              | 276 280 286                                                                                                                                           | 328 2-4 105                                                                                                           |
| Harwa nsa                              | 297 301 30 <sub>3</sub> 307 A 2<br>310 A 3 312 320 322                                                                                                | 352, 5 104                                                                                                            |
| 1. 31 29f 648                          | 310 A 3 312 320 323                                                                                                                                   | 7 103                                                                                                                 |
| 1, 41, 153 40<br>1 41 154 40           | 297 301 303 307 A 2<br>310 A 3 312 320 323<br>329—331<br>I XIV 323                                                                                    | 354 3 104                                                                                                             |
| 1 41 154 40                            | S 1 977 80F                                                                                                                                           |                                                                                                                       |
| 2 1, 16 (= 3195) 90                    | S1 277 285 A 5 302<br>53 339 A 3 569—575<br>S4 274—312 322                                                                                            | 379 J 100 L 0                                                                                                         |
| 2 61 37 119 126 A 1                    | 8 4 274 210 -575                                                                                                                                      | 5 104                                                                                                                 |
| 170f                                   | 8 5 283 283                                                                                                                                           |                                                                                                                       |
| 2 61 39 106f 171 A 1<br>2 61 45 46 171 | S 6 983 700 4                                                                                                                                         | 377. 3 361                                                                                                            |
| 2 61 45 46 171                         | 8 7 276 A 1 283 285                                                                                                                                   | 397, 7 69.0                                                                                                           |
|                                        | 283 285                                                                                                                                               | 410, 7 104                                                                                                            |
|                                        |                                                                                                                                                       | * 1 104                                                                                                               |

|                                                 | It gratt in beautiful                                                  |                             |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| 410, 9 103                                      | 543, 112 68 A 2                                                        | 13, 9 551                   |
| 449, 8 164                                      | 131 69f                                                                | 17, 14 425 784              |
| 10 103                                          | 544, 60 785                                                            | 19, 5 753 A 2               |
| 453, 10 33 A I                                  | 545, 60ff 422                                                          | 29, 2 552                   |
|                                                 | 546, 35 80                                                             | 30 9 437                    |
| 454, 1 103                                      | 547, 541 68                                                            | 36 4 757 A 2                |
| 1—15 82                                         | Total in Oliver of                                                     | Katl ākoša                  |
| 2 87                                            | I, 289f (52) 109 A 4                                                   | (transl by Tawney)          |
| 12 104                                          | 1, 2891 (02) 10311 1<br>[12f                                           | S 201 174                   |
| 14 103                                          | 1, 290, 1 (62) 115                                                     | S 202 170 A 1               |
| 455, 11 163<br>461, 1 37                        |                                                                        | Kathasaritsagara            |
| ,                                               | 1, 379, 23 (91) 114 167                                                | 7 13 717                    |
| 5 38                                            | III, 470 6 646                                                         | 29, 1 2 18-20 426           |
| 16 39 A 2                                       | III, 528 2f 484                                                        | 60 21 187 A 1               |
| 13 38                                           |                                                                        | 78, 11ff 478                |
| 472, 2 451                                      | V, 62, 27 282<br>V, 133 27 626f                                        | Katuanana Srautasutra       |
| 3 451                                           | V, 133 27 6201<br>V, 155 (523) 115                                     |                             |
| 5-6 449<br>487, 1 361                           | V, 267 (536) 168 A 4                                                   | 5. 2. 15 177                |
| 487, 1 361                                      | V, 267 (536) 105 A 4                                                   | 7 6, 19 20 116 A 1          |
| 5 353 355f                                      | V 435 (536) 100 M 1                                                    | 15 3, 30 119f               |
| 493, 14 493                                     | V 435 (536) 166 A 4<br>VI, 280—282 (545) 167<br>—115 146 146 153       | 15 7 5 128 158              |
| 467, 24 636 A 1                                 |                                                                        |                             |
| 510, 13 15 367                                  | 168<br>VI 364 13ff 484                                                 | 15 7, 18 145 A 1 158        |
| 512, 25 82 84 86                                | VI. 467 2ff 484f                                                       | 159                         |
| 513, 17 36 628                                  |                                                                        | 15, 7 16 145 A 1 159        |
| 522, 2 168 A 3                                  | Jatakamalā                                                             | 20, 5 4 768                 |
| 21 627 f                                        | 17 18 84 A 3  Jyotişa 144  hadambarı                                   | Kauśtkasutra                |
| 21 627f<br>524, 5—6 86<br>526, 1 3 28<br>18 26f | Ladambari                                                              | 8 15 121 A 2                |
| 526, 1 3 28                                     | Kadambari<br>Einleitung 623<br>S 128 417 A 2<br>Kadambari Kommentar zu | 17 17 122 145 A 1           |
|                                                 | g 198 417 A 2                                                          | 146 156                     |
| 19 36                                           | 8 128 417 A 2<br>Kadambari Kommentar zu                                | 35 28 438 A 2               |
| 25 67<br>27 30f A 3<br>28 30                    | NSPS 10 176<br>Kalpasutra                                              | 51 10 12 117                |
| 27 301 A 3                                      | Kalpasutra                                                             | 51, 13 122<br>51 14 117 A 1 |
|                                                 | 200 414                                                                | 51 15 438 A 2               |
| 29 31f                                          | Lamandaka Nitisara                                                     | 58, 9 180 A 2               |
| 30 32<br>31 36 A 3                              | 1 58 6291                                                              | hausıtakı Upanışad          |
| 32 32                                           | 2, 37 450                                                              | 1 1 350                     |
| 33 30f A 3                                      | Lamasutra                                                              | 2 9 523                     |
| 34 32                                           |                                                                        | 4, 16 382                   |
| 35 30f A 3                                      | S 33 475 485 488                                                       | Lautiliya                   |
|                                                 |                                                                        | S 11 629                    |
| 36 32<br>37 32                                  | Karpūramanjari<br>3 3 179                                              | S 69 480                    |
| 41 30f A 3                                      | 3 3 179                                                                | S 125 422                   |
| 10 00                                           | hasika 10 128 175                                                      | S 313 788                   |
| 42 32<br>48 30f A 3<br>56 33 72                 | Aasika<br>2 1, 10 128 175<br>2 3, 59 175<br>3, 1, 21 146 A 1           | Prak 1 450                  |
| 56 33 72                                        | 3 1 21 146 A I                                                         | Ll aroșthi Dokumente        |
| 530, 27 628                                     | Lathaka                                                                | Nr 175 729                  |
| 28 630 A 1                                      | 1, 183, 10ff 592                                                       | 207 729                     |
| 29 82 84ff                                      | Aathala<br>1, 183, 10ff 592<br>8, 7 174<br>9, 13 561                   | 272 729                     |
| 536, 2 774                                      | 9, 13 561                                                              | 539 729<br>565 727ff        |
|                                                 | 12 13 564                                                              | 203 42711                   |
| 543, 81 68 A 2                                  |                                                                        |                             |

7, 59, 21f - 39 2, 76, 23 131 633 729 2, 76, 24 131 165 7, 130, 20 21 132 637 729 7, 2126 - 103 3, 29, 7f 450 Kırâtâryuniya 7. 2454: 103 1, 38 - 187 3, 34, 4 129 7,8220 87 3, 34, 5 162 V, 41 186 3, 34, 8 132 8, 5, 11, 647 Kurmapurana 3, 59, 3-5 141 A 3 S 572 177 Lātyayana Śrautasütra 3, 59, 6 141 3, 59, 7 141 4, 10, 22 122 3, 59, 8 113 9, 9, 19f · 768 3, 59, 10 111 Lalitaristara 156, 9ff 481f 3, 72, 7 163 3, 72, 26 163f Lehrgedicht, Sähisches 23, 248-253 464f 489 3, 72 29 163 Mahabharata 3 100 181 1, 33, 20f 181f 3, 110, 41 ff 2f 4f 1, 43, 22 436 A 1 3 110 27-31 5 1, 74, 110f 355 3 111 7 29f 1, 80, 2 3 185 3 111 11 30 1, 95, 30 356 3 112 Iff 30f 3, 112 2 33 1, 122 4ff 349 1, 6563 103 A 2 3 112 3 311 1. 7148f 87 3 112,7 32 2, 43, 1 754 3 112 8 32 2, 48, 19 20 21 133 3, 112, 9 33 2, 56, 3 118 130 133 3 112 10 32 2, 56, 4 118 3, 113 1-4 33 2, 59, 4 118 A 4 3, 132 352 2,59,7 163 3 161, 26 767 2 59,8 131 3 183, 78 189 2, 59 10 11 111 4 1 25 171 2,60 9 131 164 4 7, 12 134 2, 61, 3 165 4 46, 24ff 768 2, 61, 7 165 4, 47, 23 768 2, 61, 11 165 4, 50, 24 121 143 A 1 2, 61, 14 165 145 167 2, 61, 18 165 4, 68, 46 126 2, 61, 21 165 4, 516 103 A 2 2, 61, 24 165 5, 4 87 2, 61, 28 165 5, 35, 19 373 2, 61, 30 165 5, 35 30ff 445f 452f 2,65,5 165 5, 36, 2 365 A 3 2, 65, 7 165 5, 39, 81 472 2, 65, 9 165 5, 43, 3ff 359f 2, 65, 11 165 5, 48, 91 131 2, 65, 12 133 5, 142, 6f 9 11 13 2, 65, 14 165 15 145 2, 65, 39 131 5, 4501 103 A 2 2, 65, 45 165 6, 3, 65ff 768 2, 67, 4 5 111 6 9, 53 650 2, 71, 5 131 6, 114, 44 132

6, 906 104 A 2

2, 76, 9 22 132

8, 74, 15 · 131 8, 87, 31-33 132 9, 15, 8 118 9, 51 181 11, 6. 104 11, 51 104 11,55 104 11, 57 104 11,58 104 11, 241 105 11, 255 103 11,756 103 A 2 12, 29, 61 39 12, 56, 21 449 451 A 1 12, 56, 39f 449 12, 91, 21 185 12, 95, 17 18 185 12, 102, 33 449 12, 103, 34 450 12, 140, 65 450 12, 141, 70 176 12, 205, 5 303f 12, 342 181 14, 70, 7 416 16,67 71 72 68 85 18, 6, 22 419 18, 6, 53 418 110, 36f 61 110, 39 63 110, 41-43 62f 110, 42 59 110, 47 63 110, 50a 59f 111, 12 61 112, 5 61 112, 19 61 113, 22f 60 Mahabl āraia, Graniha Rezension 3, 111, 20 59 61 3, 111, 29 601 3, 113, 1f 72 3, 114, 24 606 Mahābhāsya zu Panını 1, 5 176 1, 4, 29 416

|                                  | register II Stellenverzei  | enns                                 |
|----------------------------------|----------------------------|--------------------------------------|
| 2, 1, 10 142                     | Mallmatha                  | 1 000 400                            |
| 2, 4, 10 239-241                 | zu Raghuv 3, 1 46          | 1, 203 452                           |
| 3, 1, 26 Värtt 6f 40             | 6f Manara Śrautasutra      | 1, 204 452                           |
| 3, 1, 26 Vartt 15 407            |                            | 1,206f 440                           |
| 4, 2, 59, 488                    |                            | 17, 1 120 124                        |
| 5, 2, 9 173                      | 1, 5, 5, 12 149 157A       |                                      |
| 6, 1, 48 374                     | 175                        | 17, 5 114                            |
| 8, 3, 56 431                     | 1, 7, 2, 18 757            | 17, 6 115                            |
| Mahavagga                        | Rājasuyaprašna 1,4 7       |                                      |
|                                  | Mankhakośa                 | 3, 11 453                            |
| 1, 23, 6 207 518<br>1, 24, 3 202 | 533 487f                   | 3, 12f 453f                          |
|                                  | Manu                       | 3, 14 452                            |
| , 1,49,1f 470                    | 4, 87 563                  | Nepālamāhātmya                       |
| 1,55 574                         | 4, 172 185                 | 28, 22 717                           |
| 4,1,4 484 A 2                    | 4, 173 186                 | Nirukta                              |
| Maharastu                        | 4, 240 39 A 2              | 3, 16 160                            |
| 1, 366, 4 28 A 1                 | 5, 18 176                  | 6, 24 7561                           |
| 2,246 557                        | 7, 140 449                 | 6, 31f 762                           |
| 2, 423, 14 481                   | 8, 18f 453                 | 11, 22 761                           |
| 2, 434, 6 481                    | 8, 25 419                  | 11, 37 761                           |
| 3, 8, 6 ff 502                   | 8, 79 438                  | $\Lambda U may \hat{u}kha$           |
| 3, 9, 1 502f                     | 8, 93 453                  | 117 A 2                              |
| 3, 146, 1 67                     | 8, 95 451                  | $\Lambda$ $Itwikyāmrta$              |
| 3, 184, 6 481                    | 8, 97f 454f                | 55 788                               |
| 3, 209 646                       | 8 97-100 439 445           | Padmapurdna                          |
| 3, 224-250 257f                  | 8, 128 451                 | 13, 1 ft 7 ff                        |
| 3, 265, 6ff 502                  | 12, 103 417                | Pancatantra (Buliler)                |
| 3, 363, 3ff 628                  | 12, 110ff 315              | 3, 107f 447f u A 6                   |
| 3, 369, 2ff 628                  | Matsyapurana               | Pañcalantra vec Parna                |
| Mahāryutpatti                    | 49 356                     | bhadra                               |
| 217 481                          | Milimlapaliha              | 276, 6 478                           |
| 260 473                          | 781 481                    | 147, 8ff 478                         |
| Maitrayam Sambita                | 76 496                     | Panini                               |
| 1, 6, 11 149 157 A 2 174         |                            | 1, 3, 69 565                         |
| 1, 9, 5 561                      | 2011 109 A 4               | 1 3, 70 374                          |
| 1, 10, 9 757 A 2                 | 344 395 A 4 489<br>359 649 | 2, 1, 10 121 142 169<br>2, 2 34 239f |
| 2, 5, 2 561                      | Mrechakatika               | 3, 1 51 552                          |
| 2, 9, 6 425                      | (rd by h P Parab)          | 3, 3, 153 519                        |
| 2, 59, 15ff 592f                 | 2 1 140                    | 4, 1, 42 554                         |
| 3, 1, 6 753 A 2                  | 2, 60 (5 571) 114          | 4, 1, 49 473 A 1                     |
| 4, 4, 6 153 A I 156              | 2, 9 146                   | 5, 1, 48 478                         |
| 159 175<br>4, 9, 7 752           | 2, 128 (5 77) 1457         | 5, 2, 9 173                          |
| 4, 14, 11 150 A 4                | 5, 45 179                  | 5, 2, 72 779f                        |
| Martra janiya Upaniso 1          | Musicantieres              | 5 2,107 (Vant.) 754A 4               |
| 6, 31 513f                       | 11, 3 414                  | 5, 2, 120 473                        |
| Maggi manikiya                   | 17, 6 414f                 | 5, 4, 31-33 419                      |
| 1, 45 482                        | Autor Dilger               | 5, 4, 33 554                         |
| 2, 239, 9 15 571                 | 4, 13 187                  | 6, 1, 91 (\$ årtt 4) 6%6             |
| 3, 170 147 170 A 1               | Nara I tenerte             | 6, 1, 154 - 778                      |
| 3, 178 147                       | 1, 200 434                 | Paninty2 Silp2                       |
| Wat restagnizates                | 1, 201 453                 | R43 456                              |
| 1,6 179                          | 1, 202 433                 | R 55 483                             |
|                                  |                            |                                      |

| • | Pāraskara Grhyasūtra                       | Egreda                                        | 5, 54, 14: 765 f.               |
|---|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------|
|   | 3, 13, 3; 501                              | 1, 22, 15: 762                                | 5, 54, 3: 752                   |
|   | Parirāra                                   | 1, 32, 15; 591                                | 5, 59, 1: 771f.                 |
|   | 12, 1: 484                                 | 1, 33, 9: 593 A. 1                            | 5, 59, 2: 761                   |
|   | Pātīmol II.a                               | 1, 33, 13: 593                                | 5, 59, 7: 759                   |
|   | Ni-ag. 18-20 - 473                         | 1, 33, 14: 592                                | 5, 60, 1: 150f. 155, 772        |
|   | Pac. 2 (Vin. 4, 7), 482                    | 1, 33, 15-592                                 |                                 |
|   | Pac. 14 · 566                              | 1, 36, 8: 771                                 | 5, 83, 6: 759 A. I              |
|   | Petavatthu                                 | 1, 41, 9: 123 130 160                         | 5, 84, 2 : 751 ff.              |
|   | 4, 3, 32: 567                              | 1. 84, 13: 181                                | 5, 84, 3: 762-764               |
|   | Pitāmaha                                   | 1. 89, 1 156 A, 2                             | 6, 3, 3: 751 ff.                |
|   | 175 · 472                                  | 1, 92, 10: 114 A 4.                           | 6, 3, 5: 783                    |
|   | Prabodhacandrodaya                         | 143 A. 5. 168 A. 1.                           | 6, 21, 2, 762                   |
|   | 3, 14f 402f                                | 169 A 2 376 A                                 | 6, 26, 4: 592                   |
|   | Průtimokra                                 | 1, 100, 9: 154                                | 6, 28, 6: 770                   |
|   | Nihs 13 553                                | 1, 102, 4 151                                 | 6, 64, 1 ; 764                  |
|   | Purstinskā                                 | 1. 105, 2 - 760                               | 6, 75, 15: 432                  |
|   | 18 459 A. 1                                | 1. 130, 5 773                                 | 7, 3, 4: 376 A.                 |
|   | Raghuramša                                 | 1 199 1 7 100                                 | 7, 5, 7: 771                    |
|   | 6, 9 187 A 1                               | 1. 132. 1 5 152                               | 7, 7, 1: 766                    |
|   | 15,871 650                                 | 1, 133, 3 4 · 129f<br>1, 161, 12 551          | 7, 23, 2: 742                   |
|   | 16, 18 186f                                | 1. 164, 21 381                                | 7, 62, 3: 742                   |
|   | 16, 64 187 A 1                             | 1. 164. 45 521                                | 7, 86, 6: 122                   |
|   | Röjatara ngini                             | 1. 164, 8 764                                 | 7, 97, 6: 552 A. 3              |
|   | 3, 202 179                                 | 1, 169, 8 782                                 | 7, 104, 15: 455                 |
|   | 6, 4517 . 178                              | l. 157, 1 434f A 4                            | 8, 1, 20: 756ff.                |
|   | Rāmāyana                                   | 1. 191, 6 552                                 | 8, 10, 2: 783                   |
|   | 2, 1, 27: 421 A 2                          | 2, 1, 12 763                                  | 8, 12, 3: 773                   |
|   | 2, 57, 30 104                              | 2, 11, 7 ff 770f                              | 8, 14, 10: 764                  |
|   | 2, 75, 31 563                              | 2. 11. 8 758                                  | 8, 19, 10: 155                  |
|   | 2, 103, 15 · 38 A 1                        | 2, 12, 3 373                                  | 8, 21, 15, 16: 561              |
|   | 2, 105, 15 106 A 2<br>2, 105, 17 39        | 2, 12, 4, 108 A 1.                            | 8, 24, 10; 763 A. I             |
|   | * 105 10 01 02 00                          |                                               | S, 61, 15: 771                  |
|   | 2, 105, 18 21 22 27 1<br>2, 103, 3: 39 A 2 |                                               | 8, 62, 11: 369                  |
|   | 3, 66, 6 - 563                             | 143 A 5 168 A 1,                              | 8, 75, 12; 150 A. 2, 375        |
|   | 4, 34, 9: 442f. 455                        |                                               | S, 79, 1: 156A.2, 169A.2        |
|   | 6, 128, 104: 38                            | =. 1°, 10 502 1 1                             | 8, 81, 1: 155                   |
|   | 7, 79, 5ff. · 630                          |                                               | 9, 22, 1: 766                   |
|   | 7, 81, 2:630                               | -, 43, -, -, -, -, -, -, -, -, -, -, -, -, -, | 9, 48, 2; 376 A.                |
|   | 9, 18-10, 2: 16                            |                                               | 9, 64, 3 : 772                  |
|   | Rămāyana (Gorresio)                        |                                               | 9, 67, 4: 772f.                 |
|   | 2, 81, 10, 104 A. 1                        |                                               | 9, 70, 5: 782                   |
|   | 2, 85, 18: 106 A. 2                        |                                               | 9, 71, 5: 766                   |
|   | 4, 34, 15f : 443                           | 4, 13, 3, 772                                 | 9, 73, 2: 700                   |
|   | 6, 62, 40 : 563                            | 4. 48, 6: 759<br>4. 20, 3: 455                | 9, 86, 25: 766<br>9, 90, 4: 772 |
|   | 6, 113, 9; 40<br>6, 113, 11: 40            |                                               | 9, 97, 58; 151f.                |
|   | Rati-icali                                 | * 01, 2 . 17a                                 | 9, 100, 3: 155                  |
|   | Akt 4: 403                                 |                                               | 9, 111, 1: 369 A.               |
|   | Răranaraka                                 | J. J. 19, E0.                                 | 9, 113, 3 : 504                 |
|   | 15, 17 : 294                               |                                               | 10, 12, 5: 563                  |
|   |                                            | 5, 54, 9 : 761                                | 10. 16. 3 : 3 < 3               |
|   |                                            | ·-•                                           | 10 24 1, 110 100 161            |

10, 16, 3; 3×3 10, 34, 1; 118, 122, 161

| 4                                       |                    |
|-----------------------------------------|--------------------|
| 10, 34, 2 169 f                         | $1397 \cdot 450$   |
| 10, 34, 4 130 A 2 170                   | Satapatha Brāhman  |
| 10, 34, 5 122                           | 1, 1, 1, 10 563    |
| 10, 34, 6 153 162                       | 1, 2, 5, 7 375 A   |
| 10, 34, 8 129 160 161                   | 1. 7. 2. 24 375 A  |
| 10,34,9 118 119A 161                    | 1, 9, 2, 35 375f   |
| 10, 34, 12 129 162                      | 3.3, 1, 5 6 116    |
| 10, 35, 8 771                           | 4 1 3 16 521f      |
| 10, 42, 9 148ff 151 553                 | 5 1. 1. 14 375f    |
| .,,                                     | 5, 3, 1, 10 116 A  |
| 10, 42, 10 151<br>10, 43, 5 118 150 375 | 119f               |
|                                         | 5, 4, 4, 6 122 12  |
| 10, 61, 6 572                           | 143 144 145        |
| 10, 61, 17 376 A                        | 159                |
| 10, 87, 3 774                           | 5, 4, 4, 20 115    |
| 10, 87, 5 780                           | 5, 4, 4, 22 23 11  |
| 10, 89, 2 779                           | 7, 2, 2, 17 523    |
| 10, 90, 3 4 521                         | 9, 2, 2, 2 523     |
| 10, 90, 13f 384                         | 10, 3, 3, 7 384    |
| 10, 04, 10 552                          | 10, 3, 3, 8 393    |
| 10, 00, 10 773                          | 10, 5, 3, 8 185    |
| 10, 102, 2 150                          | 10, 6, 1, 1 525    |
| 10, 110, 9 155f                         | 11, 6, 2, 1 352    |
| 10, 117, 3 505                          | 12, 4, 4, 3 3751   |
| 10, 124, 6 516                          | 13, 3 2, 1 143     |
| 10 128, 2 510                           | 157 A 3 159        |
| 10, 130, 4 308f                         | Sikupalaradha      |
| 10, 146 5 183 A 5                       | 4, 67 187          |
| 10, 151, 2 364                          | 9 37 187           |
| 10, 108, 4 383                          | 17, 31 769         |
| Rsubha pañcāšīkā                        | Subhasitavalt      |
| 32 172                                  | 123 129 171        |
| Sahuyadarpunu                           | 2692 450           |
| 166 167 419                             | Sumangalar il isud |
| Samañi aphalasutta                      | 1 121f 51b         |
| 14:482                                  | Suparnādhy i ya    |
| Samyuttanıküya                          | 16, 5 361          |
| 1, 58, 18 571                           | 27, 6 182          |
| 1, 157 694                              | Sutrata            |
| 4, 376 482                              | 1 222 45           |
| 6, 1, 9, 7 146f                         | Sarakri Ingasutra  |
| Sakuntala ed Prechel                    | 2, 2, 62 478       |
| 5,218 186                               | Suttaniphtis       |
| Samamantrabrāhmana                      | 136 571            |
| 1, 1, 14 · 437                          | 576 38 A 5         |
| Nimavidhänabrähmana                     | 655 146f 149       |
| 1, 2, 5 426 A 1<br>Sāskhāyana Āranyaka  | 659 146f           |
| 12 22ff 777                             |                    |
| Sinkhā jana Šrautasūtra                 | 1 034 ( 414        |
| 16, 29, 7 350                           | 115c 26 421        |
| Sarry with arapadelimete                | Seapmacint Imani   |
| 477 179                                 | 1, 135 767         |
|                                         |                    |

| 1391 - 400                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| Satapatka Brāhmana                                                            |
| 1, 1, 1, 10 563                                                               |
| 1 9 5 7 375 A Z                                                               |
| 1, 7, 2, 24 375 A 2<br>1, 9, 2, 35 375f A 2                                   |
| 1, 9, 2, 35 3751 A 2                                                          |
| 3. 3. 1. 5 6 110 11                                                           |
| 4, 1, 3, 16 521f                                                              |
| 5, 1, 1, 14 375f A 2                                                          |
| 5, 3, 1, 10 116 A 5                                                           |
| 119f<br>5, 4, 4, 6 122 123 128                                                |
| 143 144 145 159                                                               |
| 143 144 140 -                                                                 |
| 5, 4, 4, 20 115 116                                                           |
| 5, 4, 4, 22 23 115                                                            |
| 7, 2, 2, 17 523                                                               |
| 9, 2, 2, 2 523                                                                |
| 10 3 3 7 384                                                                  |
| 10, 3, 3, 7 384<br>10, 3, 3, 8 393                                            |
|                                                                               |
| 10, 5, 3, 8 100<br>10, 6, 1, 1 525<br>11, 6, 2, 1 352<br>12, 4, 4, 3 3751 A 2 |
| 11, 6, 2, 1 352                                                               |
| 12, 4, 4, 3 3751 A 2                                                          |
| 13 3 2. 1 140                                                                 |
| 157 A 3 159                                                                   |
| \$Mapalaradha                                                                 |
| 4, 67 187                                                                     |
| 9 37 187                                                                      |
| 17, 31 768                                                                    |
| Subhasitāvali<br>123 129 171                                                  |
| 2692 450                                                                      |
| Sumangalar il isuit                                                           |
| 1 121f 518                                                                    |
| SuparnādhyTya                                                                 |
| 16, 5 361                                                                     |
| 27, 6 182                                                                     |
| Sufrata                                                                       |
| 1 222 45                                                                      |
| Sütrakri Yugasutra                                                            |
| 2, 2, 62 478                                                                  |
| Suttaniphtis                                                                  |

Tatteriya Aranyaka 3. 14 381 4, 8, 3 752 5, 7, 4 752 Tatttrryabrāhmana 1, 5, 11, 1 145 A 1 157 159 1, 7, 10, 5 128 143 A 4 158 160 A 1 2, 2, 4, 5 475 2, 7, 12, 4 150 A 4 3, 4, 1, 5 144 A 3 3, 4, 1, 16 145 146 3, 8, 4, 1 563 Taittiriyasamhitā 1, 8, 15, 2 121 123 2, 1, 2, 0 564 2, 2, 5, 3 437 3, 1, 11, 7 8 752 3, 2, 0, 4 437 3, 3 10, 2 551 4, 3, 3, 1 2 143 144 146 159 4, 5, 0, 1 425 5 1, 5, 6 751 6, 4, 2 2 563 7 1, 1, 2f 753 A 2 7 3, 11, 2 375 A 2 I aittirlya Upanisad 1 11, 3 364 Fån habnihmana 14 3 19 755 I antrākhyāyika 157. 5 478 Theray Wha 257 - 694 462 147 Therig itha 390ff 426 394 394 Tathetatleu 5h, 6n 174 Teckladaken 119 366 ['Almararqa 3, 2 701f 4, 1 (21 712 4.3 574 4, 39 700 712 16, 14-125 7125 25, 5 (31f 29, 33 701 :1

|                           |                   | *                          |
|---------------------------|-------------------|----------------------------|
| 31,9 574 A 3              | 6 1-5 359         | France Smrte               |
| 32 31 574 A 4             | 14, 39 176        | 8, 24 438                  |
| Uı ädıganasütra           | 14, 47 176        | 8,37 453                   |
| 564 120                   | 14, 48 744        | 44, 10 774                 |
| l ttaray) a jana          | 16 32, 37 4516    | 51, 6 157                  |
| 2 27, 629                 | 16 33 453         | lariavall m Dl um is lstra |
| 18,48 657                 | 16, 31 410        | · 1, 177 176               |
| 1 aikhanasa Srant uutra   | l ak jopadny i    | 2, 73 439                  |
| 1, 13-14 78.              |                   |                            |
| l ajas me ji Pratisaki ju | 3 7, 5 421 1 3    |                            |
| 41, 121 481               | 1 a jug urai a    | 2, 154 186 200 148A 2      |
| 1, 122-124 486            | 2, 37, 131 356    | 2 201 114 148 A 2          |
| 4 143 550f                | 1 endsdad         | Yan avall yal ket          |
| Lajasaneyi Sand ita       | 4 2-16 456        | 25f 485 **                 |
| 8 36 523                  | 4 3 4 439         | I asna                     |
| 10 28 116 A 2 123         | 4, 48 460f        | 31, 15 457                 |
| 159 A 2                   | 5 60 459 A 1      | 45.9 457,                  |
| 10 29 158                 | 7 51 458 459 A 3  | 58, G 457                  |
| 16 25 129 A 5             | 13 51 461         | f2, 10 437                 |
| 16 33 425                 | 18 29 458 453 1 3 | 3 ašt                      |
| 30, 8 144                 | 1 managatt) u     | 5, 95 461                  |
| 30, 18 145 146 159        | 7 10 6525         | 5 120 461                  |
| l asietha Dharn asastra   |                   | 10,28 457f                 |
| 3 20 315                  | I en uparas a     | 13 52 459                  |
|                           | 4 19 356          |                            |
|                           |                   |                            |

## III. Sachverzeichnis. 49arts Inschriften in Hohk II 74-77

Abhiras 649 410111 Abuhola 249 adhideeana, Vert efung ini Boden für Wurfel piel 115-119 Aduthuma sakischer Name 243 f lehan uber die Ent stehung der Perlen 184 — ubcr ка та,што, 25 А 5 Ara der Lusana 234f Agna, der Esser, goldzah nig Sohn der hraft 380 - (Land) 620-622 Amdrojalika Zauberkunst ≠ ler 402-406

ler 402—406

Im Prabodhacandroda

Ja 4021

Im der Ratnavah 403

Junifé Freskendarstellun

gen des Ksantijataka

und Matribal 1jataka der

Jatakam ilä 74—7

Jatakam ilä 74—7

All Jeana Literatur 20 34f
39
aksa Bezeichnung der Zahl
5 128
Aktent, vehseher 506
Aktent, vehseher 506
Aktent vehseher Titel,
Fust chin amochli 468f A 2
imaarka Stupa, Darstel

lung des Reynstrigajit i ka 41—43 Anukette 182 Indhalacent u — V penjan dhaka 84f Incldoten, literari-che 7194f

Apsaros bam Wurf l pri 111f 144 152f 1rd acologuel es, Prandi i bilder in den Holder von Turfan apeziell in aBe zaklik haufig 255, — in Bazaklik 255—274

- in Bizaklik keine ori giukka Schopfungen 268 - keine Thereinstimmung zwischen Bild und Bei schrift 269 . - Darstellungen i yasinga Sage in Devandabulh 41

Bhārhut 41 Amar ratī 41—43 — Wdrfelspeddarstelling auf einem Rehef in Bhūr lint 117 A 2

Arjuna, Familienname d r Konige von Agni 622 Aror — Raumda 651f

Arrian, Indike uber Perlen 181 "Arsenik, in der Kosmetik

vérwendet 435 Arta, Vater des Kharaosta

, 1252 Artep (Haradeva 1), Konig von Kucı 542 617

Asamkhyeya Perroden. Buddhas auf Asamkhve ya Perioden bei Sarvã streading verteilt 260 263 Asitanjana 🚔 Ajitanjaya ?

881 . , Asvaghosa 190ff 714 - Verfasser des Samputra prakarana 190 201

 — literarische Stellung 201 - s Buddhacarita Asvins, kniegerische Gotter

Avadanakalpalatā, Rşya

árnga Sage 24 65 - nach dem Diahavastu Balabharala Reyasrnga

dős Wurfelns = ayo 144 ► boetminta Witrie beim v Alten Spiel mit Nussen

ım Veda :142-146 - besonders in den Sam hitas des Rg und Athar · - \aveda 147-150

- m Mrechakatika 145 - in der Pali Literatur 148 f

Aya Namen, Etymologie der Namen Arta, dva para, treta 142ff

āya, Wurf 109f ; . bestimmte Wurfe beim Spiel, mit Langwurfeln, liro Namen im Bower Vanuskript und in der

' Pasakakovalı 134-140 – ini Vidhurapanditaja taka 139f 🗓 🚜

- im Mrechakatika 146 — 1m Nalopakhýana wahr

scheinlich nicht vorhan den 141 166

- Bedeutung der Namen .

uya, zeitlich und lekal ver schieden 140 Ayatanas, the psychischen

Organe, Stutzen des Brahman 517 .

~ als Lorperliche Organe, \*\* 585 Stutzen der psychischen Organe 517

- bei Buddhisten 517f Radehaus 264 A 1 266 Bazaklık, Tempel Nr 4 u 9 Archaologisches 255ff

263ff - Inschriften 256ff Rahubuddhasutra, ur sprungheh selbstandiges Werk als Abschnitt des

Mahavastu uberhefert. Inhaltsangabe 257f zwei eventuell drei Re

zensionen 260 u A 1 Bahurupi, Verkleidungs Aunstler 394 470 -

Sage 151 Barlaam und Joasaph.

Parabel von der Macht der Liebe 72 Bart, in der Darstellung zum kenventionellen Zeichen der Mannlich

keit herabgesunken 271 falsehlich bei weib licher Figur angebracht

2700 Bhagaratapurana, Rayaárn ga Sage 20 A 2

Bharatarākya (Schluß strophe), bei Aśvaghosa 203

Bharhut Stupa, Darstellung des Rsyaśrngajātaka 41 Schachspieklarstellung

117 A 2 Bharuka = chin Po lu ka

542f Kolonie von Bharukac

cha 623 Bharukaccha 623 Bhattı prolu İnschriften, Dialekt des nordwesk

lichen Indiens 217

Bhattiprolu Inschriften. Inschrift I A nicht metrisch 219

Bhedasamhuta 579—585 - Textanderungen 583-

Bhulamudia, Geheimspra . che durch Frigerstellun gen 485 Bildererklarer 413-415

Brahmanenkleidung. denstrumpfe aus Pan therfell 273 .

Brahmanenmord 83 A 5 Breitspiele 125 A 3 170ff Bruder und Schwester. Be zoichnung der Kinder des Oheims und Tante und der Kinder des Oheims und der Tanto des Vaters 90f

Buddhacarıta, Text der Rsyasrnga Sage 6 - Lennt altere Fassung des

Mahahharata 6 Buddha Statuen

n P 1 mo 624 B42f ın Kausambı 643 ın Sravastı 643 A 2

Candraryuna, Ahnherr der Dynastie von Agni

Caupar Spiel (Chaupai) 118 A 4 121 A 4 Chandogya Upanışad; bc

steht aus selbständige Stucken 525 Chares bei Athennous

III. 45 181 chayanataka, Schattenspie

392 . cintamani, Wunschstein. seine Form in Ostturke stan 469f

estrd, Vorfahrung von Bil dern 415

datáku, Provinz 461

Dimaysada (Damajada), ein Ksatrapa, nicht Da maghsada 236-238 danapatı, Titel des Akrūra - m Diáraká 92

Dandaka Wald, seine Unt. stehung 626-631 Dandin s Dasakumaraca rito

Darstellungen von Personen ım Drama Variationen 264 266 271f

Dašakumāracarīta, Go schichte der Kamamañ Nachbildung der Rsvašrnga Sage 20 Devagabbhā = Devaka 89 Devaki, Mutter des Krena

Schwester des Kamsa 90 devaputra = Cott 88 - Übersetzung des glune

sischen Titels tien tzu 234 Dharmaramavıhara 529f

Dharmaruoyatadana des Divuavadāna

S 242 260f S 246 253f 254 261 262 261

Dinila sakischer Name 243 dosas Grundstoffe des

Körpers 587ff Dramat sche I orfuhrungen mit stummen Spielern

413 Dramen buddhistische

190ff - dramaturgische Tradi tion der lustigen Person

208 - Nachtrage zur Text au-gabe 210-213

Dutăngada in Anlage mit Mahanataka uberem

stunmend 391 Dvārakā 83 Fidechse, eBbar 176 Einhorn Sage, im Physic

logus 25 70 - beruht auf Rsyasrnga

Sage 25 70 Ekaśrnga B Reyasrnga Llemente, thre Zahl 515

Lpiler, kennen alte Ga the Dichtung 106 Frde, keme 1 uftgotthert 761f

Erzahler, professionelle, bei Tode-fallen 100 Fael Namen des 753ff Ftumologisches

Volksetymologische Um cestaltung eines Wortes 44

alı 429f

alena 77f p kata=krta 111 142ff p kanha - kṛṣṇa (nicht

karena) 83 kala schwarz bei Panini aus sudl oder östl Dia lekt entlehnt 554

pr guáura 544ff pr gothisamano 225 treta 142ff dadıma 557f deva am Fndevon kom posita

Hochsten 364 dohada 44ff 183 dvapara 142ff 169f pr mmsidhiya 331f phata 188f plana 188 phanda 188 phala 183ff p bondi 566ff mukta 179ff

murchati 180ff laghusvasr 90f pr lanuka 310f p ludda 43f nach verschiedenen Seiten gehend 434 sama 591 ff sedha 177f hesas 781

horaka usw 249ff gr *нацатет* 79 Falschspieler steckt Wurfel ın den Mund 114 — verschluckt Wurfel 167f

Fingermessungen, anstatt Unterschriften 466f Fungersprache, s Mudra Pledermaus, zu den Vogeln

gerechnet 743

Pormulare for bud lineti rehe Kapitelverhandlim gun 526ff

Nr I 527ff . II 528. III 530f IV 531f. V 534, VI 534f. VII 537f VIII 538-

540 IX 540 Frauen im Buddhismus 34 A 1 - und Wurfelspiel 112f Funfzall by Tieren 175f

-- symbolisch 158f Purbitten 541f Gairannesta 544 Gan jsa, Stadtname

466£ A 1 Gall as (der Jütakas) un ' I pos zitiert 40 448-452 Gauri putrakas, chanso wie die Mankhas, Bettler,

die Bilder zeigen 414 gausura gusura ostturke stamscher Titel 544-540

s govura Gå jatri Lehre 522 Gebaide jurtenartiges, mit

Rauel loch-Badchaus (?) 266 Geburt, wanderbare 2f

Gersterbeschworung 404 Geluste der Schwangeren 44-46 183 A 2 Geschmacke Lehre von

thnen 581f 595-591 Glata, Bruder lysmas 83 Glal a, meht Wurf sondern Griff wahrscheinlich das I rgreifen oder die zu ergreifenden oder er griffenen Wurfel die der

Gegenspieler von dem Haufen den der Spieler hingeschrittet hat, weg nımmt 130--133 785 Cold und Silber, Annahme von Gold und Silber den

buddlistischen Mönchen verboten Verbot spater verscharft 473-475 godura undischer Titel 545 s gausura

gothişamai o>gosthiśrama na en Beamter des Komitees 225

Grammatiecher

Sprached r Asaka I dik te Hochsprache 575 Snuraseni, dem Sinskrit besonders table ver

wandt 550 Wurzeln der I (ymologi) wicen arfunden 430 A 4 th Schrobung for z 233 'hatastikend s' t un Sakischen für alteres k

745 A 3 Lautkhre Prokrit in yor I nklitiku yerdonix lt

573 Prakrit p and v za m

571f 41 > 1.78

1 für Laus d 428ff 553ff sputeren Sanskrit 1 in vedeschen Texten faußer Kanya R(z) geht meht auf il zuruck 551--553

I m allen alterakritischen Dink kten außer un Nord westen uchen d 517

von Paumi nieht ancr kuunt 548

m Revela wie im Pali for intervokah chesel 548 ursprim\_heb anch in der Schulader Kanyas 550f un Sauskrit bis zumf nde des 4 Jhds in Nord westen nachweisbar

dunnilarch Lersetzt 549 f I ol atıvı m Ostdıalekt der Aśoka I dikto stets auf an 275f

Akkusatıv Pluralıs der maslul a Stummo im Centraldialekt derAsoka Pdikte auf am 270ff

der 1 Stammeauf in 1282 beun Personalpronomen auf en 284

anderer Pronominal stamme auf anı 282f Lormen auf anı auf

Nominativ übertragen 283 - 286

Lormen nuf äns in iken nordwestlichen Dialiki ubertmgen 286f

Lorus n nuf uni un west behen Dodekt 297 ALL Pl nuf äm un Pali

298-290 and Normatic alertra

cen 290f in der Ardhamugadhi der

Journay 291f in Mittelprakrits 293f ALL Pl dir a Stamme

auf e m westl Dialekt 297 288

nhı 222 Ablatia auf Nom Pl der a Stamme

auf e un Ostdiakkt der Atoka I dikto 200

Perfekt un prasentischen Supp. 380

lums nicht Desidemtiv bilding 775 A 1

Praesans lumasti wird zu lumati 776 f

Suffix ununt una 558 Syntaktisches

Cernitiv ber ad 365 as 365 6 565 grk 561ff grah 562f

ruj 563 Absolute Loustruktion un O tdialekt der Asoka I dikte 295-300 308

ım Nordwestdialekt 300f ım Westdialekt 301 Granthikas Vorleser 416ff GriechischeScl rift, auf Mun zen der Kusanas 235f quéura s gausura

Hamsa, Name der Sonne 512

Handsel riftenl unde Palmblatthandschrift102 Lederhandschriften 586 Palimpsest 192

die Handschriften in al terer Zeit noch nicht gleichmaßig beschnitten 205 A 1

Summelhandschrift, 203 Kolophone 690f 707 Harid rūta, dem Dutangada abribeh 392

Haripuspa, Konig vonKuci 533

Harwaméa, kennt altere Fassing des Mahabha rata 6 17

Hase, eBbar 176 Hecinika = chin Hi chou Lia nielit Noča, sondern

Uč Turfan 543f 595f 789 Herder 179

Herz, Sitz der Wiinscho 47 1 esas 781

Hesychios, indische Glossen 700

Hetaren 2ff H Drama 202ff

Hammelsgegenden 347 358 516

Hippula, Ortsname 527f 530 543f

Holoo lo Lia = Rauruka 624f 631 A 1

Horaka, horamurta hora muruda usw = danapati 249 - 251

Huen tsana

Lkasrnga Sago 24 70 Suvarnapuşpa Sago 616f

Geschichte von der Bud dhastatue in Pi mo 624 Hundertundfunfzig. Aus druck fur große Menge

129f 160 Id jqutšahrı Anlage A Tem pel a Bild = Bild 9 m

Bazaklık Nr 9 267 Igel eßbar 176 Illalu sennin, beruht auf

der Rsyasrnga Sage 70 Imaraka, Ortsname 538

Indramuna, König von Armi 620

Stellen

Inschriften Fundorte 8

index

- auf Steinkisten 213ff

## Inschriften

- auf aufgerolltem Silber band 223.
- auf weißer Tafel oder Wandbildern 256
- mit Nadeln in Metall
- cepunzt 223 - Allahābad Inschrift iles \* Sumudragupta 241 254
- Bázaklik 256-274 Balacamı 718f
- m Kamboja 417 Jögumärä Hohle 395 A. 4 Junnar 242
  - Managoli 718f Manikiala 249f Mathurā 244—252 Löwenkapitell 244-250 Brähmunschriften 721 ff
  - 726 Nasik 230f 241f Taxila 250
- Isternya, s Reyntraga Jaiaka Gathas vertreten brahma
- ni-eben Dharma 177 - Reste volkstumlicher Dielitung von Buddhi
- sten ge-ammelt 34f - z T nicht buddhisti
- schen Ursprungs 97ff 359 ursprunglich bud linsti
- sche Gathas 35 A 2 - von Ppikern benutzt
- 33f 39f 111 - weichen von brahmani
- scher Sage ab 83f - Alter als Malabharata 28 A. 6 83f
- Gäthå Handschriften 29
- m A 1 - Prosecradilang junger
- and im Widerspruch mit den Gathas 17ff 35ff 621 814 83 84W 321C 35611
- Prova aus singlialesischer! assung ubers tzt 29
- ursprungliche Geschichte in zwi i zerlegt 96 357f

## Talaka

- stilistische und formelle Vorlaufer der Epik 106ff 361
- Alambusajātaka (523)
- 115
  - Alambusajātaka (523) R-vasrnea Same 26
- Ananusociyajātaka (328) 96f 105
- -- Andabhūtajātaka (62) 112 - 115
- Disarathajataka (461) 35-40 97
- -Ghatajataka (454) 82 95 - Javaddısaı (513) 36 -Katthahërnataka(7) 357
- Icharathy arttoka (15) 37 - Ksantuataka der Jata
- kamala in Aisntā Fres ken 74-76 - Kumbhajātaka (512) 82
- Littaritaka (91) 114 Malm-utasomajataka
- (537) 175f Vahanomagga (546)
- 80-82 Matarodanajātaka
- (317) 96 — Mattakundalijitaka
- (449) 95
- Vigapotakajataka (372) 96
- Mantribalajátaka der Jatalamili in Ajujta.
- Fresken 76f — Nahmkāpstaka (526)
- Reyastraga Sago 26-35
- Samkiccajātaka (530) 89 — Setaketujātaka (377)
- 346-319 — Sommelattajātaka (410)
- Sujîtajātaka(352) 956 - Uddálakajataka (497)
- 352-353 - Urogajātaka (354) 97
- V. Burspanchtaj (545) 107-115 13911
- spelled an Vallaga. pandta (545) 100ff 164f.

- Jātakamālā, Kantijātaka und Martribalatātaka in Ajanta Fresken 74-77 Justizverwaltung, Spruch
- uber ~ 448f Ka Prajāpati 382 Kahapana, kleme Kupfer
- munze 474f. Kaisara = Caesar, Titel Kaniskas II 2336
- Kālayavana Sage, vielleicht dem Jataka-Komment ir belannt 89
- Kalı, em bestimmter Wurf berm Wurfelspiel 111
- fahrt als Wurfeldemon in Nala em 141 A 3 - führt als Wurfeldungn
- aus Nala aus 163 - personfizierter Un-
- gluckswurf 165f Kandjur, Legende von Resadraça 20-24
- Verwandtschaft mit Jataka Fassung 26f
- junger als brahmunscho Fassungen 27
- Mahāv astu meht direkte Quelle der tibetischen
- Passing 66 hanula II , Solm des Va-
- theska. Kusankonig 231-233 787
- Kapila, Schutzgott von Agni 620
- Kastendichtung 35
- Kastenuesen, von Aśvagho. za bekimpft 207
- Kata, Bezeichnung eines bestimmten Wurfes beim Wurfelspiel (Krta) 111
- Katantra, dru Rezensionen 660-663 671-677
- Kommentare 677-681 -- l× ruht auf Kaumāralāta
- 714ff. -- kalapa genannt 716ff. - Kaumāra genanut718ff
- Kaumaralata 685 ff. Trehmsche Ausdrucke
- 709-711 -berucksichtigtSchrift711

- Kaumāralāta, selbstundīgo Grammatik 711f
- berucksichtigt Spruche des buddlustischen Sans
- kritkanons 712ff - Ouelle des Kutantra 714 ff
- haurimuscheln, zimi Wur felspiel benutzt 123f
- beim Pacisi Spirl 123 Kekaka = Kekaya, Kar
- kaya u Kaikeya 108 A 4 Khara 635
- Klaraosta 249 252 787 Khotansprache, Sakiseli 490
- uher dialektische Ab weichtungen vom Sakt schen 490-493 Kilamudra, Bricfoauf Holz
- kulen 471 Konigtum, bei den Ariern
- 462 Kolophone, a Hand-chrif
- tenkunde Areide, beim Rechnen be nutzt 487
- Krena Dvarpāyana, von mißhandelt Sadaras. 23 ff
- Krena Sage in den Jataka, in der Prosaerzahlung entstellt, in den Gatlias mit der alten Sage über
- cunstimmend 80-95 - Anspielung auf Unter gang der Vrsnyandhakas
- ım Buddhacarıta 84 A 3 ın der Jātakamala 84A 3 — Mißhandhungen des Dvi payana und Untergang
  - der Yadavasınder Jama Legendo 84-86
- \_ Ankura um Petavatthu 91-93
- Dvaraka 83
- Kanha Vasudeva 83
- Ghata (Ghata) 83 — der alteste der Bruder 83
  - Vergewaltigung des Kanhadıpāyana und Untergang der Andha kavenhu 83-85

- Krena Sage, Roluncyya ST.F
- Sobbi und Jambavuti 80-82
- Kentrapas, alter als Kusa nas 255
- nordlielie. Sakas 244
- westlicht, Sakas 239-241
- Leemendra, Bhuratamañ jarı, Reyasınga Sage
- 15f - kennt uberarbeiteten
- Text des Malubharata 15f Kuci 529f 533 535 542
- Auelérara Titel der spa
- teren Konige von Kuci
  - Luh, s Pferd hujula 545
  - Kumāralāta. Verfasser der
  - Lalpanamanditika und des Kaumaralata 707
- Luculuka 545 Lanüka 310f Lambāka 636 642 645
- Langwurfel, mit Augen auf vier Soiten (pašaka) 120 - 122
- beim Spiele drei benutzt 127
- beim Wurfelorakel drei Wurfel durch Abzoichen
- unterschieden 127 - em Wurfel drennal ge
- worfen 128 -Technik des Spieles 133 f 142 (s auch Wurfeln)
- Lederstreifen (bradhna) zum Spiel benutzt 124 Luge bei Zeugenaussage
- verursacht Tod von Ver wandten 439-442 Mahabharata, Ablehnung
- der Dahlmannschen Theorien uber Diaskeu
- aso und Zykliker 47—64 - benutzt Gathas in der Volkssprache 33 f
- Rşyaśrnga Sage 2−6

- Mahablarata, Text der - Rsynsrnga bagonach der \_Grantha Rezension 51-
- Text nach der Dasken
- ase uberarbeitet 3-6 49-51 62-64
  - nach dem Padmapurana v
  - 11-15 61f -Visokaparyan, sekundare
  - Erweiterung des Stri parvan, Adhy 9 101f Mahanataka, entlehnt
  - Strophen aus Rama Dra men 391
  - mAnlage mit Dütangada ubereinstimmend 391
  - Dinleg fehlt 391 erzahlende Strophen 391
    - ausfuhrliche Bulinenan weisungen 393
    - ganz in Sanskrit 391 — große Zahl der auftreten den Personen 391
  - Vidusaka fehlt 391
  - zwei Rezensionen, die des Damodara alter als die des Madhusudana 397ff 788
    - Legende von der Ent stellung des Werkes 399-401.
  - heute Lesedrama, aber ursprunglich für Auf fuhrung bestimmt 401
  - Ramayana genannt 401
  - maharaja, Titel der Kusa na Konige 234
  - Maharastu, Nalmyataka 65--69
  - Geschichte der Padma vati 69 Mastrayaniya Upanişad,
  - benutzt Chandogya Upanisad 514
  - Manibhadra, Schutzgott von Agni 620
  - Mankha, eine Art von Bettlern, die Bilder Gottheiten furchtbarer zeigen 414f

Marāthī, beruht auf Ma harastri '508 Matroeta 714 Medizinische Texte 579ff

Memorialverse, uber Ver trag-bruch des Könics 442-445

- umgedeutet auf Luge bei Zeugenausage 444f - auf ungerecht arteilen den Konig 445-448

- auf Zeugenau-age über tragen 445-454

- in Sutras aufgelöst 441 450

Metrik, als textkritisches Hilfsmittel 4 35 195ff Michensinel, vorbedeutend

2076 Missiandling enco Rol

nicht als ung hen rheh tunnfunden 83 A 5 Mattelindische Borter im

Sanskrit 46 78 Vonehamuskrif der zi ntral asiatischen Klister 203

Wohur, propronglich muhr, Siegel 470f Mudni Hand and Linger

stillungen bei religiosen Verrichtungen und un taghelien Laban 4846 - lx im Vurtrig vollscher Tixte 455f

- lean Richnen 480f - Sugil, im Sanskrit für Manze gebraucht 471f

Munmeardein 477 Mulasaredshed for Vitty a Zitati in den Beschrif

ten in Bazáklik 25t ff 787 Multin 651

Mara, sakisch Manzi 465-469

- m Osturkestan die elie nesselve Empfermunze (cash) 4585

Angalariyohalala, Stadt mel ter 331 337 America C21 Note 4976

Aebenfiguren in den Pra nidhi Darslellungen von Bazáklik 265

Nordanisch, falscher Name für Sakrch 242

Aussespiel, s Vibbitaka mison

Numusmatisches Munze des Kharaosta 252 Munze des Rapula 2.3 Munze der Kusanas 254f

Greehische Schrift auf den Munzen der Kusanas 2356

Opfer 19

Orfermenschen 145 Opferwettstrest 152 Oppean uber das Stachel schwim 179

Pactel Speel 118 A 4 - kaurimuschel beim Pa CIST Spiel 123

Padmapurana Text iler Retairings Sago 6 15 - du bengalische Regen

sion the altere 7 \ 1 - benutzt Mbh 14f

- be influid semercuta Mb 11-14 Padmärati Sage Nachhat

dung der Revayriga Sago C9 Pogimerung von melischen

Handschriften 1966 Pajunna Pradyumna 91 Pal sographied en

Schrift the Lusana Pe trod 556 nordwestliche Gupta

Schrift CSI-CSS Beson i abesten der Brah mı von Bhattıprölu 221 Worttmining laruck

sichtigt 222 rentralası strecke Brahmi 596f 607f

álicete rentmissatische Brsl mt 1916 archascha nördliche zentralasıatındə Brāhmı vor Anfang des 6 Jalah

526f

pordliche zentraliseite sche Brähmi 663-665 spaterer Typus erst An fang des 7 Jahrh 533zentralasiatucho kursu o

Brāhmī 466f A 1 Verbaltnis der Drävich zur Brahm, 216f

la in der altesten Brahim

schon fruh vielfach durch In ersetzt 547f 551 kem Zeichen für tha 547 la und la vielfach ver weehselt 548-550 s so auf Munzen der west

hehen Ksatrapas 237 yea sakischo Schreibung für z 238 Zahlzeichen für 40 und

70 721-726 u und ru in der Brähmi virwechselt 631f

Bestimmung der Zeielun for so and so in der Dravnlı 213-217

Pali, nördlich der Nar mada entstanden 509 Palikanon, Schriften aus Ostiliali kt inbersetzt

298-291 Palimperst 192 Pallara Bernamen, alm

hehe Samensbil hungen in Inschriften 225

Palmblatthandsel riften 101 17 Pancika-Spiel, init fiinf

Kaurinnischeln oder Spanchen gespolt 128 Pours, some Zeit 473 - sem Sprachgebrauch

stmunt zum Vedeschen 473 Parigad, Behorde 313-316

Patarjal, kennt the Gr schichte von der Tötung des Lames, erwabut Dar stelling and iler Balmo und im Bille 94

Patronymikonbildung 224f

Perlen, nach snuterer Anschauung aus Recentrop-

fen entstanden 170 - nach alterer aus dem Bhtzo 181 f.

- schutzende Amulette 181 f. - Etymologie von muktů

179 f. 182 Permutationen der avas

134ff Peshdwar, Vasca Inschrift

micht metrisch 219 A l Petaratthn, Ankurap.

91 - 93Pferd, wertvoller als Kuh

443f 457 A. 2 Physiologus, Einhorn-Sage

25 70 A 2 beruht meht auf Achan

25 A 5 P'1-mo = Pein, Peym,

heute Uzun Tatı 024 - 626Piprāhuā, Inschrift nicht

metrisch 219 A 1

Piraia, Landesname 406f A 1

— wahrscheinlich = Pirova der Niva Dok 400f A 1

Plinius, liber Stachel schwem 178f Po 'weiß'. Name der Kuci-

Dynastie in chimes Quel len 530

Posapura, das heutige Peshawar 231

Po trao = Văsudovâ 235 Prajāpati, sechzelinteilig 522f

Prakarana, burgerliches Schauspiel 202f.

Prakrit der alteren Dramen nicht nach Gram matikern zu verbessern 497 A 7

Dialekt der Bhattiprölu-Inschriften 217 Prana, den Sinnesorganen

ubergeordnet 378 - mit Saman identifiziert = Prajāpati 382

Prana, Prana und Wasser 519 E.

- Primes Stutzen des

Brahman 517f. Prandhicarya des Bodhsatta unter fruheren

Buddhas 255 260 Pratighāna, bei Kaušāmbī

721

Puppen 426f Purușa, vargeteilt 521f puta, im Sinne von An gehöriger 231

- s auch putra

Pütikkaşa, eBbares Tier 176 putra, (putta) bezeichnet

zn Ge-Zngehörigkeit schlecht usw 86 347 A 3

s auch puta rajaputra = ksatriya 80 razaturara, Übersetzung des

transchen Titels saon mo sao 234

Rājūla 253

Rāma Sage, ım Jātaka 35 - 39

- m alten Gathas 30f - Namen der Helden als Eigennamen in Inschrif

ten 225 Rāmāyana, Rşyaśrnga Sage 16-18

- Text junger als der des Mahabharata und Pa dmapurana 17f

- Bengab Rezension jum ger als Vulgata 18 A 1 - benutzt alte Gathas

38--40 Ratte, Ganesos Tier 740 Rauhineya, vorkommend in

Inschriften des 14 Jahrhunderts 87

Redaktionen, verschiedene, emes Sagenstoffes in derselben Sammlung 48

Regenlouigkeit 2ff Reliquienbehalter 213ff Rhinozeros 176f.

Rohmeyya = Balarama 87 Rotwerden, Zeichen zerniger Erregung 419f.

Rsyasrnga, alter Rsy° IA 1 - cm Rsi I

- Almherr der Srngwara Rainuten 72

- m den Brähmanas 1

- im Mahābhārata 2--6 - in der Grantha Rezension des Mahabhirata 51\_\_64

- un Hariyamśa 6 - m der Bharatamaniari 15f.

- ım Bālabharata 15f. - ım Rāmāyana 16-18

-- mı Padmapıırana 6--15 - m Skandapuråna

18-20 - ım Bhagavatapurana

20 A 2 - um Šīvapurāna 20 A 2

- ım Alambusa-Jātaka 26 - m Nalmikā Jātaka 26

- m Mahavastu 05-69 - un der Avadānakalpa

late 24 65 69 - un Kandpir 20-24

- m Buddhacarita 6

- tm Ta chi tu-lun 70 - in Ikkaku sennin 70 - bei Huen tsang 24 70

- Nachbildung in der Ge schiehte von Padmävati ım Mahavastu 69

- Nachbildung in der Geschichte von Valkalaeirin ın Vasudevahındı 71 - in Hemacandras Stha

virāvalīcarīta 70f - Nachbildung in der Ge schichte von Kamamañ

jari in Dandins Dasakumāracarīta 20 - Sage im Physiologus

benutzt 25 70 A 2 - benutzt im Barlaam iind

Joasaph 72 - Darstellung in Devan

dahallı 41

- Darstellung in Bhārhut - Darstellung in Amara-

vatī 41-43

478f 489 Verkleidungskunst 479

- Plastik 479f

- Handschriften ab

schreiben 480 — angewandte Arithmetik

 Munzkunde 480f --- Prägebild, wird Be

zeichnung der Miinze-477 f - Lesekunst 483

- Fingerstellungen 487 489

- bein Vortrag von Tex ten 487 f rūpadakli as Arzte 488f

runala Munze 477f rūpya, Silber 472 - eigentlich geprägte

Blunzo 473-475 - daher Runie 476f Sagen vom Untergang von Stadten in Ostturkestan

624-626 . - - - in Indien

626 - 631- - von Rauruka ım

Divyayadana 631-637 - - - in der Bodhisat tvava innakalpainta 637f -- - im Tsa pao tsang king 638-640

- - bei Huen tsang 640f Saka Ara 239-241 Salas im Mahabh 1839a

2406 - in ther Albahabad In

schrift 241

- - ım Harşacarıta 241 - in westhehen Hohlen

inschriften 241f S ikastana Σακαστανη

244-248 Salisch, iranische Sprache

mit zahlreichen indischen Lehnwörtern 242

- irani ela Sprache melit nor larisch 163f Sarıvargandya 365

Rupa, Name ciner Kunst Samvargavidya, Umgestal tung der Lehre von Vavu und Prana un Brahmana

384---396 - benutzt Ausdrucke des Wurfelspiels 385

Sanmira, kue Name 618 Sanstrut, Sprache des bud dhistischen Kanons 713 f

Sanskritisierungen in den Inschriften 217 A 2

ber Volksatisdrucken unterblichen 128 - falsche 46 179-183

Scriputrapralarana 1906 - Fext 191-198

- Rekonstruktion des In halts 198-200 204-210

- em Prakarana 2026 - m neun Akten 203

sarvalogathara, Titel der beiden Kadphises 234 Sarvästnadins Pranidh bilder und die dazuge horigenVerse in Bazaklik

stammen son den Sar vastivadina 263

saubha, sobha, Fata Mor gana 425f

Sauviras 646ff Schachbretter in den Boden eingezeichnet 117 A 2

Schattenspiel chayanataka

- m Java und Stam 392f 412

- im heutigen Indien 393 - durch Ndakantha be

zeugt 393f - in Therigutha 394f

- m Chma 403f 412

- Abarten in Siam 413 415f

— Abarten m Java 392f 413 415

Scl attenspieler, rupopajivin

— saubhya (?) 462 - saubbika 462 •

- śaubluka, śobluka, śo bhamka 406f 422f -- dire Lunst 423f

Schattensmeler, thr Name 425 - 427

ScI enkungsformulare, s btellenindex unter. Formularo

. Schildkrote, eßbar 176 Schriftarten (Brahm etc ).

s Palaographisches Schriften, Entlehnung von Zeichen mit ursprung

· lich anderem Lautwert 217 - lokale Differenzen 217

Schwarzwerden, Zeichen der Furcht 410f . Sechszahl, bei Tieren 177

Segensspruche der Eltern 36 m A 1

Setaketu - Svetaketn 346 ff Sible BARE

Sica, Stadtname 466f A 1 Silbermunzen, schon im 5 Jahrh vor Chr 475f Sindhuland 650f

- westlich som Indus 651 Sindhu Saurtras 648ff Swapurāna, Rsisrnga (1) 1 Sage 20 A 2

Skandapurana, Reyasraga Sege 18-20 - benutzt apateren Ra

mayand Text 19f Skandhakea, Schutzgott von Agni und lyuci 620

Sodašakalavidya 509 ff - beruht auf Lehre vom

Purusa und von Praja pat: 522f Sonnenstand 179 Spaher des Königs schon

in arischer Zeit 402f Spanchen (śalákā), zum

Spiele benutzt 124 Spalling , einer Person m melirere auf den Dar

stellungen 264 270 Speiseregel, squal be schrankt 175f

Sprell auser 174 Spiellreis" dyntamandala

113-115

ı

Sprelsaal 109
Spruchdichtung, Personen
der Heldensage in den
Mind gelegt 101
Spad Må, Herzenstrich, bei
der Galte notig 361

Stud Må, Herzenstrick, bei der Gale notig 364 \* Stackelychnein, albar 176ff — gefährhelt für Hunde 178f

511 aurāvaliearīta, Valkala eirin Sage 70f

Surganabhā B

Suryaprabla Komgin von Agni 620

Surarnadera, kuo Swarna tep, chin Su fi te, König von Kuci 535ff 618 \* Surarnapuspa, Konig von

Kuei im 7 Jahrh 533 — Alinherr der Dyhastic Von Kuei 614—617 Sea jamprabha, Genrildin

des Tottika 606 789 Sictaketu, der eingebildete jungo Brahmane, im Ja

til n 346—355 — in alterer Sanskrithte

m alterer Sanskritlite ratur 349

— in Chandogya Upun Fid 349—350

— in Kausitaki Upanisad \* 350

— im Sinkliavana Sraut i

suira 350 — Patronymikon Uddala ka, Anddalaki 353—357

Syāmaka 630 642 A 2 645 \* Ta chi tu lun 'R-yuśrng i

Sage 70

Takman, Fu berd mon 433—438

433—438 Tatou ierung 265

Feppich, I inschrankungs regel gegen neue Tep piche für Monche 269 A 2

Tiere funfkiallige, cBbar

175ff - in Upanisads 365

- Verkunder des Wissens 509f 515 Tierkreis, ostasiatischer, von Chinesen erfunden 736—738

→ astrologischer Zyklus
 740
 → m Divyavadana

– m Divyavadana 733f

- im Mahasamupata

- - m tib Padmathan

— m Sanskrithand schrift aus boreuq

741—748
— — m manicharscher
Handschrift 748—750

Handschrift 748—750
— in sakr-chen Urkun
den 750f

- in krommischem
Wahrsigebieh (1) 727-

Wahrsagebuch (1) 727— 731 738—741 — un Schlorh yuan

selicing stang juci king 731f

— → in timem astrolog Werk 732

 — un Sine belun Jest pa skar innt undo 732f

Tierkreisel erstellungen auf turkestunischem Teppieh

731 A I

— and chinesischen Spe

gelu der Tang Zeit 731 A 2 744f — m Teinreinvon Chidam

baron and Trichmopoly
731 A 3

7 nger (Sternbild) im Chi nesischen ein Krieger 740 Titel der Kuşana als Welt herrscher muharaja ra

herrscher muharaja ra jaturaja devaputra kai sara 234 Toel arisch, Grammati che-

536f Tottika, Konig von Kuci

Tottika, Konig von Kuci 606 617 Tranen schaden dem Toten,

um den sie vergossen werden 99

Trauer um Verstorbene toricht und sundhaft 98f Trost jeschichten (sokap ino dana) 37ff — beim Tode von Ange

horigen allgemein indisch 98 --- in Ritualtexten vorge

schrieben 100 — daher in Jatakas zahl

ruch 100

-- im Ppos 101f Trankenheit, Ursache des

Keulenkampfes der Yādavas 85f Udd'llaka Patronymikon

des Svetal etu 353-357 Udrayana, Konig von Rau ruka 631ff Ud jana 496

Unchelicle Giburt, unan \*
stoßig fill
Uniteracisur f nur vom
Lehrer statthalt 524f

Lehrer statthalt 524f
Usacadata, Usabhadata
Usabhadatta sakiseher
Name 243

Uttaramadhura = Mathura an der Jamuna 88 Lac værgeteilt 521f Lajheska Vusiska, Kusana konig 233

unikala Durstellungen, der zentralisiati chen kunst 271f

1 alkalacırın Sage, Nach alınıng der Reyasrıga Sage 70f

- in der Vasude vahudi 785 I arzopagamana Formel 527 if

Laruna, der Ergreifer 563 Lasudera, Kusana Konig

Vasudevahindi, Valkila eirin Sago 71f 795

cern Sago 71f 795 Lasuyasas, Konegvon Kuci 529f 617

Vayu, hochsto Gottheit 378 383

mit Saman identifiziert 378

— Odem der Gotter und Menschen 383

- Sproß der Himmelsge genden 512
- 1 erstoβ, gegen buddhisti scho Dogmatik in den
- Darstellingen 273 l ertragsbruch des königs verur sicht Tod von Ver
- wandten 442-444 454-456 — anch nach transcher An
- schauung 456-460 - arisch 461 1 thitakanusse als Wurfel benutzt 122-125
- das Spiel mit Nuwen un Veda und in der Ritual literatur 125 — ım Vahabharata außer
- dem 1 trataparvan 12af 134
- l iduşaka ını barıputrapra Larana 208
- l tertel der kleinere Teil gegenuber dem unend heli großen spater wort heli gefaßt 521f
- l maja iler Mulasarvasti vadins enthalt keine tur kestanischen Elemente 641 657
- l ard, hochstes Prinzip 387-390
- l irataparean spatere bit ten und Gebrauchaum 126 l tyabhawa 656
- 1 olkana 636 642 645 l yagl ra. Schutzgott von Agmi und huci 620
- l yakarana 260 B ahrsager, professionelle 139
- li asserspende au Tote 38 Heil inschriften, nicht be stummt gelesen zu wer den 220 246f
- Bein und Weinbau in O tturkestan 728-750 Huchern des Pferdes gluck
- bringend 767ff + Ji *essen*, höher als Werk 384
- & vedisches, gdt weniger rechter Wandel 359f

- llurfel aksa, der allge m me Ausdruck für alle Arten Wurfil 125f
- -- zweifarbig 126 A 1 170m - s auch Langwurfel
- Burfelbecher, in Indien un bekannt 120 A 1 130 13] A 2
- Burfelbehalter (aksavupa na) 119f
- ll urfelbrett (phalaka) 115 - (pattaka) 119
- m alten Spiele unbe kannt 116—119
- ll urfeln mit rechter oder linker Hand 130 - s auch Langwurfel
- ll urfelorakel im Manuscript 127, 134ff - in der Pasakakevali 128
- 134 ff Hurfelrausch 111
- li urfelschach 172 174 Il arfeleptel
- l das altere mit vibliitaka Nussen
- im Rgved v 150 Warfel benutzt 129f 160 - sucht vier Wurfel 130
- vielleicht bhara 152 A 1
- in der vedischen Lite ratur 160ff
- ın den Upanı⊲ads 166f - m der Ritualliteratur 128 156-160
- funf Wurfel benutzt 128 - 49 100, uber 100, uber
- 1000 Wurfel 128 - Lem eigentliches Wur
- felspiel 161 - m Ppos mit Ausnahme des Virațaparvan, Hau
- Identitat des epischen
- um Ivedischen Smeles 166 - m der kanonischen Pali hteratur 167ff
- Technik des Mussespiels (Aussondern des genann

- ten Wurfes nus d'un inn ∟eschütteten Haufen) 149 160-169
- Il uriclemet. Bedcutung der Zahlkunst für ilas Smel 162-106
- Spielregel beim rituel len Wurfelsmel 156ff II ilas spitere mit Lang worfeln im Virajaparvan
  - iles Vibli, im Spiellied des Vidhurapandita Ja tika, in ilen Wurfel orakeln und in klassi
  - scher Literatur 166f - Linsatz (vij) 131ff 165
  - nicht glaha 131f - ved dhana 133 A I
- consetzen = dhā 148A 3 - am Vible 164ff
- in Terle zerlegt 114 A 4 167
- -- Gewinn 150ff 153A 1 155 - Spielregel 370
- = Samvarga Wethode 375 - 376
- Ausdrucke des Wurfel spiels von der Samvarga udya benutzt 385
  - Regeln uber die Vertei lung des Finsatzes 164ff
- Wurfelzahl 127ff 175 - der konig spielt ilrei mal 159
- mit Brettspul kombi niert 170-174
- Spielansdruck bildlich gebraucht 147 150 175
- Il unschstein läßt Geld und Juwelen regnen 469f
- Ysamotika, Vater des Ca stana, nicht Ghenmotika 236-238 255
- sakraler Name 242 fen von Wurfeln benutzt \* I uta (yukta) Delegierte
  - der Parisads 316f Zahlkunst sofortiges Ab schatzen großer Mengen
  - 134 161-164
  - Zeitrechnung s Ara Zeugen zur Wahrheit ver mahnt 438--442